
 

  



\\ Sumário 

 

 

4. Editorial 

Uma questão de ignorância 

 

5. Devocional 

Quando os olhos se fecham no mundo e 

se abrem na glória  

 

8. Artigo Especial 

O aborto e a fé cristã – o que a Bíblia 

ensina? 

 

13. Artigo Especial 

Aborto – estupro, anencefalia, risco de 

morte da mãe e outras questões 

 

20. Psicologia 

Thanatos – Medo da morte e 

ressurreição 

 

29. Fé Cristã e o estudo 

teológico            

O cristianismo de mente vazia e seus 

efeitos 

 

36. Política 

A Política de José no Egito 

42. Arte 

Stranger Things e a ilusão da culpa 

 



  

 

 

 

 

 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos 

Motta EDITOR-ADJUNTO: Wallas Pinheiro 

IDENTIDADE VISUAL: Marcos Motta CAPA: Marcos 

Motta DESIGN INTERNO: Marcos Motta REVISÃO: 

Lorena Garrucho CONTRIBUIÇÕES NA EDIÇÃO: Equipe 

de colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos Motta 

PUBLICIDADE / DIVULGAÇÃO / PROPAGANDA: 

Equipe de colaboradores ATENDIMENTO AO LEITOR: 

Marcos Motta CONTATO: redes sociais.  

, ano 3, nº 14, agosto de 2022, é uma 
publicação cristã independente, interdenominacional e 

mantida tão somente por seus colaboradores. EDIÇÕES 

ANTERIORES: disponíveis para download no endereço 

eletrônico da revista. Disponíveis para pedido através 

de contato via redes sociais oficiais. A 

 não tem fins lucrativos. Este é um material 
gratuito, portanto, este arquivo não pode ser vendido. O 

compartilhamento via redes sociais e dispositivos 

eletrônicos é livre. A impressão, total ou parcial, para 

uso pessoal ou congregacional, no caso de igrejas, é 

totalmente permitida, desde que, quando de uso 

público, a fonte do material seja citada. O conteúdo de 

cada coluna e/ou artigo é de inteira responsabilidade de 

seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista



 

 

 

 

 

 

 

 

uitas pessoas odeiam 

falar sobre política. 

Este assunto é 

realmente algo sobre o qual 

elas não têm interesse. E mais 

do que não querer falar, 

algumas delas não querem 

sequer ter contato com ele, em 

artigos, revistas, livros, vídeos, 

TV... política é algo que 

literalmente lhes causa 

repugnância. 

Triste isso.  

Creio eu que essa atitude 

diante das questões políticas se 

deve muito à ignorância das 

pessoas quanto ao fato de que 

a política envolve cada uma 

das áreas de suas vidas, ou 

seja, é uma questão de 

ignorância.  

O que fazer quanto a isso? 

O professor Leclerc Victer, em 

seu artigo O cristianismo de 

mente vazia e seus efeitos, 

publicado originalmente na 

Revista Fé Cristã Nº 5, e 

republicado na presente 

edição, cita que muitos de nós 

nos contentamos com muito 

pouco,   nos   contentamos   em  

 

 

 

 

 

 

permanecer ignorantes quando 

a assuntos que se relacionam 

de maneira ampla com a nossa 

a vida e com a nossa fé: 

“Milhares e milhares de homens 

e mulheres que decidiram 

navegar na calmaria das águas 

mornas, curtindo o “abraço” 

quente e acolhedor da 

mediocridade.” 

Precisamos rejeitar essa 

mediocridade. Precisamos 

rejeitar a mornidão, a falta de 

posicionamento, a insipidez da 

falta de coragem de defender a 

Verdade. 

A questão é que, uma vez que 

o Inimigo usa todas as 

ferramentas possíveis para 

atacar nossa fé e nos desviar do 

propósito de Deus para nossas 

vidas, incluindo a política 

(uma ferramenta que afeta 

todas as áreas da nossa vida), 

permanecermos ignorantes em 

relação à este assunto é o 

mesmo que baixar a guarda e 

preferir continuar indefeso 

contra as investidas do 

inimigo, ao invés de se inteirar 

de suas estratégias para 

podermos lutar contra elas. 

Estamos há pouquíssimos 

meses das eleições, e mais uma 

vez trazemos para você uma 

edição recheada de temas 

políticos que se relacionam 

com a fé cristã os quais, se 

ignorados, nos impedirão de 

exercer a nossa fé com 

propriedade num futuro 

próximo.  

Que você possa se inteirar a 

tempo das pautas políticas que 

são anticristãs e visam 

derrubar a fé cristã, e que são 

defendidas por muitos 

políticos que serão candidatos 

na próxima eleição – e que a 

Revista Fé Cristã possa 

cooperar para essa sua 

evolução. 

Que você possa ser abençoado 

ao ler o nosso conteúdo. 

Compartilhe este arquivo PDF 

com todos com quem você tem 

contato. E siga-nos nas redes 

sociais: @revistafecrista, no 

Facebook e no Instagram. Até 

a próxima!  

M 



Nº 14 | página 5  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

E Deus limpará de seus olhos 

toda a lágrima; e não haverá 

mais morte, nem pranto, nem 

clamor, nem dor; porque já as 

primeiras coisas são passadas. 

(Apocalipse 21:4) 

 ano de 2020 tem sido 

um ano muito difícil; 

de muitas dores, 

frustrações e de muitas 

lágrimas. Perdermos J. I. 

Packer, Nilma, esposa do 

Paulo Cezar, fundador do 

grupo Logos; Fabiana  

 

 

 

 

 

 

 

Anastácio não conseguiu 

vencer o Covid-19. Na terça-

feira, 4 de agosto, uma 

explosão matou mais ou menos 

220 pessoas, em Beirute, no 

Líbano. Onde congrego, 

perdemos a nossa irmã Lícia, 

também vítima do Covid-19. 

Em grupos de estudos, 

primeiro era pedido de oração 

e, em seguida, a notícia de mais 

um que partiu. 

Todos os anos, coisas ruins 

acontecem; mas, 

especialmente em 2020, parece 

que tudo isso ocorreu em um 

grau maior! Obviamente que, 

na história da humanidade, 

houve épocas bem que piores 

do que a nossa. Mas, quero me 

ater ao hoje, naquilo que nós 

estamos vivendo! 

Não é verdade que, na Bíblia, 

encontramos incontáveis 

promessas em relação à 

resposta de Deus às nossas 

orações? Diante de tudo isso, 

no entanto, é compreensível 

que alguns irmãos duvidem 

acerca de Deus, se realmente 

Ele ouve as nossas orações. 

 

 

 

 

 

 

 

Quando nos deparamos com 

pessoas que amamos no leito 

de morte, entre o aqui e o além, 

nos apegamos a promessas 

como a de Mateus 21:22, que 

diz: 

“E, tudo o que pedirdes em 

oração, crendo, o recebereis.” 

Ora, se Jesus disse isso, logo, 

Ele há de cumprir. Então, as 

pessoas, cheias de confiança 

em promessas como essa, logo, 

descartam a possibilidade de 

seu amado(a) partir. E quando 

descartam essa possibilidade, 

acabam como que, esquecendo 

do plano eterno de Deus, o 

qual não conhecemos. É daqui 

que nascem as decepções. 

Se sua vontade se choca com a 

vontade de Deus, Isaías nos diz 

quem vencerá: 

“O meu conselho será firme, e 

farei toda a minha vontade.” 

(Isaías 46:10) 

Sim, a vontade do Eterno 

prevalecerá. Se a vontade do 

O 



Senhor for colher seu amado 

ou sua amada, Ele fará! 

Bem, eu compreendo que, 

agora mesmo, você pode estar 

ainda mais chateado com 

Deus. Independentemente de 

como a pessoa estaria vivendo 

entre nós, seu desejo era tê-lo 

por perto. Nunca estamos 

prontos para despedidas. 

Isso se dá por muitos motivos. 

Um deles, é que não queremos 

pensar sobre a brevidade da 

vida. Não queremos aceitar 

que vamos partir, tampouco 

que um dia vamos nos despedir 

de quem mais amamos. 

A verdade é que, quando 

estamos a sós, e pensamentos 

sobre a morte nos vêm à 

cabeça, a nossa reação é tentar 

fugir desses pensamentos, 

visto que não estamos prontos 

— e nem queremos estar, para 

essa realidade. 

Cantamos, ligamos o som nas 

alturas, procuramos com quem 

conversar, tudo isso para fugir 

desses pensamentos. Por qual 

razão você pensa que as 

pessoas passam mais tempo 

conectados, navegando nas 

redes sociais? Por quê ninguém 

consegue e deseja ficar só, em 

silêncio? Muitos de nós, 

gostamos de acreditar que não 

iremos partir. 

Alguns desejam o 

arrebatamento não porque 

querem ver a face de Deus, mas 

é justamente para não ter que 

passar pela morte; quando os 

olhos se fecham nesse mundo. 

Bem, o que sei é que até aqui 

tudo parece muito triste. 

Principalmente se você é um 

daqueles que saem 

selecionando em quais 

promessas bíblicas vai 

depositar sua esperança. Mas, 

se você é daqueles que amam 

todo o conselho de Deus, então, 

vai entender que, para os 

cristãos, quando os olhos se 

fecham nesse mundo, isso não 

é motivo tristeza, mas de 

alegria! 

Qual era a razão para Paulo 

dizer à igreja de Filipos que: 

“porque para mim o viver é 

Cristo e o morrer é lucro”? A 

razão é que para Paulo, toda a 

Escritura é inspirada por Deus 

e, portanto, todas as 

promessas hão de se cumprir. 

Se realmente cremos que toda 

a Escritura é a Palavra de 

Deus, então, pensar sobre a 

brevidade da vida deve nos 

trazer gozo, e não tristeza. 

Mais uma vez, Paulo nos é 

exemplo disso. Em Filipenses 

1:23, Paulo diz que tem “desejo 

de partir, e estar com Cristo”, 

pois, para ele, “isto é ainda 

melhor” do que ficar neste 

mundo caído. 

Eu fico a imaginar o quanto 

Paulo desejava fechar os olhos 

nesse mundo, caído, cheio de 

pecado e, então, abri-los na 

glória! Talvez, você esteja 

pensando: ah! Paulo viu o 

Cristo! É fácil crer assim. 

Então, me permita lhe trazer o 

testemunho de um fiel soldado 

de Cristo que viveu no século 

XVIII, como exemplo. Seu 

nome era David Brainerd. 

Quando estava próximo da 

morte, em seu leito, alguém 

entrou no quarto com a Bíblia, 

de maneira que ele exclamou: 

“oh! querido livro! Breve hei de 

vê-lo aberto; os seus mistérios 

então me serão desvendados!” À 

medida em que ficava mais 

fraco fisicamente, mas anelava 

pela presença de Deus. Dizia 

ele: “Fui feito para Eternidade. 

Como anelo a presença de 

Deus!” 

Brainerd teve uma vida difícil. 

Não teve saúde. O Senhor não 

lhe permitiu ter o seu diploma 

que tanto desejava. Brainerd 

também não se casou. Morreu 

com apenas 29 anos. Suas 

últimas palavras, todavia, não 

foram de lamento por não ter 

tido saúde, nem por não ter 

desfrutado dos carinhos de 

uma esposa. Suas últimas 

palavras foram: “Oh! vem 

Senhor Jesus! Vem depressa!” 

De onde vem tal desejo que 

estava em Paulo e em 

Brainerd? Melhor: de onde 

vinha essa coragem para 

enfrentar o derradeiro 

momento da morte? Sem 

dúvidas, do amor ao Senhor e 

da confiança em Sua Palavra! 

David Brainerd sabia que, 

embora seus olhos se fecharam 

aqui, com seu corpo abatido 

por causa da tuberculose, ao 

abrir os olhos na glória, e por 

ocasião da ressurreição, veria 

seu corpo perfeito. Glorificado! 

Brainerd sabia que é depois da 



Nº 14 | página 7  
 

morte que realmente passamos 

a viver! Sim, meus irmãos. 

Enquanto aqui no mundo, 

estamos morrendo. Aqui, neste 

presente século, só temos 

dores, aflições, enfermidade. 

Todos os dias, pessoas estão 

sofrendo com câncer. Pastores 

são achados em depressão 

devido a tantos problemas. 

Missionários, abatidos, por 

terem sido abandonados. 

Jovens chorando, sem alegria, 

por perderem batalhas contra 

o pecado; aqui neste mundo, 

há muita dor, lágrimas e 

tristeza. 

Lá na glória é diferente. Lá, as 

lágrimas serão enxugadas. O 

pecado não mais nos tirará a 

paz. O diabo não poderá nos 

acusar. Ah!, meus irmãos. O 

cego verá o Sol da Justiça. O 

que era manco, correrá para o 

Senhor; quem era cadeirante, 

dançará livremente! Os que 

estão paraplégicos aqui, 

andará de mãos dadas com 

você. E comigo. Cristo, o Rei 

dos Reis, nos receberá. Com o 

nosso Senhor, vamos cear! 

Meu coração exulta enquanto 

escrevo. 

Na glória, encontraremos os 

nossos amados irmãos que 

partiram com Cristo. Lá 

viveremos verdadeiramente. 

Tudo isso vai acontecer 

quando os olhos se fecharem 

no mundo, e se abrirem na 

glória! 

Lembre-se que quem, em 

Cristo, morreu aqui, nunca 

mais irá morrer. E suas obras 

lhes acompanham. Eu não 

quero aqui dizer para você que 

tristeza e luto são reflexo da 

falta de fé. Longe disso. Só 

estou dizendo que, se crermos 

verdadeiramente na Palavra 

de Deus, quando pensarmos 

sobre a brevidade da vida, 

estes serão momentos por 

demais doces para nós! 

 

*Este devocional foi publicado 
originalmente na Revista Fé Cristã 
Nº4, de setembro de 2020. 

  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 ANDERSON, Kerby. Christian ethics 
in plain language (Thomas Nelson, 
2005), p. 38, citado em KAISER JR., 

 

 

 

 

 

 

 

m dos assuntos mais 

comentados dos 

últimos tempos é a 

questão do aborto, com a 

discussão sendo levada, na 

maioria das vezes, para o 

âmbito da moralidade     da 

prática do aborto e das 

políticas sociais que devem ou 

não ser implantadas pelos 

governantes com relação ao 

aborto. 

Walter C. Kaiser Jr., citando 

Kerby Anderson, informa que 

“embora o aborto seja um dos 

temas atuais mais polêmicos e 

que mais causam divisão, ainda 

é a cirurgia realizada com mais 

frequência em adultos nos 

Estados Unidos. Estima-se que 

um em cada três bebês concebidos 

nesse país são intencionalmente 

abortados”.1 Já David Platt, 

nos traz um número mais 

alarmante: 42 milhões de 

abortos são realizados por ano 

no mundo todo, o que equivale 

a   cerca   de   115   mil   abortos  

Walter C. O Cristão e as questões 
éticas da atualidade (Vida Nova, 
2015), p. 137. 

 

 

 

 

 

 

 

todos os dias. Não à toa, ele 

chama esse quadro de 

“holocausto moderno”.      

“Estamos falando aqui de um 

massacre de 42 milhões de 

crianças não nascidas todos os 

anos.”2 

No Brasil, mais recentemente, 

o que desencadeou uma nova 

enxurrada de opiniões na 

mídia e nas redes sociais, foi o 

caso de uma menina de 11 anos 

que engravidou de um menino 

de 13, e que foi conduzida ao 

aborto após sete meses de 

gravidez. Já nos EUA, do lado 

oposto da discussão ideológica, 

a Suprema Corte revogou o 

direito ao aborto, garantido há 

quase meio século. 

A discussão 

Devido ao alto índice de 

mortes decorrentes de abortos 

clandestinos, sobretudo de 

mulheres que não têm 

condições de pagar por um 

procedimento seguro, 

2 PLATT, David. Contracultura (Vida 
Nova, 2018).    

U 



Nº 14 | página 9  
 

defensores do aborto 

consideram inaceitável 

sobrepor a vida do embrião à 

integridade física, psicológica, 

moral e social da mulher. Para 

eles, embriões não têm direito 

à vida, pois não passam de um 

minúsculo amontoado de 

células sem consciência. Por 

isso, não podem ser 

considerados sujeitos de direito. 

Matar um embrião não é 

matar um de nós. O aborto 

deve ser tratado como sério 

problema de saúde pública. A 

vida sexual e a saúde 

reprodutiva das mulheres 

dizem respeito só a elas. Ainda 

que o embrião merecesse 

respeito moral e proteção legal, 

abortar continuaria sendo ato 

legítimo por se tratar de uma 

decisão de foro íntimo. Cada 

mulher é dona do próprio 

corpo e ninguém tem o direito 

de se intrometer em suas 

decisões.  

Por outro lado, quem combate 

o aborto considera o embrião 

uma pessoa como qualquer 

outra. Assim como é 

inaceitável o homicídio, 

também não se pode aceitar 

que uma mulher, ao decidir 

interromper a gravidez, mate o 

próprio filho. Se pessoas 

decidem abortar, trata-se de 

escolha ilícita, objetivamente 

imoral. Nesse caso, não seria 

problema de saúde, mas de 

segurança pública. Algumas 

pessoas contrárias ao aborto 

fundamentam suas convicções 

a partir da perspectiva de que 

 
3 RAZZO, Francisco. Contra o Aborto 
1 

a vida é sagrada e precisa ser 

protegida desde o momento da 

concepção. Recorrem, ao 

defender a vida do embrião, à 

fé religiosa. Como se acredita 

que o país é de maioria cristã e 

que a vida é um dom de Deus, 

o aborto deve ser proibido, e a 

vida em gestação, como a vida 

de qualquer outro ser humano, 

protegida pelo Estado. 

Independentemente de como 

essas crenças se sustentem, a 

liberdade não pode estar acima 

do direito à vida. Se a mulher 

aborta, comete crime. 

O desafio cristão no debate  

Sou cristão e sou contra o 

aborto. Apesar de que muitos 

cristãos proeminentes têm 

tentado defender a 

possibilidade de escolha da 

mulher (de abortar, se assim 

quiser), cristãos esses que 

permitiram que suas 

convicções fossem formuladas 

por doutrinas de espectro 

ideológico categoricamente 

progressista, creio que o aborto 

contraria o que a fé cristã 

ensina e que não há coerência 

em se identificar como cristão 

e defender o aborto ao mesmo 

tempo. Razzo aponta:  

“O desafio consiste em 

argumentar que essa decisão 

mata uma pessoa e não apenas 

expulsa uma coisa do corpo da 

mulher grávida. Aliás, gravidez 

tampouco significa doença 

contagiosa que se pega por 

“contato”; gravidez é fruto de 

uma decisão inspirada por 

inúmeros motivos e com sérias 

consequências. Aborto não pode 

ser usado como “tratamento 

arriscado” por uma mulher que, 

ao não passar “repelente”, 

acabou ficando grávida como 

alguém fica doente.”3  

Adentraremos na discussão, no 

entanto, buscando entender o 

que a Bíblia nos ensina sobre o 

aborto, uma vez que já existem 

muitos materiais que 

discorrem sobre os aspectos 

filosóficos, jurídicos e 

científicos que envolvem esta 

questão. O que a Bíblia diz que 

está dentro do útero? É um ser 

humano? Ou será meramente 

um embrião, um feto? 

Praticamente qualquer outra 

pergunta e todo argumento na 

controvérsia sobre o aborto 

retoma essa indagação: o que, 

ou quem, está no útero? Uma 

vez respondida essa pergunta, 

tudo o mais ganha perspectiva.  

O feto é uma pessoa   

“Se homens brigarem e ferirem 

uma mulher grávida, e ela der à 

luz prematuramente, não 

havendo, porém, nenhum dano 

sério, o ofensor pagará a 

indenização que o marido 

daquela mulher exigir, conforme 

a determinação dos juízes. Mas, 

se houver danos graves, a pena 

será vida por vida…” (Êxodo 

21:22,23 – NVI) 

Atente para o quadro que a 

Bíblia nos fornece. Deus está 



entregando a Sua Lei a Moisés, 

lei esta que Moisés deveria 

declarar ao povo de Deus. 

Como ilustração para uma das 

leis, o SENHOR apresenta a 

possibilidade de uma mulher 

grávida ser ferida durante uma 

briga entre homens. Se essa 

mulher, por causa disso, desse 

à luz prematuramente, mas 

sem que isso tivesse causado 

danos sérios à vida dela e do 

bebê, o ofensor, causador do 

ferimento, deveria meramente 

pagar uma indenização ao 

marido da mulher. No entanto, 

se houvesse danos graves, isto 

é, se houvesse a morte da 

mulher ou do bebê, a pena 

seria vida por vida ou, em 

outras palavras, a morte do 

causador do ferimento. 

Alguém poderia argumentar 

que a Bíblia não fala nenhuma 

vez, nesta passagem, sobre a 

vida ou a morte do bebê. 

Contudo, refuto esse 

argumento com o simples fato 

de a Bíblia especificar uma 

mulher grávida. Muitas leis 

dadas por Deus simplesmente 

desconsideram a condição de 

grávida por ser esta condição 

algo irrelevante nestes casos 

(destas leis). Mas, não aqui. 

Além disso, Deus não 

inspiraria o autor humano a 

utilizar o substantivo 

“grávida” (hareh ou hariy) se a 

Sua intenção fosse determinar 

uma lei meramente acerca das 

mulheres que fossem 

encontradas em qualquer 

estado, grávidas ou não. O 

 
4 RAMSEY, Paul. Fabricated man: the 
ethics of genetic control. New Haven, 

bebê e sua vida, assim como a 

grávida e sua vida, está em 

foco. 

Uma vez que esclarecemos 

isso, perceba que em nenhum 

momento Deus fornece um 

número de meses específico 

como condição para que essa 

lei pudesse ser aplicada. Se a 

mulher estivesse grávida, logo 

essa lei valeria para ela e seu 

feto. 

Tudo — tudo! — gira em torno 

do que acontece no útero 

materno e a Escritura é clara: 

esse útero abriga uma pessoa, e 

se é uma pessoa que está lá, 

este é um ser que está sendo 

formado à imagem de Deus. Se 

esta vida for ceifada, a punição 

é a morte. Diante disso, 

qualquer distinção entre um 

feto ou bebê que ainda não 

nasceu e um bebê que já nasceu 

é tanto artificial quanto 

contrária à Bíblia. Por que, 

para a sociedade atual, um 

pode ser considerado como 

uma pessoa e o outro não? 

Deus vê aquele ser que ainda 

não nasceu como uma pessoa e 

o designa para viver desde o 

momento da concepção – ele 

não deve ser morto; nenhuma 

ação humana tem a 

autorização divina de levar 

esse bebê à morte. 

Embora nossa cultura esteja 

continuamente lutando contra 

essa ideia, não é possível 

acreditar na Bíblia e negar que 

Conn.: Yale Univ. Press, 1970. p. 11. 
Citado em STOTT, John. O cristão em 

aquele ser que ainda não 

nasceu seja uma pessoa. 

Outra passagem bíblica pode 

nos ajudar neste entendimento 

de que não há esse tipo de 

diferenciação entre um 

indivíduo no ventre e o mesmo 

indivíduo fora dele, entre uma 

fase da existência e outra. Jó 

pergunta: “Não me vestiste de 

pele e carne e não me juntaste 

com ossos e tendões?” (Jó 10:11). 

O pronome pessoal me 

evidencia que o ensino bíblico 

é que, enquanto o feto não 

havia recebido sequer pele e 

carne, ossos ou tendões ou 

enquanto recebia cada um 

desses elementos que dão 

forma ao corpo humano, este 

feto já era Jó, já era a pessoa 

Jó. Jó se vê como o indivíduo 

Jó na mais remota fase de sua 

existência. Ele não deixa de ser 

Jó porque ainda estava no 

ventre da mãe, e porque seu 

minúsculo corpo ainda não 

havia sido completamento 

formado. 

Paul Ramsey expressou isso 

assim: 

“O indivíduo humano entra na 

existência como um pontinho 

minúsculo de informação […] 

Seu desenvolvimento pré e pós-

natal subsequente pode ser 

descrito como um processo de se 

tornar o que ele já é desde o 

momento em que foi 

concebido.”4 

uma sociedade não-cristã (Thomas 
Nelson Brasil, 2019). 



Nº 14 | página 11  
 

As pessoas [incluindo os bebês 

não nascidos] são feitas à 

Imagem de Deus  

Se o feto é uma pessoa, o feto 

carrega a imagem e 

semelhança de Deus. Os 

principais termos hebraicos 

relacionados aos seres 

humanos como portadores da 

imagem de Deus são tselem 

(“imagem”, “semelhança”) e 

demút (“forma”, “molde”, 

“semelhança”) (Gn 1:26,27; 

5:1; 9:6). Quando falamos da 

vida humana, estamos 

tratando de uma semelhança 

com Deus sem igual na criação. 

As Escrituras não esperam, 

como fazem os modelos de 

desenvolvimento da vida, para 

constatar a imagem de Deus só 

na pessoa racional e 

autoconsciente que já nasceu; 

na verdade, a pessoa já é 

portadora da imagem divina 

independentemente dessas 

considerações (como o 

nascimento ou mesmo 

quaisquer boas obras), isto é, 

sempre que houver vida. 

O salmista, por exemplo, 

retrata a humanidade como 

distinta de todo o restante da 

criação por causa da imagem 

de Deus; o autor de Hebreus 

repete a mesma verdade. O 

ensinamento central 

permanece sempre o mesmo: 

em toda a ordem criada, a 

humanidade é única e foi 

estabelecida acima das demais 

criaturas da Terra por ordem e 

autoridade divinas. 

Quanto às crianças, elas não 

são vistas na Bíblia como um 

aborrecimento; elas são 

“presentes” e “herança do 

Senhor” (Sl 127:3), de maneira 

que a ausência de filhos não é a 

situação preferível, mas uma 

condição em que a pessoa 

anseia para que Deus, em Sua 

providência, a torne fértil, 

uma vez que a Sua soberania 

também se estende à 

concepção (Gn 29:31,33; 30:22; 

1Sm 1:19,20). 

Salmo 139: o argumento bíblico 

definitivo contra o aborto 

“Os teus olhos viram a minha 

substância ainda informe, e no 

teu livro foram escritos os dias, 

sim, todos os dias que foram 

ordenados para mim, quando 

ainda não havia nem um deles.” 

(Salmos 139:16)  

O Salmo 139 é o argumento 

bíblico definitivo contra o 

aborto. Entendendo e crendo 

que os autores bíblicos foram 

inspirados por Deus para 

escreverem o que escreveram, 

sabemos que quando eles 

falam, eis Deus falando. 

Assim, no Salmo 139 temos o 

próprio Deus nos ensinando 

sobre a concepção da vida 

humana. Podemos falar de 

pelo menos quatro trechos 

deste salmo: 

Deus criou o íntimo do ser de 

uma pessoa, seu cerne, sua 

essência, seu fio de vida mais 

íntimo e interno: 

“Tu criaste o íntimo do meu ser” 

(139:13a) 

E isso acontece quando Deus 

inicia a nova vida ainda no 

ventre da mãe 

“… me teceste no ventre de 

minha mãe. Eu te louvo porque 

me fizeste de modo especial e 

admirável. Tuas obras são 

maravilhosas…” (139:13b,14) 

Deus vê a cada embrião como 

pessoa – mais do que isso, 

enquanto a concepção 

acontece no secreto do ventre 

de uma mãe, após uma relação 

íntima de um casal, Deus já vê 

ali um indivíduo, conhecendo 

desde já até os seus ossos 

“Meus ossos não estavam 

escondidos de ti quando em 

secreto fui formado e entretecido 

como nas profundezas da terra. 

Os teus olhos viram o meu 

embrião.” (139:15,16a – NVI) 

“Os teus olhos me viram a 

substância ainda informe…” 

(Salmos 139:16 – ARA) 

Deus determinou todos os 

meus dias antes de eu viver o 

primeiro deles 

“… todos os dias determinados 

para mim foram escritos no teu 

livro antes de qualquer deles 

existir.” (139.16b-d) 

Aqui, o salmista nos ensina 

que a soberania de Deus é tão 

grande a ponto de que a pessoa 

humana é contemplada ainda 

antes de ser gerada, antes 

mesmo que qualquer forma 

física tenha sido esboçada – o 

homem é visto pelos olhos do 

Senhor antes mesmo de se 



tornar um embrião. Quando 

ainda somos nada mais que 

substância informe, já somos 

reconhecidos por Deus como 

indivíduos, como imagem e 

semelhança Dele.  

Cristãos são contra o aborto, 

por exemplo, não meramente 

por que o assassinato é 

condenado por Deus, apesar de 

não termos provas de a partir 

de quando Deus considera o 

feto como uma vida humana. 

Não. Deus nos dá perfeita e 

clara fundamentação sobre 

isso: aos olhos de Deus, Davi já 

era Davi muito antes de ser um 

feto – assim como Jó na 

passagem citada antes.  

A declaração mais chocante, 

no entanto, vem a seguir: Davi 

só é visto por Deus como Davi 

mesmo antes de se tornar 

Davi, porque Deus é quem faz 

Davi ser Davi. Ficou difícil? O 

salmista explica: “no teu livro 

foram escritos os dias, sim, todos 

os dias que foram ordenados 

para mim, quando ainda não 

havia nem um deles”.  

Davi ainda não havia 

respirado. Davi ainda não 

havia chorado pela primeira 

vez sobre as mãos da parteira. 

Davi ainda não havia sorvido 

pela primeira vez o leite do seio 

da mãe. Nem um dia da vida 

de Davi havia acontecido. 

Nenhum órgão de Davi havia 

sido formado, ainda no ventre 

– bracinhos, perninhas, nariz, 

boca, nada. Todavia, Deus já 

havia escrito em Seu livro 

todos os dias de Davi, sim, 

todos os dias que foram 

ordenados para a vida de Davi 

– e isso tudo, quando ainda 

nem um deles havia 

acontecido.  

Há fundamento sólido para 

confiarmos e nos entregarmos 

a Deus, vivendo a vida em 

total dependência Dele. E para 

lutarmos contra o aborto. 

Devemos lutar até o último 

minuto de vida com a 

convicção de que os homens 

não podem pensar que têm o 

poder de decidir quem deve e 

quem não deve viver, pois, 

todos já somos quem somos 

antes de qualquer instante de 

vida que possa ser computado 

estatisticamente. O homem 

não tem poder sobre a vida, e 

mesmo quando ele pensa que 

tem, está enganado – ainda 

que tudo pareça apontar para 

o contrário. Deus é o autor da 

nossa vida – o Seu dedo 

escreveu as páginas da nossa 

história.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

omo disse o salmista, 

“as obras de Deus são 

maravilhosas”, e isso 

mesmo (ou especialmente) em 

meio às dificuldades. Ele 

pegou a tentativa dos irmãos 

de   José   de   assassiná-lo   e   a  

 

 

 

 

 

 

 

transformou na preservação de 

milhares de pessoas. Ele usou 

um incesto que, mais tarde, 

viria a contribuir para o 

nascimento de Jesus Cristo 

(veja Mt 1:3). Por fim, Deus 

pegou o assassinato de seu 

Filho e o transformou no meio 

para a nossa salvação. O 

evangelho prova que podemos 

confiar em Deus. Todas as suas 

obras, até mesmo aquelas que 

menos compreendemos, são 

maravilhosas, e ele tem o 

poder, o amor, a bondade e a 

graça de dar a você e a mim 

tudo o que necessitamos para 

perseverar nas dificuldades. E, 

no fim, ele promete 

transformar todo o nosso 

pranto em dança e todo o nosso 

sofrimento em alegria. 

Essa é uma introdução 

necessária para os assuntos 

que se seguem. 

A soberania de Deus e o estupro 

As pessoas indagam: “Mas, e 

nos casos de incesto ou 

estupro? O aborto se 

justifica?”. Não tenho a 

pretensão    de   saber   como   é  

 

 

 

 

 

 

 

estar em uma situação dessas. 

Insisto para que você lembre 

disso. Estremeço só de pensar 

em minha esposa, ou em 

qualquer outra mulher, sendo 

violentada. Não posso 

imaginar a dor do dano físico e 

emocional que isso impõe à 

mulher e à sua família. 

Todavia, voltamos à questão 

fundamental: o bebê no útero 

materno é uma pessoa? 

Se for, isso muda toda a nossa 

perspectiva. Será que 

mataríamos uma criança que 

estivesse fora do útero da mãe 

porque foi fruto de um 

estupro? É claro que não. Por 

que, então, mataríamos uma 

criança dentro do útero da mãe 

por ser ela fruto de um 

estupro? Por que haveríamos 

de punir uma criança pelo 

crime do pai (veja Dt 24:16)? 

Como, afinal de contas, 

deveríamos tratar uma criança 

inocente que nos lembra de 

uma experiência terrível? A 

resposta é clara: com amor e 

misericórdia. As pessoas dirão: 

“Você não se importa com os 

sentimentos da mulher?”. 

Repito que não consigo nem 

C 



imaginar o que essa mulher 

passou emocional e 

fisicamente. Sem dúvida essa 

mulher preciosa precisa de 

mulheres e de homens 

compassivos à sua volta para 

amá-la, dar-lhe apoio e servi-la 

de todas as formas possíveis. 

Contudo, pense assim: se o 

estuprador fosse pego, será que 

incentivaríamos a mulher a 

matá-lo para que se sentisse 

aliviada emocionalmente? 

Certamente que não. Por que, 

então, haveríamos de 

encorajá-la a matar uma 

criança inocente em nome do 

alívio emocional? 

Em nossos dias, até mesmo o 

político mais conservador em 

questões sociais jamais ousaria 

dizer que o aborto deveria ser 

ilegal nos casos de estupro e 

incesto. Mas eu não sou 

político. Sou um seguidor de 

Cristo e tenho certeza do 

seguinte: o Deus do evangelho 

tem um histórico comprovado 

de ser alguém que faz todas as 

coisas, inclusive as ruins, 

trabalharem para a realização 

dos seus bons propósitos. 

A soberania de Deus e a 

deficiência  

O problema se estende 

também às deficiências das 

crianças. Já é possível 

determinar se um bebê no 

útero corre o risco de ter 

síndrome de Down ou outras 

deficiências que afetarão sua 

vida. O aborto deveria, então, 

ser permitido nessas 

circunstâncias? Insisto: NÃO, 

se acreditamos realmente que 

todas as obras de Deus são 

maravilhosas. 

Tomemos o caso do homem 

que nasceu cego, em João 9. A 

maior parte dos judeus que 

conhecia esse homem teria 

considerado sua deficiência um 

sinal inequívoco de pecado, 

quer na vida dele, quer na de 

seus pais. Assim, os discípulos 

perguntaram a Jesus: “De 

quem é a culpa?” Jesus 

respondeu: “Nem ele pecou nem 

seus pais; mas isso aconteceu 

para que nele se manifestem as 

obras de Deus”.  

Jesus revela que aquele 

homem nasceu cego para que 

um dia pudesse ver, conhecer, 

declarar e se deleitar na glória 

de Cristo. De modo algum 

estou dizendo que estou ciente 

de todas as dificuldades 

relacionadas às deficiências ou 

que todos os deficientes serão 

curados como o cego de João 9. 

Mas, com base na Escritura, 

suplico que não neguemos a 

obra maravilhosa de Deus até 

mesmo (ou especialmente) nos 

casos de deficiência. Mesmo 

quando não compreendemos, 

Deus tem um plano e o desejo 

de usar tudo para o nosso bem 

e para sua glória (veja Rm 

8:28), e não é apenas errado, 

como é também tolice, bancar 

deus em tais situações dizendo, 

basicamente, que sabemos 

mais das coisas do que ele.  

A anencefalia   

No ano de 2021, um casal de 

cristãos de Porto Alegre estava 

à espera do seu bebê. Com 24 

semanas de gravidez, no 

entanto, souberam que o bebê 

sofria de acrania. Acrania é 

uma má formação parcial ou 

ausência total do crânio, e é 

considerada pelos médicos 

como o estágio inicial da 

anencefalia, que é a ausência 

de cérebro. Este caso nos serve 

de exemplo. 

Por inúmeros motivos, vamos 

chamar aqui este bebê de 

Rafaela. Os médicos diziam 

que Rafaela sobreviveria 

apenas por três dias fora do 

ambiente intrauterino. Para 

muitas pessoas, seria normal 

Rafaela ser abortada, porque, 

afinal, a lei concede esse direito 

aos pais. Contudo, o casal 

refletiu que, uma vez servindo 

a Deus, não tinha o direito de 

matar o que Ele criou. Rafaela 

nasceu com pesagem e 

tamanho de um bebê normal, 

tão linda que parecia uma 

boneca! A mãe relatou que “se 

tivesse tirado a vidinha dela, 

não veria essa boneca tão 

linda”. 

Até então, ela viveria três dias, 

entubada e estaria num estado 

vegetativo. Contudo, sua mãe, 

serva e filha de Deus, não se 

importou – ela queria viver 

com a filha aqueles três dias, e 

Deus, misericordioso e 

amoroso que é, permitiu que 

Rafaela vivesse nove dias – e 

respirando quase que 

completamente sem aparelhos. 

Aqueles nove dias, foram nove 

dias lindos. No quartinho, 

havia alegria, a alegria da 

vida, a alegria do Espírito 



Nº 14 | página 15  
 

Santo! O mais maravilhoso é 

que Rafaela não esteve 

vegetativa! Ela sorriu, chorou, 

mamou do leite materno, fez 

suas necessidades e sentia 

cócegas! Os médicos 

simplesmente não sabiam 

explicar como tudo aquilo 

estava acontecendo. A mãe 

pôde testemunhar às médicas 

que, através da pequena 

Rafaela, o Senhor Jesus estava 

abrindo os olhos delas. 

Então, chegou o dia triste. Os 

pais receberam a notícia da 

partida de sua bebê. Aprouve 

ao Senhor recolher a sua 

filhinha. 

Rafaela não teve crânio ou 

cérebro, mas foi e é alvo de 

muito amor. Muito, muito 

amor. Ela teve um pai que leu 

a Bíblia para ela todos os dias, 

e ela ouviu a Palavra de Deus 

desde o ventre de sua mãe. Ela 

teve uma mãe que a amou e 

um irmão que a amou demais. 

Ela teve uma igreja que orou 

por ela todos os dias. 

Perguntaram à mamãe se ela 

não se arrependeu de não ter 

abortado antes, e ela 

respondeu que passaria tudo 

de novo. Agora, ela conhecia o 

rosto de sua filha amada. Seu 

amor tinha um rosto. Com 

Jesus, e entendendo a 

soberania de Deus, ela passaria 

tudo de novo! 

Há também o caso de Marcela, 

um bebê anencéfalo que viveu 

1 ano e 8 meses, contrariando o 

que é dito pela medicina. Um 

bebê anencéfalo pode viver 9 

dias. Ou pode viver 2 anos. Ou 

dez. Pode receber de Deus 

vida, e cérebro, e crânio. Matar 

um bebê no ventre por qual 

motivo? Deixemos que o Deus 

que deu a vida a tire, quando 

Ele quiser. E vivamos as doces 

e profundas experiências que 

Ele nos proporciona. 

“E disse-lhe o Senhor: Quem fez 

a boca do homem? Ou quem fez o 

mudo, ou o surdo, ou o que vê, ou 

o cego? Não sou eu, o Senhor?” 

(Êxodo 4:11) 

Risco de vida da mãe 

Creio que esta seja a única 

possibilidade de um cristão 

verdadeiro concordar com o 

aborto. Todavia, os casos desta 

natureza são raríssimos hoje 

em dia, por conta do avanço da 

medicina. 

A medicina atual já tem 

condições de retirar, de forma 

prematura, o feto que oferece 

risco à vida da mãe e dar a ele 

boas condições de 

sobrevivência. Em 2009, em 

Pernambuco, uma menina de 9 

anos de idade ficou grávida e, 

imediatamente, as autoridades 

médicas da região indicaram e 

promoveram o aborto dos 

gêmeos de 4 meses de vida que 

estavam no ventre da menina. 

A alegação era de que a menina 

gestante corria risco de morrer 

por ter apenas 9 anos de idade. 

Se eles tivessem pesquisado 

um pouco antes de assassinar 

os gêmeos indefesos teriam 

descoberto a história da 

peruana Lina Medina que deu 

à luz ao seu primeiro filho aos 

5 anos de idade e isso em 1939, 

quando os avanços da 

medicina eram poucos em 

comparação a hoje. 

Há registros de muitas outras 

meninas de 8, 9 e 10 anos, em 

situações semelhantes, que não 

abortaram e não morreram. 

Perguntas devem ser feitas: de 

que tipo de risco estamos 

falando? O bebê precisa 

necessariamente ser morto? 

Há chances de ele sobreviver 

fora do útero? A decisão de 

abortar não está sendo 

precipitada? 

“Meu corpo, minhas regras” ou 

“Universo de Deus, regras de 

Deus”? 

Deus é o Criador. Só Ele tem o 

poder e a autoridade de 

conceder vida. No universo de 

Deus, as criaturas não ditam 

as regras. Elas podem até 

pensar que estão com as rédeas 

na mão, mas o fato é que não 

estão. É interessante que, 

quanto ao corpo da mulher, ela 

não tem (ou não deveria ter) 

poder sobre ele sequer na 

relação com o seu próprio 

marido. Quanto menos tem 

poder sobre o seu próprio corpo 

no que se refere a Deus ou a 

outra vida que foi gerada por 

Deus dentro de si. 

Veja o que a Escritura ensina 

sobre essa questão dos corpos 

dos cônjuges no âmbito 

matrimonial: 

“A mulher não tem autoridade 

sobre o seu próprio corpo, mas 

sim o marido. Da mesma forma, 



o marido não tem autoridade 

sobre o seu próprio corpo, mas 

sim a mulher.” (1 Coríntios 7:4) 

Não tem autoridade. Este é o 

ensino bíblico. Cada pessoa é 

como um mordomo que 

recebeu bens de Deus para 

cuidar deles e servir ao outro 

por meio deles. O corpo é um 

desses bens, que é nosso de 

certa perspectiva – está sob 

nossa autoridade e cuidado – 

mas, em última instância 

pertence a Deus. À luz da 

Bíblia, num relacionamento 

entre marido e mulher, a 

autoridade sobre o próprio 

corpo pertence sempre ao 

outro. Quanto mais esse 

princípio se aplica com a 

questão da concepção. 

Este é o ensino de Jó, em certa 

passagem: “O Espírito de Deus 

me fez, e o sopro do Todo-

poderoso me dá vida” (Jó 33.4). 

Aprendo, aqui, que a vida que 

flui em minhas veias e meus 

ossos é doada por outro, pelo 

meu Criador. Jó também diz: 

“Na sua mão está a vida de todo 

ser vivo, e o espírito de todo o 

gênero humano” (Jó 12.10). É 

por isso que os cristãos e a 

tradição ocidental, formada 

sob os princípios e valores 

cristãos, defendem que 

homicídio e suicídio não são 

apenas crimes, mas são, 

ambos, pecados. Porque é 

prerrogativa de Deus e apenas 

dele, como Criador, dar e tirar 

a vida inocente. Os corpos dos 

seres humanos foram criados e 

permanecem vivos por causa 

Dele. 

Paulo declara: 

“Pois nele vivemos, nos 

movemos e existimos” (Atos 

17:28) 

À luz da realidade bíblica, fica 

muito claro que o aborto é uma 

afronta à autoridade única e 

soberana de Deus — o Doador 

da vida é também Aquele que 

a tira. O aborto, a exemplo do 

homicídio e do suicídio, 

“afirma” que o ser humano é 

quem controla a vida e a 

morte. Contudo, apenas Deus, 

o Criador, tem o direito de 

determinar quando alguém 

vive ou morre; portanto, o 

aborto representa uma 

investida direta contra a Sua 

autoridade. 

A relação entre as autoridades 

e o que os cristãos creem sobre 

o aborto 

A função fundamental das 

autoridades, segundo a 

Escritura, é promover o bem. 

E o governo faz isso ao criar e 

promulgar leis que 

recompensam o bem e punem o 

mal. Quando falamos que o 

governo deve punir o aborto e 

manter sua definição como 

crime, muita gente diz: “Não 

cabe ao governo legislar sobre 

a moralidade”. Esta frase 

sofreu uma estranha evolução 

no seu significado. A expressão 

originalmente significava que 

o comportamento de uma 

pessoa não pode ser 

automaticamente alterado 

pela simples aprovação de leis; 

a legislação não impede as 

pessoas de fazerem o que estão 

determinadas a fazer. No 

entanto, o significado 

contemporâneo da frase é que 

é errado ou ilegítimo 

promulgar legislação que 

restringe o comportamento 

moral. Trata-se, porém, de um 

falso argumento, e sabemos 

disso. 

O Estado não apenas tem o 

direito, mas a responsabilidade 

de legislar em assuntos morais. 

O Estado deve dizer com todas 

as letras que roubar, mentir, 

matar e uma série de outras 

coisas são erradas. Isso faz 

parte do fundamento do seu 

propósito. O governo impõe a 

moralidade às pessoas 

diariamente, e isso é bom. 

Praticamente toda a legislação 

governamental tem 

ramificações morais. É uma 

questão moral se as pessoas 

estão autorizadas a roubar a 

propriedade privada de outros. 

O homicídio é uma questão 

moral. Como se conduz um 

carro na autoestrada tem 

implicações morais, porque 

uma condução imprudente 

representa um perigo claro e 

presente para o bem-estar de 

outras pessoas. As 

considerações ecológicas na 

legislação têm implicações 

morais. A lista poderia 

continuar quase 

indefinidamente. Argumentar 

que o Estado não deve legislar 

o comportamento moral é tolo 

e irrefletido. 

Talvez a intenção da frase 

“não cabe ao governo legislar 

sobre a moralidade” é que o 

governo não deve interferir em 



Nº 14 | página 17  
 

assuntos de moralidade 

privada – nesse caso, se faz 

diferenciação entre moralidade 

privada e moralidade pública. 

Constantemente ouvimos 

apelos de que o governo deve 

ignorar o comportamento 

privado dos adultos que 

consentem. No entanto, no 

momento em que as ações dos 

adultos que consentem 

acabam envolvendo outra 

pessoa, o assunto deixa de ser 

privado e, por definição, torna-

se público, e passa a dizer 

respeito à sociedade. Uma vez 

que a questão do aborto 

envolve, no mínimo, o destino 

de um potencial ser humano e 

não apenas o dos adultos que 

consentem, esta é uma questão 

social e pública. 

Uma preocupação 

fundamental da lei é a 

proteção dos fracos contra os 

fortes e poderosos. Tal 

fraqueza é vividamente visível 

na total impotência do bebê 

por nascer. Os nascituros não 

têm direito de voto, por 

exemplo, e nenhum poder 

físico para evitar a sua 

destruição. Para que os seus 

interesses possam ser 

respeitados e protegidos, isto 

deve acontecer através das 

ações de adultos em geral e 

pelo governo em particular.   

Outros dizem: “Não é papel do 

governo tirar o direito de 

escolha das pessoas”. Contudo, 

esse é, sem dúvida alguma, o 

papel do governo. Roubar não 

é uma escolha: se você roubar, 

haverá consequências. Você 

não pode escolher fazer uma 

série de coisas contrárias à lei, 

e é bom que o governo tenha 

criado essas leis. Se todos 

escolhessem fazer o que bem 

desejassem, o resultado 

inevitável seria a anarquia. Se 

todos decidissem praticar o 

bem segundo suas próprias 

convicções e opiniões, o 

resultado seria o mesmo. 

Lembremos que Hitler e 

outros assassinos acreditavam 

e defendiam a ideia de que 

estavam fazendo o bem ao 

assassinar muitas e muitas 

pessoas. É por isso que o 

governo deve implantar freios 

que possam parar pessoas que 

tomam essa direção. 

É tolice moral e suicídio 

cultural dizer que o governo 

não deveria tirar o direito de 

escolha das pessoas. O que 

importa é o que exatamente 

queremos escolher. Alguém 

deveria ter o direito de escolher 

comida mexicana ou chinesa 

para o jantar, ou o direito de 

escolher onde morar, ou que 

tipo de carro dirigir, onde 

trabalhar, etc. É claro que 

somos a favor da liberdade de 

escolher essas e milhares de 

outras coisas – não somos a 

favor de um Estado grande, 

intervencionista, que 

burocratiza tudo. Contudo, 

não somos a favor do direito de 

alguém escolher estuprar 

alguém. Não somos a favor do 

direito de escolher roubar 

alguém. Não somos a favor do 

direito de alguém escolher 

sequestrar crianças. Por que 

deveríamos, então, ser a favor 

do direito de alguém de 

escolher matá-las? 

Estas duas questões são noções 

ridículas sobre o papel do 

governo. Se fosse aplicada de 

forma consistente, o governo 

promulgaria muito pouca 

legislação. Talvez o Congresso 

pudesse passar o seu tempo a 

debater as cores da bandeira 

ou a nomear uma ave nacional 

oficial. 

Se você é cristão, peço-lhe que 

fique longe da trilha da 

indecisão que diz “eu posso 

escolher não abortar, mas não 

acho que devemos impedir as 

outras pessoas de fazer sua 

própria escolha”, e 

compreenda como é 

inconcebível para nós 

permanecermos quietos 

enquanto milhões de crianças 

— indivíduos feitos à imagem 

de Deus — são desmembradas, 

derretidas, ou envenenadas, 

enfim, destruídas à nossa volta 

no mundo todo. Esse 

pensamento não é de 

tolerância esclarecida. É 

indiferença pecaminosa. Não 

há opção de neutralidade 

moral e política para nós nesse 

ponto. 

Randy Alcorn foi muito feliz 

quando disse:  

“Endossar ou mesmo 

permanecer neutro diante do 

assassinato de crianças 

inocentes criadas à imagem de 

Deus é inconcebível nas 

Escrituras, foi inconcebível para 

os cristãos na história da igreja 

e deveria ser inconcebível para os 

cristãos de hoje. Não temos 

autoridade ou autonomia para 

escolher de quais questões 



trataremos e sobre quais nos 

calaremos, a despeito do que a 

Bíblia declara sobre elas. Se 

cremos no evangelho, temos de 

falar contra a injustiça do 

aborto.” 

Deus não é apenas o Juiz dos 

pais que consentiram com o 

aborto, dos médicos que o 

executaram e dos políticos que 

o permitiram, mas é também o 

Juiz dos membros da igreja e 

dos líderes que nada fazem a 

esse respeito. 

Uma questão de saúde pública 

– por que uma sociedade não 

cristã deveria seguir o ensino 

cristão sobre o aborto?  

Em uma sociedade 

democrática e pluralista, na 

qual seus membros professam 

os mais diferentes e 

divergentes credos religiosos e 

não religiosos, todos têm o 

direito de presumir e defender 

em público o complexo 

conjunto de crenças a respeito 

de Deus, Natureza, Sociedade 

e Homem. A religião, em 

sociedades secularizadas, é 

reduzida ao foro íntimo, à vida 

privada e tem baixíssimo 

prestígio quando associada a 

dilemas morais públicos. 

Quem postula um 

posicionamento público a 

respeito de algum assunto que 

esteja baseado na religião é 

visto como intolerante e 

dogmático. Mas, na verdade, 

todos presumem e não têm 

como escapar de uma 

referência teórica e teológica, 

todos possuem uma 

cosmovisão, e o caso é que 

sempre haverá um “pano de 

fundo” por trás de cada coisa 

que as pessoas defendem – 

ninguém é neutro.  

O debate sobre a separação 

entre a Igreja e o Estado 

sempre foi intenso. Batalhas 

legais têm sido travadas sobre 

o ensino da criação nas escolas 

públicas, a exibição de 

símbolos de Natal em edifícios 

públicos, a oração antes dos 

jogos de futebol, e uma série de 

outras questões relacionadas 

com o Estado e a Igreja. 

Certamente os protestos das 

instituições religiosas e das 

pessoas religiosas contra a 

legalização do aborto 

alimentaram as chamas desta 

controvérsia. 

Basicamente, a separação da 

Igreja e do Estado significa 

que estas duas instituições 

desempenham funções 

distintas e separadas. Não é 

tarefa da Igreja providenciar a 

defesa nacional ou portar 

armas. De outro lado, não é 

tarefa do Estado administrar 

os sacramentos ou pregar o 

evangelho. Cada instituição 

tem um papel distinto a 

desempenhar. Idealmente, 

estes papéis devem ser 

desempenhados com respeito 

mútuo e cooperação. O Estado 

deve assegurar que a Igreja 

tenha a liberdade de 

desempenhar a sua missão, e a 

Igreja deve apoiar o Estado no 

cumprimento da sua missão. 

Esta separação nunca se 

destinou a tornar-se numa 

rivalidade de poder e controle. 

Há momentos em que as duas 

instituições devem interagir. 

Por exemplo, se a Igreja é 

culpada de apropriação 

indevida de fundos, o Estado 

tem o direito e o dever de se 

envolver. Do mesmo modo, se 

o Estado se envolver em ações 

injustas, a Igreja tem o direito 

e o dever de exercer uma 

crítica profética em relação a 

isso. 

Em seguida, devemos ter em 

mente de que qualquer adepto 

de uma instituição religiosa 

está envolvido em ambas as 

esferas – a religiosa e a do 

Estado. Porque uma pessoa é 

cristã, judia, ou muçulmana, 

não é automaticamente 

afastada do Estado. De fato, 

mesmo que uma pessoa seja 

ordenada ao sacerdócio, ainda 

é capaz de se candidatar a 

cargos públicos. No entanto, 

uma pessoa religiosa não tem o 

direito moral de utilizar a 

arena política para interesses 

particulares se esses interesses 

forem injustos. 

Qual é então o papel 

apropriado para as pessoas e 

igrejas que desejam contestar 

as leis sobre o aborto? Ora, 

quando a Igreja apela ao 

Estado para que proíba o 

aborto, não se está a pedir ao 

Estado que estabeleça uma 

religião. Nem está a ser pedido 

ao Estado que seja a Igreja. A 

Igreja está simplesmente a 

pedir ao Estado que seja o 

Estado. Se é o papel do Estado 

proteger, sustentar e manter a 

vida humana, e se é a 

convicção da Igreja de que o 



Nº 14 | página 19  
 

aborto envolve a destruição da 

vida humana, então a Igreja 

tem o direito de chamar o 

Estado a proibir o aborto. A 

Igreja não está a pedir ao 

Estado que batize pessoas, 

mas que proteja as vidas dos 

seres humanos que ainda não 

nasceram. 

De uma perspectiva teológica, 

o aborto é uma questão de 

“graça comum”, ou seja, 

envolve o bem-estar comum da 

humanidade. Quando a Igreja 

encoraja o Estado a ajudar 

aqueles que sofrem de uma 

catástrofe natural como um 

furacão ou um terremoto, a 

Igreja está a pedir ao Estado 

que ajude na causa comum de 

satisfazer as necessidades 

humanas. Embora os cristãos e 

as igrejas possam, por vezes, 

ultrapassar os limites, 

intrometendo indevidamente 

as suas preocupações religiosas 

na esfera pública, não creio 

que seja este o caso do aborto. 

Não há maior arena de graça 

comum e preocupação comum 

do que a vida humana. 

Para além disso, a religião 

cristã teve um peso importante 

na formação do nosso sistema 

filosófico e jurídico e não deve 

ser colocada de lado só porque 

o opositor do aborto não 

professa o cristianismo. 

Noções como as de pessoa e 

estado laico, tão importantes 

para essa discussão, entraram 

no vocabulário filosófico e 

jurídico inspiradas pela 

tradição teológica cristã. 

Goste-se ou não do 

cristianismo, trata-se de um 

patrimônio filosófico e jurídico 

impossível de se contornar. 

 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 
(CITAÇÕES INDIRETAS E 
COMPILAÇÕES DE TRECHOS): 

ANDERSON, Kerby. Christian ethics in 
plain language (Thomas Nelson, 
2005), p. 38, citado em KAISER JR., 
Walter C. O Cristão e as questões 
éticas da atualidade (Vida Nova, 
2015), p. 137.  

PLATT, David. Contracultura (Vida 
Nova, 2018).    

RAZZO, Francisco. Contra o Aborto 
(Record, 2017).  

RAMSEY, Paul. Fabricated man: the 
ethics of genetic control. New Haven, 
Conn.: Yale Univ. Press, 1970. p. 11. 
Citado em STOTT, John. O cristão em 
uma sociedade não-cristã (Thomas 
Nelson Brasil, 2019). 

SPROUL, R. C. Abortion: a rational 
look at an emotional issue (Ligonier 
Ministries; Twentieth Anniversary 
Edition; 2010). 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“De todas as coisas que movem o 

homem”, diz a sinopse da obra-

prima de Ernest Becker (1995), 

“uma das principais é o seu 

terror da morte.” Encontrada 

nos pavores noturnos, nos 

pesadelos, na busca instintiva 

por ameaças e até mesmo nas 

fobias menores, como o medo 

de baratas, a sombra da morte 

se levanta como um vulto e 

recobre quase todas as frestas e 

todos os cantos da vida 

humana, interior e exterior. A 

descoberta cognitiva da morte 

na infância, com a perda de um 

animalzinho de estimação, o 

falecimento de um ente 

querido ou o próprio 

desconforto com a ideia de que 

algo como uma estrela morre, 

exerce um impacto sobremodo 

notável na formação da 

personalidade, porque permite 

com que aqueles primitivos 

instintos de autopreservação, 

que o bebê apresenta desde o 

próprio processo de seu 

nascimento, quando luta para 

sobreviver, cheguem à 

consciência e sejam absorvidos  

 

 

 

 

 

 

 

 

como informação vital. 

Quando a possibilidade da 

morte se instala na psique 

infantil enquanto resposta 

para medos outrora 

inconscientes, dali jamais 

sairá, exceto pela via de 

negações megalomaníacas, de 

caráter psicótico. Todavia, em 

situações consideradas 

normais, o ímpeto para viver 

estará para sempre casado com 

a lembrança, ainda que sutil, 

de que o pior pode acontecer. 

Digo-o economizando 

palavras, já que sei que o leitor 

sabe exatamente do que estou 

falando. 

Tal medo, por conseguinte, 

insta na própria matriz da 

sociedade humana, porque 

está na gênese daquilo que 

Becker (1995) define como 

sendo a espinha dorsal de todas 

as culturas: o heroísmo. Para 

ele, o heroísmo, que é a 

realização individual de atos 

de valor socialmente 

prestigiados, nasce de um certo 

narcisismo organísmico 



Nº 14 | página 21  
 

infantil, baseado na busca por 

um lugar seguro, e daquele 

amor-próprio tão visceral que 

a criança nutre e que é a 

condição mesma de sua 

sobrevivência. Uma vez que 

essas precondições são 

universais, é inevitável que a 

cultura humana as espelhe em 

sua religião, em seus costumes 

e em suas instituições: ela será, 

sempre e em todo o lugar, um 

mítico sistema heróico, que 

coleciona figuras heróicas 

exemplares, sempre ligadas à 

fundação de aspectos da vida 

comum (ELIADE, 2010), para 

fornecer exemplos imitáveis 

que, encarnações de tudo 

quanto é importante na psique 

coletiva, fornecem a 

oportunidade para cada 

indivíduo adquirir um senso de 

valor e desenvolver um senso 

de pertencimento, de possuir 

um lugar destacado no palco 

do Mundo e da Comunidade. 

De fato, todas as pessoas 

querem se sentir socialmente 

úteis e importantes, e o fazem, 

cada uma ao seu modo, 

abrindo um lugar para si, de 

onde pretendem mostrar aos 

demais, pelas suas obras, a 

importância que dão ao 

homem. Para Becker (1995), 

esse ímpeto está por detrás das 

catedrais, dos totens, de 

edifícios que rasgam o céu e das 

famílias que se engajam na 

continuidade transgeracional. 

Todas essas obras anunciam a 

busca pela criação de valores 

duráveis e de desafios à 

natureza, que sobrevivam à 

morte e à degeneração, e pelas 

quais seus criadores sentem 

que podem ser imortalizados. 

Nisso tudo está um rastro de 

heroísmo, porque heróico é 

aquilo que, pela astúcia e 

coragem, enfrenta, engana ou 

retorna da morte. Não é 

preciso argumentar que o gesto 

heróico, por combater e vencer 

o que há de mais terrível, toca 

facilmente todas as 

sensibilidades e arrebata o 

espírito, então embebido de 

esperança. Assim, 

paradoxalmente, o ímpeto 

humano de desafiar aquilo que 

lhe é mais assombroso bebe da 

fonte dessa mesma sombra: 

quanto maior for o medo da 

morte, tanto mais elevado será 

o seu vulto, de maneira que 

mais nobre e socialmente 

relevante será a obra que o 

confronte.  

Todo o arrazoado acima serve 

tão somente para sustentar o 

ponto de que o medo da morte 

está na base mesma da maior 

parte das realizações culturais 

humanas e permeia, em maior 

ou menor grau, todos os 

átomos da infraestrutura da 

psique coletiva, porque 

acontece, primeiro, dentro de 

cada uma das pessoas do 

Mundo. Por isso, o acesso a 

meios culturalmente 

consolidados para nomear, dar 

significado e propósito para a 

morte é uma das necessidades 

mais vitais para a saúde 

mental e para o 

desenvolvimento da 

personalidade. Veja bem: não 

há modos de o indivíduo 

inventar seu próprio caminho 

de “superar a morte” – ele 

sempre dependerá da 

assimilação daquilo que seja 

valoroso para os seus pares, 

cujo feedback afirmará algo a 

respeito de seu heroísmo. Sem 

tais recursos, ou se os mesmos 

não forem satisfatórios, o 

sujeito, sob a pena de sucumbir 

internamente e de fragmentar 

sua psique num terror 

indomável e inabarcável, 

optará pela fuga constante, 

baseada, não raro, no 

entorpecimento da mente pelo 

excesso de atividades 

distrativas, de entretenimento 

ou do consumo de certas 

substâncias, quando não 

preferir realizar contra si a 

fuga última e derradeira, que é 

escapar do medo da morte pela 

própria morte.  

Segundo Becker (1995), é 

exatamente esse o problema 

com o homem moderno. Nas 

culturas tradicionais, nas 

quais havia o que ele chama de 

crenças compartilhadas e 

parcializadoras do Mundo, a 

realidade derredor era tornada 

compreensível, porque 

reduzida a um emaranhado de 

crenças: as pessoas sabiam a 

respeito da causa, do propósito 

e do destino do Mundo, de sua 

comunidade e de suas vidas 

individuais. Viviam naquilo 

que Berger e Luckmann (2012) 

denominaram de comunidades 

de destino, assentadas numa 

certa homogeneidade de 

crença, reguladora da vida em 

comum: a identidade e o valor 

do indivíduo estavam dados no 

instante de seu nascimento, 

porque seu nome estava 

atrelado à aldeia, à família e à 

profissão familiar, além de 

estar previsto que futuramente 



casaria com alguém da 

vizinhança, que 

compartilhava dos mesmos 

valores. Nesse cenário, havia 

pitadas de heroísmo em cada 

partícula da vida, já que na 

trama de um Mundo cheio de 

significado, cada ato humano, 

tendo sido inaugurado por um 

herói fundador e exemplar, era 

socialmente prestigiado. O 

carpinteiro se espelhava em 

Cristo, a mãe se espelhava em 

Maria, o pastor sabia que era 

digno da visitação dos anjos, e 

todos aqueles que estavam ao 

seu redor também o sabiam. E 

esses eram meios de solver, 

através de valores 

compartilhados e impregnados 

de sentido, algo do medo da 

morte, já que cada um 

encontrava um lugar seguro e 

desejável na vida, ligado a um 

forte senso de propósito. Além 

disso, pelo drama da liturgia, 

apresentada rotineiramente no 

culto da comunidade, se 

fornecia ao homem pré-

moderno um itinerário para a 

sua alma, uma estrutura de 

ação no Mundo, uma imagem 

de sua peregrinação espiritual 

até Deus, por meio de Cristo, 

cuja imagem do sacrifício 

tornava a morte mais digna e 

cuja ressurreição anunciava o 

galardão eterno. A essa 

peregrinação da alma podemos 

chamar de jornada: a 

perspectiva escatológica de 

redenção intensificava a 

importância de cada momento 

vivido e sobrepujava a sombra 

da morte, que deixava de ser o 

limite da existência. 

Na vereda do Iluminismo, 

prossegue Becker (1995), as 

tradições e as crenças 

compartilhadas foram 

aniquiladas pela crítica 

“racional” e pelo Método: a 

verdade estava, agora, apenas 

naquilo que sobrevivesse ao 

teste da “razão” e da 

experimentação metodológica 

– noutros termos, ao 

racionalismo e à ciência. Desde 

Galileu, de fato, o Mundo foi 

desencantado e transformado 

num maquinário impessoal, 

sem profundidade simbólica, 

de maneira que as coisas que 

estão sobre a Terra, e a própria 

Terra, deixaram de espelhar 

verdades eternas e 

trascendentes (BORELLA, 

2021). Com o Mundo tornado 

opaco e aquilo que era 

socialmente valoroso posto sob 

júdice, as pequenas ações da 

vida deixaram de portar 

heroísmo e grandeza, sentido e 

pertinência. Ocorreu, então, 

um movimento de inversão: as 

crenças compartilhadas e 

parcializadoras do Mundo, 

julgadas produto da 

ignorância popular, já não 

mais serviam para dar sentido 

à vida individual e o sujeito 

precisou procurar significado 

exclusivamente dentro de si 

próprio, inclusive porque 

passou a se apavorar com o que 

o Mundo ao redor, já não mais 

simplificado pela crença, 

revelou: uma massa 

esmagadora de fenômenos 

aleatórios, impessoais e hostis. 

Nasce, assim, o chamado 

“homem psicológico”, voltado 

para um “eu mágico” que 

procurará recapitular dentro 

de si os mitos que antes davam 

sentido ao Mundo, função 

muito bem assumida pela 

oferta psicanalítica em sua 

forma popular: há uma 

Cosmogonia do “eu” na 

criança primitiva; há uma 

Queda ocasionada pela 

imposição dos arbítrios 

paternos, decorrendo numa 

repressão daqueles impulsos 

originários, naturais e 

essenciais; há uma Teogonia, 

que é o encontro analítico e o 

enfrentamento dos aspectos 

repressores assimilados pela 

psique; e há uma Redenção, 

uma Ressurreição, baseada na 

reconquista ou na construção 

de um suposto “eu autêntico”, 

retirado da profundidade do 

Inconsciente, ou seja, de 

dentro de si, e não de fora 

(ILLOUZ, 2011). Na teologia, 

tal vereda aparecerá, por 

exemplo, no empenho 

antimitológico de Bultmann 

(KOLAKOWSKI, 2021). Por 

isso o homem psicológico, 

desenraizado da comunidade, 

não firma mais a sua 

autoimagem nas lealdades 

estabelecidas com o meio, mas 

nas identidades que consegue 

formular a partir de seus 

afetos, conforme uma 

identificação empática com os 

iguais.  

Essa identificação empática é 

também chamada de empatia 

anárquica. Continuando com 

Becker (1995), veremos que o 

esforço do homem moderno 

pela superação do medo da 

morte, já não mais possível 

pelas vias cotidianas, irá 

apelar para atos heróicos de 



Nº 14 | página 23  
 

grande magnitude, que 

queiram alterar a face da 

Terra. O exemplo máximo 

dessa empatia anárquica está 

dado nas revoluções que 

eclodiram, no Ocidente, após o 

Iluminismo, a começar pela 

Revolução Francesa. Becker 

(1995) observou como essa 

empatia atuou no 

esvaziamento do Hospital 

para Doentes Mentais de 

Salpêtrière, em Paris – todos os 

asilados se engajaram no 

fervor revolucionário. É à falta 

de sentido do homem moderno 

que nosso autor irá atribuir a 

eclosão de revoluções 

contínuas no nosso hemisfério, 

que nós podemos encontrar 

atualmente nas diversas 

ideologias e militâncias de 

mesma índole, porque elas 

também são fruto da perda da 

Transcendência (KOLAKOWSKI, 

2021).  

Mas não é apenas no processo 

revolucionário que se engaja o 

homem moderno em busca de 

sentido: ele vai às raias do 

insuportável para galgar os 

mais altos patamares em 

profissões de destaque, 

coleciona experiências de 

conquista amorosa, se 

contorce de angústia pensando 

no bem de consumo da última 

moda, que precisa adquirir, se 

vira e revira atrás de meios de 

mostrar nas redes sociais que 

está na “crista da onda”. Eis 

alguns dos meios de “enganar a 

morte”. Todavia, nem aqui e 

nem na revolução, esse apetite 

é satisfeito. Não há em 

nenhuma dessas coisas um 

nível de transcendência 

compatível com as crenças 

antigas, de maneira que o 

Mundo não se torna 

automaticamente palatável. 

Essa vereda, ainda, jamais 

performa um lugar estável e 

uma cotidianidade satisfatória 

e significativa em si mesma: é 

imperativo estar sempre em 

movimento, engajado na 

última atualidade, para 

garantir a admiração dos 

demais. Fatalmente, tal 

caminho conduzirá ao 

esgotamento nervoso, devido à 

hiperestimulação e à ansiedade 

crescentes, dando numa 

sensação final de incapacidade, 

de inutilidade e de 

ilegitimidade (BACKER, 

1995), porque a psique não 

permite que a pessoa engane a 

si mesma por demasiado 

tempo: a autoexigência 

excessiva, ao nível da 

perfeição, para o desempenho 

maximamente heróico, que 

vise compensar a falta de 

sentido e garantir o apreço dos 

demais, é impraticável, de 

modo que se somam 

frustrações e cresce o 

sentimento de não 

pertencimento. Nessa hora, a 

morte ganha relevo e a sua 

presença não pode mais ser 

despistada, daí a desesperança 

e o encadeamento depressivo, 

conforme meu artigo 

antepenúltimo, sobre 

depressão. Por isso, repito: não 

há meios sustentáveis de o 

indivíduo criar seus modos 

particulares de “superação” da 

morte – o único caminho 

viável está na comunidade.  

Há aqui, contudo, um 

problema colossal: nossa 

sociedade atual, desligada do 

éthos do destino comunitário e 

feita pluralista (BERGER; 

LUCKMANN, 2012), não 

suporta mais crenças 

compartilhadas e 

parcializadoras do Mundo, 

porque não há mais vizinhos 

que sustentem o mesmo 

sistema de valores e de 

“verdades”. Num ambiente 

tal, também não pode haver 

instituição que facilite, por 

meio de ritos em comum, a 

satisfatória e significativa 

inserção do indivíduo na 

comunidade, assim como 

meios socialmente valorizados 

de dominar o medo da morte, 

revertendo-o em atividade 

produtiva. Não existem mais 

ritos de passagem, que 

introduzam adequadamente a 

criança no Mundo, o 

adolescente na vida adulta e o 

idoso jacente no bom morrer. 

Desamparadas, as pessoas 

ficam a sós com suas 

tremendas angústias e 

disponíveis às ofertas de 

sentido, quaisquer que sejam – 

e, infelizmente, hoje elas vêm 

do Mercado e da Política, via 

Mídia. Ao redor daquilo que é 

vendido como valoroso e 

significativo, se aglomeram e 

começam a girar, e, como 

estamos falando de Mercado, 

as ofertas de sentido esgotam, 

se fazem obsoletas, se 

acumulam e são substituídas 

cada vez mais rápido, assim 

como as ofertas políticas, 

porque Política é, ao fim e ao 

cabo, inteiramente ação (VAZ, 

2000). Some isso aos alardes 



midiáticos, que são 

metralhados e martelados na 

cabeça dos espectadores e 

leitores, porque os seus 

veículos lucram com o 

sensacionalismo e com o fluxo 

ininterrupto de informações, e 

terá diante de ti uma solução 

ácida, corrosiva para o corpo e 

o espírito. Assim, os valores de 

nosso tempo não podem mais 

ser estáveis e estabilizadores: 

estão ligados tão somente à 

novidade, sempre mais 

acelerada, em torno da qual 

vão se formando tribos 

urbanas de matiz identitário e 

de afetos inflamados, e, 

consequentemente, fluídos.  

Já sem recursos eficazes para 

simbolizar e significar 

adequadamente a vida e a 

morte, porque carente de 

comunidade e imerso no 

consumismo da cultura de 

massas (MORIN, 1969), o 

homem moderno foi 

submetido a um processo de 

décadas de bombardeamento 

midiático e feito viciado em 

anúncios cataclísmicos e 

apavorantes, que tornaram 

mais próxima, ameaçadora e 

provável a ocasião da morte 

pessoal e geral. Sempre tenso, 

o homem contemporâneo foi 

sendo hipersensibilizado e, a 

todo instante no limite do 

colapso emocional e mental, se 

tornou sugestionável. 

Morrendo de medo da morte, 

que passou a imperar 

desnudada e perenemente no 

seu horizonte, a cada nova 

previsão de colapso global se 

vê mais suscetível de clamar 

por qualquer promessa de 

salvação, já não mais 

necessariamente apostando em 

ele ser o herói, porque 

desamparado de si mesmo e 

desejoso de ser resgatado. É a 

isso que Agamben (2020) 

chamará de vida nua, e é esse o 

seu diagnóstico para o 

desespero generalizado dos 

ocidentais à midiatização da 

pandemia que eclodiu em 2020 

– porque rapidamente abriram 

mão de todos os valores, de 

todos os costumes, de todas as 

tradições e de todos os 

princípios, depositando a 

totalidade da vida individual e 

comum nas mãos da 

burocracia e dos especialistas 

salvíficos. Isso só é explicável 

pelo medo descontrolado. E 

isso torna a capacidade de 

gerar medo para depois ofertar 

salvação, um dos principais 

meios de poder político e social 

em nossa época (MALGO, 

1999). 

A carência, por conseguinte, de 

veículos socialmente eficazes 

para dar sentido à morte, 

simbolizá-la e reconduzir a 

energia instintiva da fuga para 

a ação construtiva, tem 

culminado num adoecimento 

nervoso e mental generalizado. 

Sobrada a vida nua, mais 

gritante e urgente do que a 

sustentação de qualquer 

significado existencial mais 

amplo, fica em primeiro plano 

a mera sobrevivência 

biológica, ela mesma 

transformada no valor 

máximo. Assim, as pessoas 

cada vez mais têm lutado para 

imortalizar os corpos através 

de exageros vigoréxicos, 

querendo reproduzir a saúde 

física perfeita mesmo às custas 

da saúde mental, e têm se 

entregado, sempre mais, a toda 

a sorte de medicamentos 

amenizadores das dores, sejam 

físicas ou emocionais, para 

fugir do sofrimento e da 

lembrança da mortalidade. 

Daí o alastramento da 

hipocondria, cujo sintoma 

mais visível, enquanto 

enfermidade social, é o 

alastramento desproporcional 

de farmácias. Daí, também, a 

epidemia de obsessões, que são 

pensamentos intrusivos 

baseados em algum tipo de 

medo aniquilatório, e das 

consequentes compulsões, que 

são pequenos rituais 

apaziguadores, pelos quais se 

procura verificar e certificar de 

que o pior não aconteça – a 

exemplo de quem precisa 

aferir, religiosamente, três 

vezes se a porta está trancada, 

com isso validando e 

reforçando os pensamentos 

obsessivos. Não é 

contraintuitivo considerar que 

esses rituais particulares sejam 

formas adoecidas de a psique 

individual compensar a falta 

de rituais socialmente 

compartilhados. Eis a 

tanatofobia e as suas 

manifestações. 

Para o encaminhamento das 

conclusões desse artigo, 

convém retornarmos ao meu 

artigo penúltimo, sobre 

ansiedade, para tecermos 

novas aplicações e 

discorrermos sobre algumas 

possibilidades apaziguadoras. 

Conforme Hanson e Hanson 



Nº 14 | página 25  
 

(2019), nosso cérebro atua em 

três camadas gerais: o 

chamado cérebro réptil, 

correspondente ao tronco 

cerebral, está ligado aos 

instintos mais primitivos de 

autopreservação, visando o 

afastamento da ameaça e a 

sobrevivência imediata; o 

cérebro mamífero, 

correspondente ao subcórtex, 

está ligado aos instintos 

medianos de autopreservação, 

visando a aproximação e a 

obtenção daquilo que é 

desejável; o cérebro humano, 

correspondente ao neocórtex, 

atua nos instintos superiores 

de autopreservação e doutras 

inclinações empáticas, que 

procuramos satisfazer quando 

ocupamos um espaço 

significativo no Mundo. Vê-se 

como a administração do medo 

da morte, radicado 

inicialmente no tronco 

cerebral, deve encontrar 

satisfação, primeiro, no 

suprimento dos apetites do 

neocórtex: é pela sensação de 

segurança simbólica, pela 

formação de uma autoimagem 

estável, baseada na aceitação 

social e na realização de papéis 

valorizados pela comunidade, 

e sob a crença de que esses 

papéis têm valor em função de 

seu lugar num Mundo cuja 

imagem é sustentada por uma 

crença compreensiva e 

abrangente (KOLAKOWSKI, 

1981), que tradicionalmente se 

lida com o thanatos. Quando, 

todavia, se perdem esses 

recursos, descemos um degrau 

na escala cognitiva, indo à 

autossatisfação pela 

aproximação de distrativos e 

de motivos de valor 

momentâneos, ligados ao 

subcórtex. Nalgum momento, 

tornada insustentável essa 

vereda pelos motivos acima 

demonstrados, sobra apenas o 

medo mesmo, nu e cru, e os 

pavores emanados do tronco 

cerebral invadem e subjugam 

todas as estruturas cerebrais, 

pervertendo os processos 

superiores em cognições 

catastróficas e em imagens 

sempre aterrorizantes. Irala 

(1970) já demonstrou que o 

aumento do temor é 

inversamente proporcional à 

diminuição da consciência 

lúcida e do livre-arbítrio, 

porque o hemisfério superior 

do cérebro é “sequestrado” 

pelo hemisfério inferior e pelos 

seus processos involuntários 

(GOLEMAN, 2014). Afetando, 

naturalmente, o corpo inteiro, 

Lorenz (1974) encontrará nesse 

ínterim o que ele chama de 

“feed-back positif”, quando o 

sistema nervoso alterado 

desencadeia um processo de 

agitação no organismo, que se 

retroalimenta – os órgãos, por 

exemplo, se alteram, e essa 

alteração nos órgãos 

intensifica a tensão nervosa, 

que amplia ainda mais o seu 

impacto na excitabilidade 

geral. Cria-se, aqui, aquela 

condição de angústia crônica 

que observamos em Agamben 

(2020). Em termos orgânicos, a 

profusão de novos casos 

depressivos está relacionada ao 

mesmo processo, como 

consequência do excesso de 

angústia, porque o desgaste 

somático tende a aparecer 

primeiro num dado sistema do 

corpo, que transmite um sinal 

de fadiga aos demais, gerando 

um ciclo de baixa energética e 

de fraqueza que se reforça 

circularmente até o 

rebaixamento geral de toda a 

disposição vital. 

Nessa circunstância, sem a 

lucidez devida quanto aos 

recursos interiores e exteriores 

disponíveis para o 

enfrentamento da ameaça, em 

geral mais imaginária do que 

real, abandonamos as 

possibilidades de ação 

baseadas na segurança 

existencial, que Levine (1999) 

associará à inclinação humana 

à postura predatória, de 

caçador, e nos perdemos em 

nosso fundo operacional 

radicado no metabolismo da 

presa. É a mesma relação que 

Freud (2016) demonstrará nas 

tensões entre as pulsões de 

vida, que nos dá o ímpeto, 

baseado na confiança, de 

enfrentar o obstáculo de modo 

positivo e construtivo, e de 

morte, que nos conduz, 

mediante a falta de confiança, 

numa fuga do desafio, fuga 

essa que não faz aumentarem 

nossos recursos, mas 

decrescermos em 

complexidade, porque a fuga 

tão somente reforça a crença, 

muitas vezes equivocada, de 

que o obstáculo é realmente 

ameaçador e potencialmente 

fatal (PETERSON, 2018). Ter 

meios de encarar as 

intempéries da vida de 

maneira positiva e confiante é 

fundamental para todo o 

desenvolvimento psicológico, 

conforme se apreende em 



Alfred Adler (FRANKL, 

2015).  

Em vista dessa prolongada 

exposição, não podemos 

carecer de alguns 

apontamentos curativos. 

Reforço que há recursos já 

introduzidos no supracitado 

artigo anterior, portanto irei 

oferecer outros, de matiz 

prático. Considere que o 

tratamento da tanatofobia e 

de sofrimentos análogos deve 

ocorrer sob o 

acompanhamento de 

profissionais qualificados, de 

psicólogos à psiquiatras, 

considerando, ainda, 

nutricionistas e demais 

considerados necessários. O 

que segue é uma caixa de 

ferramentas básica, que pode 

dar suporte às demais 

intervenções: 

Segundo Irala (1970, p. 204), 

“o temor se dá quando o 

obstáculo se nos apresenta 

como insuperável”, donde 

procuraremos fugir dele ou 

evitá-lo. Como os instintos 

primitivos de autopreservação 

invadem as cognições 

superiores, muitas vezes os 

medos estão associados à 

distorções de perspectiva e à 

construção catastrofista 

baseada em uma imaginação 

desenfreada. Por isso, é 

razoável avaliarmos a 

pertinência de nossos medos, se 

fundados em estímulos reais e 

realmente ameaçadores, ou se 

fundados em distorções 

coloridas de irrealidade e 

causadoras de um sofrimento 

desproporcional, que prejudica 

o andar de nossa vida. Em 

razão disso, a primeira coisa a 

se fazer é tornar o medo o mais 

concreto possível em nossa 

mente (1): “Que coisa temo? E 

por quê?” (p. 207). Se 

notarmos que esse temor é 

infundado ou inconveniente, 

podemos decidir, a partir de 

seu nível de intensidade, agir 

no sentido contrário daquilo 

que ele nos pede para fazer (2): 

“pois se o temor tende a inibir 

nossas atividades, não se deve 

reforçá-lo com a inação mas, 

pelo contrário, vencê-lo pela 

ação” (p. 207). Uma vez 

definido o objeto do medo e 

antes de agir, havemos de 

refletir mais sobre o que 

tememos (3), nos questionando 

sobre “que probabilidade há 

que isto suceda [a catástrofe 

imaginada]? E se acontecer, 

será tão desastroso como 

temo?” (p. 207). 

Indo mais fundo nesse 

combate cognitivo, é viável 

enfrentarmos o medo com 

imaginações positivas (4), por 

exemplo: “supondo que isto 

venha a suceder, não passaram 

outros por transes semelhantes 

e não conseguiram viver e ser 

felizes?” (p. 207-208). Todavia, 

para pensamentos assim 

assumirem maior eficácia, 

deve se considerar evitar os 

excitantes (5), que são as ideias 

ou imaginações pessimistas, 

primeiro distraindo a nossa 

atenção ao dirigir o foco para 

sensações conscientes, como os 

próprios passos ou a visão da 

ave que canta na árvore 

adiante, depois impondo-lhas 

ideias contrárias (6), por 

exemplo: “Não há perigo. A 

probabilidade de que isto 

suceda é mínima. O mal que 

pode vir é insignificante ou 

traz bens maiores” (p. 208). 

Enfim, opondo-lhas, ainda, 

sentimentos contrários (7): 

uma vez que estou com medo, 

devo criar em mim uma 

sensação de segurança e de 

confiança pelos mesmos meios 

que me geraram o temor: “com 

atos intensos de valor, com 

vivências ou recordações fortes 

de segurança, com palavras e 

até com o tom” (p. 208), 

porque “um ato de heroísmo 

pode curar para sempre um 

tímido” (p. 208). Considero 

aqui, voltando para Hanson e 

Hanson (2019), que a área do 

cérebro que é ativada quando 

recuperamos memórias, é a 

mesma que está “ligada” na 

experiência ativa, quando 

vemos o Mundo ao redor, por 

isso relembrar é como reviver o 

passado no tempo presente, de 

sorte que é inevitável que se 

sinta a emoção impregnada na 

memória, aquela que foi 

sentida na experiência 

original. O mesmo se aplica às 

imaginações curativas, aos 

refúgios mentais inventados.  

Seguindo o mesmo escopo da 

Somatic Experiencing de 

Levine (1999), Irala (1970) 

prossegue sugerindo que, uma 

vez gerada essa sensação de 

segurança e de confiança a 

partir da recuperação de 

memórias boas, pode-se 

associá-la à emoção e ao objeto 

do medo (8), criando uma 

ponte entre dois conjuntos 

neuronais, para que passam a 



Nº 14 | página 27  
 

dialogar. Nessa hora, posso 

imaginar-me “dominando a 

situação e afirmando-o com o 

tom seguro de voz” (p. 208), o 

que favorecerá uma 

diminuição da atividade 

mental ligada ao medo e ao seu 

objeto. Caso eu deseje 

potencializar essa experiência 

de confrontação, devo 

considerar observar e parar a 

angústia muscular (9), porque 

um corpo inseguro tende a 

assumir formas musculares e 

nervosas mais tensas, de 

maneira que a própria tensão 

física anuncia à psique que a 

ameaça é presente, mantendo 

a espiral circular do medo, 

conforme vimos a respeito do 

“feed-back positif”. Por isso, 

para produzir um alívio 

emocional e diminuir o medo, é 

oportuno identificar quais 

áreas do corpo estão mais 

tensas e aliviá-las por meio de 

alongamentos, massagens e 

exercícios físicos, já que o 

próprio alívio corporal tenderá 

a estimular um relaxamento 

das emoções. Para fechar o 

pacote, de maneira a reforçar 

os instrumentos anteriores, 

convém assumir uma 

expressão que seja inversa à do 

medo (10): “de olhos não muito 

abertos e fixos, que indicariam 

temor, mas sim, de olhar 

seguro e suave; de uma voz 

mais profunda e firme, 

apoiando-a no ar que sai e não 

na garganta; e de uma 

respiração mais profunda e 

lenta” (pp. 209-210). Similar 

ao que diz Peterson (2018) 

quando defende a postura 

confiante como um antídoto 

para a falta de confiança e ao 

que diz Bernardin (2012) 

quando advoga que a mudança 

de comportamento, quando 

contrário à crença sobre si 

mesmo, gera uma dissonância 

cognitiva que tenderá a 

favorecer uma mudança na 

crença, para que ela se alinhe 

ao comportamento.  

Veja bem: medos tais, 

apoiados em processos 

cognitivos distorcidos e 

sustentados por crenças 

profundas a respeito da 

própria vulnerabilidade, 

tendem a ser suprimidos, em 

maior ou menor grau, a partir 

de processos de reestruturação 

cognitiva assentados em 

diálogo socrático, que contesta 

as próprias crenças 

(ferramentas 1, 3-6), e em 

comportamentos de 

enfrentamento (ferramentas 2, 

7-10). Com o tempo, e esse 

trabalho não é mágico, as 

coisas tenderão a uma 

homeostase, a um equilíbrio 

adaptado e compatível com as 

possibilidades e as 

circunstâncias do indivíduo, 

que, então, estará mais 

preparado para se reinventar 

criativamente a cada novo 

desafio imposto pela natureza 

da vida humana e do Mundo 

no qual habita. 

Evidentemente, para que se 

engaje numa tal empreitada de 

autocuidado, que 

provavelmente o 

acompanhará por muitos anos, 

senão pelo resto de seus dias, o 

sujeito precisará redefinir seu 

horizonte existencial, 

assumindo uma narrativa 

significativa, parcializadora e 

ordenadora do Mundo, dentro 

da qual encontre valor na 

própria existência e nos seus 

atos terapêuticos e cotidianos, 

porque só uma perspectiva 

assim abre as possibilidades da 

autotranscendência, que é a 

capacidade de se sentir 

engajado numa jornada da 

qual possam participar todas 

as etapas do trabalho de cura, 

na qual sejam inseridos todos 

os processos biográficos e pela 

qual se possa superar a 

autorreferência das estruturas 

física e psíquica, impedindo 

que antagonizem entre si e 

engajando-as num todo 

vocacional maior (FRANKL, 

2016), para o qual possam 

dirigir e fazer sublimar seus 

ímpetos. O começo dessa nova 

vida, atente para isso, está no 

reencontro da comunidade, no 

reingresso na vida em comum, 

num contexto social de 

pequena escala que saiba 

ofertar crenças 

compartilhadas de alta 

relevância, experimentadas 

em hábitos, ritos e liturgias de 

uso comum. Onde está a tua 

comunidade nesse Mundo de 

massas? Lá onde ela estiver, é 

onde estará a matriz de teu 

renascimento. 

 

NOTAS 

AGAMBEN, G. Reflexões sobre a 
peste. São Paulo: Boitempo, 2020. 

BECKER, E. A Negação da Morte. Rio 
de Janeiro: Editora Record, 1995. 

BERGER, P. L.; LUCKMANN, T. 
Modernidade, Pluralismo e Crise de 
Sentido. Petrópolis, RJ: Vozes, 2012. 



BERNARDIN, P. Maquiavel 
Pedagogo. Campinas, SP: Ecclesiae, 
2012.  

ELIADE, M. O Sagrado e o Profano. 
São Paulo: Martins Fontes, 2010. 

FRANKL, V. O Sofrimento de Uma 
Vida Sem Sentido. São Paulo: É 
Realizações, 2015. 

FRANKL, V. Psicoterapia e Sentido da 
Vida. São Paulo: Quadrante, 2016. 

FREUD, S. Compêndio de Psicanálise. 
Porto Alegre: L&PM, 2016. 

GOLEMAN, D. Foco. Rio de Janeiro: 
Objetiva, 2014. 

HANSON, R.; HANSON, F. O Poder da 
Resiliência. Rio de Janeiro: Sextante, 
2019. 

ILLOUZ, E. O Amor nos Tempos do 
Capitalismo. Rio de Janeiro: Zahar, 
2011. 

IRALA, N. Controle Cerebral e 
Emocional. São Paulo: Loyola, 1970. 

KOLAKOWSKI, L. A Modernidade Em 
Um Julgamento Sem Fim. Rio de 
Janeiro: Civilização Brasileira, 2021. 

KOLAKOWSKI, L. A Presença do Mito. 
Brasília: Universidade de Brasília, 
1981. 

LEVINE, P. A. O Despertar do Tigre. 
São Paulo: Summus, 1999. 

LORENZ, K. Civilização e Pecado. Rio 
de Janeiro: Artenova, 1974. 

MALGO, W. Medo, Problemas, 
Depressões, Desespero. Porto Alegre: 
Chamada da Meia-Noite, 1999.  

MORIN, E. Cultura de Massas no 
Século XX. Rio de Janeiro: Forense, 
1969. 

PETERSON. J. 12 Regras Para a Vida. 
Rio de Janeiro: Alta Books, 2018. 

VAZ, H. C. L. Experiência Mística e 
Filosofia na Tradição Ocidental. São 
Paulo: Loyola, 2000. 

  



Nº 14 | página 29  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ocê consegue pensar 

sobre as informações 

que recebe? Consegue 

aplicar o conhecimento 

adquirido com reflexão? É 

impossível falar desse tema e 

não lembrar de tantos alunos e 

amigos que, em meio a aulas e 

palestras, diante de questões e 

conceitos bíblicos essenciais 

disseram: “É muita 

informação…”; ou ainda: 

“Mas, professor, isso é 

realmente       necessário?       O  

 

 

 

 

 

 

 

 

Evangelho é simples. Jesus é 

simples…”  

Pode ser um apenas um 

recorte, admito. Mas, reflete 

com propriedade a realidade de 

muitas igrejas evangélicas. 

Milhares e milhares de homens 

e mulheres que decidiram 

navegar na calmaria das águas 

mornas, curtindo o “abraço” 

quente e acolhedor da 

mediocridade. 

A mediocridade é um lugar 

seguro 

Podemos participar de cultos e 

programações, assistir LIVES 

sem preocupação; 

imperceptíveis, transparentes 

e invisíveis. Dessa forma, 

encontramos a tranquilidade, 

sem ambição, sem ética, sem 

posicionamentos, sem filtros, 

sem nada. É como um tipo de 

droga que entorpece… 

Conseguimos manter o sorriso 

congelado, a “cara de 

paisagem” em qualquer 

situação. Não temos motivos 

pra chorar; não há perdas nem  

 

 

 

 

 

 

 

 

conflitos. Não precisamos 

brigar nem defender ideias. 

Tanto faz “o que”, “quem” ou 

“o por quê”, pois, somos 

ignorantes. O importante é ter 

a vida própria, moralmente 

aprovada pelas pessoas que 

nos cercam. Afinal, se é 

possível conviver com todos, 

lendo, ouvindo e assistindo 

qualquer coisa sem 

dificuldade, somos felizes. O 

importante é ter paz no 

coração. 

Só que esta paz tem um alto 

preço. Trocamos o brilho nos 

olhos pelo orgulho de uma vida 

repleta de amigos e portas 

abertas. Trocamos a certeza de 

que pisamos sobre marcas de 

valor que foram deixadas pelos 

discípulos de Jesus por 

templos cheios, reuniões 

animadas e eventos 

disputados.  

Não é por acaso que, dia após 

dia, surgem novos líderes 

dizendo que a Bíblia não é 

inspirada, não é a Palavra de 

Deus, é apenas mais uma obra 

V 



escrita por homens. Ao mesmo 

tempo, se multiplicam as 

revelações e ensinamentos dos 

pastores, bispos e apóstolos 

eloquentes, carismáticos. 

Sempre alegres e otimistas, 

citam a Bíblia, mas também 

citam autores, músicas, 

artistas e políticos. É só reunir 

as palavras certas à linguagem 

religiosa e pronto: qualquer 

coisa é cristã, é de Cristo, é de 

Deus.  

John Stott, fundador do 

London Institute for 

Christianity e autor de mais de 

40 livros, demonstrou sua 

preocupação na obra Crer é 

Também Pensar: 

“Entrega sem reflexão é 

fanatismo em ação, reflexão sem 

entrega é a paralisia de toda 

ação (…) o espírito de Anti-

intelectualismo é corrente hoje 

em dia. Multiplicam-se os 

programatistas, para os quais a 

primeira pergunta acerca de 

qualquer ideia não é: “É 

verdade?” mas sim: “Será que 

funciona? (…) Ninguém deseja 

um cristianismo frio, triste, 

intelectualizado. Mas será que 

isso significa que temos que 

evitar a todo custo o 

“intelectualismo”? É a 

experiência que realmente 

importa e não a doutrina? 

Muitos fecham suas mentes ao 

fecharem seus livros, 

convencidos de que ao intelecto 

compete apenas um papel 

secundário… É a miséria e a 

ameaça do cristianismo de 

mente vazia.” 

Sem ensino e reflexão estamos 

fragilizados – vulneráveis 

Já que falamos de reflexão, 

precisamos reconhecer que o 

problema não é apenas de 

indivíduos. A questão é mais 

grave. Há um erro 

institucional histórico que nos 

seguiu até aqui: lideranças que 

serviram antes de nós 

falharam na formação dos 

obreiros; as igrejas e 

instituições se tornaram 

anacrônicas. E como resultado 

prático, pastores e líderes 

evangélicos subestimam a 

importância da cultura na 

comunicação. Enquanto 

alguns se preocupam demais 

com as questões doutrinárias, 

outros focam apenas em 

questões morais, e ambos se 

tornam insensíveis aos padrões 

de pensamento e aos 

comportamentos culturais das 

pessoas. Será que algumas 

palavras como: Deus, pecado e 

salvação despertam na mente 

dos ouvintes os mesmos 

conceitos que estão nas mentes 

dos pregadores? 

Professores e pregadores falam 

da mesma forma para 

diferentes tipos de público, 

sejam crianças, adolescentes 

ou adultos; sejam cristãos, 

católicos, ateus, muçulmanos 

ou marxistas. Nos dirigimos às 

pessoas com despreparo e 

desrespeito, como se fossem 

primitivas, sem passado, sem 

história e sem inteligência. O 

que remete à ideia anacrônica 

de que evangelização é sempre 

um povo superior tentando 

salvar os pobres pagãos 

inferiores, não civilizados e 

bárbaros, da perdição eterna.  

Na obra Contextualização: 

Uma Teologia do Evangelho e 

Cultura, Bruce J. Nicholls 

escreve: 

“O comportamento cultural não 

é biologicamente transmitido de 

uma geração para outra. Cada 

geração deve aprendê-lo com a 

geração anterior. É a soma total 

das atitudes e padrões 

comportamentais aprendidos 

por determinada comunidade 

(…) se o Evangelho apenas 

modifica ou muda o 

comportamento observável de 

uma pessoa ou de uma 

comunidade sem produzir uma 

mudança equivalente na 

cosmovisão fundamental, o nível 

da comunicação é superficial. 

De modo semelhante, incutir um 

novo conjunto de valores morais 

numa sociedade sem produzir 

mudanças perceptíveis nas 

instituições dessa sociedade é 

apenas uma conversão parcial.” 

Com muita propriedade, ele 

também afirma que: 

“A linha divisória entre aquilo 

que é indiano e o que é hindu ou 

muçulmano é extremamente 

difícil de traçar. Somente o 

senhorio de Cristo e a 

iluminação divina do Espírito 

Santo sobre a Palavra de Deus 

escrita podem guiar o crente e a 

igreja a fazer essa distinção. 

Onde não houver interação 

genuína entre o supracultural e 

a cultura nacional da 

comunidade cristã, pode-se 

duvidar seriamente se o reino de 



Nº 14 | página 31  
 

Deus está de fato entre esse povo 

em qualquer sentido que seja 

(…) O evangelho nunca é o 

convidado de qualquer cultura; 

sempre é seu juiz e redentor”.” 

Agora sabemos por que tantas 

igrejas ficaram anacrônicas. 

Perderam o sentido histórico e, 

de certa forma, se tornaram 

inúteis para Deus. Grupos 

fechados, como se fossem 

clubes; se retroalimentam com 

seus próprios valores e suas 

próprias verdades. Como se 

fossem mundos paralelos, 

encantados.  

Mas, quando olhamos pela 

janela, o que vemos? O mundo 

confuso, de joelhos, sem saber 

como será na “pós-pandemia”. 

É tempo de frustração. Planos 

naufragaram e a convivência 

sob confinamento acabou 

revelando a verdade em 

muitas relações: famílias 

quebradas, casamentos 

falidos, religiosidade 

superficial. As pessoas estão 

cada vez mais dispostas a 

conversar sobre o significado 

das coisas e suas demandas; 

sobre vida, sobre morte, sobre 

fé, sobre Deus. E essa conversa 

será com quem? Com os 

evangélicos? Ora, é melhor 

falar sobre pecado com 

filósofos ateus do que ouvir o 

sermão de domingo na LIVE 

da igreja local! O sucesso dos 

coachings diz muito sobre 

nossa realidade. Eles 

conseguiram discernir o drama 

cultural dessa geração. Sabem 

como alcançar o coração do 

homem contemporâneo, 

discutindo os seus problemas e 

dilemas reais. 

Há uns dois anos, participei de 

um Congresso de Jovens numa 

igreja histórica. Era uma 

programação para jovens, mas 

eles não estavam lá. Os bancos 

estavam vazios. Poucas 

pessoas, entre 15 e 20 no 

máximo, compareceram; 

muitos idosos. Três noites, três 

reuniões vazias. No último 

encontro, o pastor da igreja 

assumiu o púlpito e 

esbravejou: “Onde estão os 

jovens? Eles não se interessam! 

Querem que a igreja se adapte, 

que mude a estrutura e a forma 

de culto. Mas isso nunca vai 

acontecer, porque a igreja não 

vai ceder aos caprichos desta 

geração. Por que eles não estão 

aqui?” Bem… Se eu pudesse 

falar naquele momento, diria 

sem vacilar: “eles não estão aqui 

porque a reunião é cansativa e 

anacrônica: não ajuda os jovens 

cristãos a serem cristãos no seu 

próprio tempo”. 

O Evangelho é supracultural e 

transtemporal. Suficiente para 

comunicar a verdade de Deus a 

todo homem, em todas as 

culturas, em todos os tempos e 

em todas as organizações 

sociais (Mt 24.14; Jo 3.16; At 

1.8). O Evangelho é a verdade 

e o poder de Deus, capaz de 

alcançar e transformar o 

homem em todos os níveis, 

inclusive o cultural (Rm 1.20; 

At 17.18-32; At 8). A igreja 

não é alienada nem alienante. 

Cristãos também são 

profissionais liberais, médicos, 

empresários e comerciantes 

que levam Cristo onde estão 

(1Co 6.12-20). Quando a igreja 

cumpre as Escrituras torna-se 

testemunha de Cristo para o 

mundo; quando vive o que 

prega, quando demonstra no 

dia a dia aquilo que crê, as 

pessoas param para ouvir (Jo 

14.26; 16.13-15). Mas quando a 

igreja não ensina, não reflete 

nem se atualiza, torna-se inútil 

no seu tempo. 

O que aprendemos na 

pandemia? Que a boa 

imunidade é a principal defesa 

contra germes infecciosos 

como o vírus. Portanto, uma 

comunidade de fé saudável, 

firmada nas Escrituras, 

dialoga com o seu tempo e tem 

boa resistência. Mas uma 

igreja sem Palavra, sem 

reflexão e sem ação, não 

apenas falha na missão como 

também se torna frágil e não 

consegue resistir a ataques. 

Este é um tema inquietante e 

necessário! Poderíamos falar 

muito sobre o despreparo das 

igrejas e o efeito disso sobre a 

missão. Mas quero, a partir de 

agora, chamar sua atenção 

para as consequências dessa 

“baixa imunidade 

eclesiástica”… Pior do que a 

própria doença, é não sermos 

capazes de perceber que ela já 

chegou, tomou conta do corpo, 

que estamos morrendo aos 

poucos. É exatamente o que 

acontece quando uma pessoa 

sente algo, vai ao médico, faz 

exames e descobre que uma 

certa enfermidade está em 

estado avançado… é o que 

acontece com a igreja 



evangélica. Grita, canta e 

desafia os demônios. Só não 

consegue perceber que está 

adoecida, fragilizada. Há um 

parasita alojado no seu 

organismo. 

O liberalismo teológico é um 

parasita 

O que é um parasita? É um 

organismo que vive sobre 

outro organismo ou dentro 

dele. Depende do outro 

organismo para se alimentar e 

para outras funções que 

garantem sua sobrevivência. 

Sua vítima é um hospedeiro, 

quase sempre, bem maior do 

que o parasita. Diferentes 

tipos de parasita causam 

efeitos diversos nos 

hospedeiros. Alguns causam 

doenças, outros causam dor. 

Há também os que passam 

quase despercebidos por seus 

hospedeiros. No entanto, a 

relação básica é sempre a 

mesma: boa para o parasita e 

nociva para o hospedeiro. 

O liberalismo teológico é 

assim. Se alimenta de igrejas e 

seminários, da energia e 

coração de homens e mulheres 

que amam o Senhor. Liberais 

não abrem suas próprias 

igrejas e escolas. Na verdade, 

estão bem aqui, entre nós. Das 

instituições cristãs, muitas 

delas conservadoras, recebem 

seus salários e gozam de 

respeito e admiração. A 

teologia liberal não planta 

igrejas, não edifica cristãos, 

não gera missionários, não 

contribui para que crentes 

perseverem na fé, aguardando 

o encontro com Cristo. Não é 

cristianismo. 

Alguns dizem que o liberalismo 

morreu; outros afirmam que 

não há mais liberais entre nós. 

Mas, não se engane. As ideias 

do liberalismo continuam 

presentes, defendidas neste 

exato momento nas salas de 

aula, canais digitais e púlpitos 

das igrejas; pastores, 

professores e teólogos minando 

e matando a fé. 

A teologia liberal é uma 

ameaça que nos cerca há três 

séculos. J. Grechan Machen 

(1881-1937), professor do 

Westminster Theological 

Seminary, escreveu o livro 

Cristianismo e Liberalismo 

para lidar com o problema que 

estava em alta no começo da 

década de 1920 – ou seja, há 

100 anos.  

E não adianta insistir que: “ser 

liberal é só romper com a 

tradição e com a hierarquia e ser 

desprovido de espiritualidade, 

frio e descrente… Desigrejado!” 

Nem dizer que: “liberal é 

sinônimo de libertinagem. Uma 

pessoa sem limites, para quem 

tudo é permitido…” O 

liberalismo é uma doutrina que 

rejeita o Evangelho; possui 

arcabouço teológico robusto e 

proposta. Foi na Alemanha 

que a Teologia Liberal surgiu, 

na relação entre o cristianismo 

histórico e o Iluminismo, e 

avançou pelos séculos XVIII, 

XIX e XX. O Iluminismo 

surgiu em meio ao conflito 

entre o ideal científico e o ideal 

da personalidade. E o pano de 

fundo foi a filosofia idealista 

que acabou se transformando 

nos sistemas de Fichte, 

Schelling e Hegel – que 

chamamos de liberalismo 

clássico.  

Kant escreveu sobre a 

transcendência como 

dicotomia entre liberdade e 

natureza. Ou seja, a 

experiência transcendente só é 

válida se compreendida por 

pressupostos naturais e pela 

capacidade humana. Para ele, 

o lugar da religião é na mente 

humana. É o homem que cria 

para si normas e regras para 

viver, reduzindo a religião ao 

“querer moral”. Depois dele, 

Fichte declarou que a religião é 

ideia racional baseada no 

querer livre do ser humano, e, 

a partir desse contexto, 

surgiram aqueles que 

desenvolveram o sistema de 

ressignificação do cristianismo 

– a racionalização. 

Para Lessing, há um abismo 

entre a razão e a fé. E Von 

Herder escreveu que a Bíblia 

utiliza linguagem poética. Ou 

seja, comunica a verdade 

através de símbolos. Esse é o 

caminho pra atravessar o 

“abismo”. O humano, natural, 

como simbólico do eterno, do 

divino. 

Bauer e Wellhausen deram 

início àquilo que chamamos de 

“alta crítica” – a análise 

histórica e dialética das 

Escrituras. E Strauss avançou 

ainda mais, usando as ideias de 

Scheleiermacher para afirmar 

que é preciso encontrar o Jesus 



Nº 14 | página 33  
 

histórico, que a espiritualidade 

surge pela observação da 

comunidade de fé. É o 

encontro com o Jesus histórico 

que nos leva a uma religião 

verdadeira. 

Ritschl escreveu que toda 

teologia precisa ser 

fundamentada na comunidade 

de fé, rejeitando totalmente a 

ideia de uma fé que se expressa 

na piedade. Para ele, o foco é 

sempre histórico. A teologia 

deve ser historicamente 

representada, e é a vinda do 

Reino de Deus que realmente 

motiva as comunidades. Uma 

vez que o Reino se aproxima, 

Deus muda a realidade das 

coisas. A marca da pregação 

otimista que deu origem a um 

tipo de “Evangelho social”. 

Jesus é a representação do 

homem perfeito, que se 

libertou de todos os impulsos 

ruins da natureza humana; 

aprendeu a executar aquilo 

que é bom, o que representa a 

verdadeira religião. Aos 

poucos, Ritschl abandonou o 

conceito de revelação. Tudo 

ficou ligado ao mundo 

racional, tangível, histórico. 

Aí surge Adolph Von Harnack. 

Em suas obras, ele “acusa” o 

apóstolo Paulo de pregar um 

Evangelho sobre Jesus, e não o 

verdadeiro Evangelho de 

Jesus, a “religião simples”. 

Para ele, o cristianismo tinha 

sido “helenizado”… 

Você percebe como reflexão e 

ensino são indispensáveis? Se a 

nossa noção sobre quem Deus é 

está errada, todo o resto será 

ruim. A partir de uma visão 

falsa do Criador, é possível 

supor que o homem é resultado 

de processos evolutivos, que 

ainda se encontra em evolução 

e pode ficar ótimo. Nada se diz 

sobre pecado ou expiação; 

aliás, não há consciência de 

queda porque rejeita-se a ideia 

de que o pecado foi 

transmitido para todas as 

gerações. E se tiramos o 

pecado, para que Evangelho e 

salvação? Na Teologia Liberal, 

Cristo não é salvador, mas é 

exemplo a ser seguido. Não se 

fala em milagre, ressurreição, 

mundo vindouro, céu ou 

Inferno. Tudo o que Cristo fez 

foi ensinar sobre a paternidade 

de Deus. 

Ah! E é bom que se diga: os que 

defendem ideias liberais não 

querem destruir o 

cristianismo! Teólogos liberais 

dizem que estão resgatando o 

verdadeiro cristianismo… 

Adoram a expressão: 

“verdadeira fé”. Chamam os 

demais cristãos de 

pseudocristãos ou acríticos. 

Gostam de dizer que as pessoas 

não entendem. Afirmam que 

seu trabalho é um esforço pelo 

bem comum, para que Cristo 

seja visto. Sempre conectam a 

fé com o pobre, a política e as 

ações sociais. Parecem mais 

sensíveis, mais amorosos, 

socialmente mais responsáveis 

e mais éticos – é um tipo de fé 

que é estética. 

Há uma beleza no discurso 

liberal que é bem diferente da 

loucura e dureza da cruz. A 

cultura se torna sinônimo de 

Evangelho e a verdade é 

relativizada. Supervaloriza a 

experiência e o 

intelectualismo. Clama por 

diálogo e inclusão dos mais 

desfavorecidos contra toda 

intolerância. E quer saber? 

Faz muito sentido. A fé só é 

transcendente a partir do amor 

e da preocupação com o pobre. 

E o ponto mais importante: é 

preciso promover uma 

releitura da Bíblia para que 

responda às demandas da pós-

modernidade.  

Como identificar a teologia 

liberal? 

Um dia desses, vi um pastor 

falando sobre o amor de Deus. 

Para ele, Jesus veio ao mundo 

porque estava profundamente 

preocupado com as pessoas. 

Ele disse:  

“Muitas pessoas têm sido 

ensinadas que um pequeno 

grupo de cristãos viverá para 

sempre num lugar de paz e 

alegria chamado céu; o resto da 

humanidade viverá para sempre 

em tormento no inferno, sem 

chance de salvação. Mas isso é 

errado, prejudicial e contrário a 

mensagem de amor, paz e perdão 

de Jesus… essa é a mensagem 

que o mundo precisa ouvir 

urgentemente.”  

O plano é sempre o mesmo: 

separar a mensagem de Jesus 

de outras vozes do Novo 

Testamento, especialmente 

Paulo. Veja também o que 

disse, recentemente, uma das 

mais importantes vozes da 

igreja evangélica brasileira: 



“Não existe uma doutrina 

correta! Isso é fantasia… Isso é 

uma abstração! O que existem 

são centenas de tradições da fé 

cristã (…) Paulo às vezes é 

histórico, às vezes é platônico, às 

vezes é judaico. Nem Paulo 

passa no crivo… A construção 

paulina do Evangelho é uma 

síntese de filosofia grega, direito 

romano e sacerdotalismo 

judaico… Quando alguém fala 

sobre “verdadeira doutrina”, eu 

não sei o que isso significa. Do 

que estamos falando? Eu sei o 

que falo quando falo de 

compaixão, generosidade, 

perdão, comunhão, repartir o 

pão, virar a outra face, não 

agredir mulheres e não abusar de 

crianças…” 

Percebe? Se os evangélicos 

abrem mão do conhecimento, 

não ensinam nem promovem a 

reflexão, se tornam 

anacrônicos e não respondem 

às questões do seu tempo, 

pessoas ficam sem ânimo e 

esperança, cansadas da religião 

e da fé. Por isso, o pensamento 

liberal é como um bálsamo que 

traz paz e alívio a homens e 

mulheres que vivem num 

cristianismo de mente vazia.  

Agora observe algumas das 

principais marcas da Teologia 

Liberal. Pode ser que você já 

tenha ouvido isso na sua 

igreja… E pode até ser que 

você mesmo já tenha ensinado 

ou pregado algo assim: 

• Experiências 

sobrenaturais não são 

fatos, mas explicações 

das pessoas na 

tentativa de descrever 

suas experiências ou 

entender Deus. 

• A história sempre 

acontece de forma 

natural, com causas e 

efeitos. 

• O nascimento virginal 

de Cristo, os milagres e 

a ressurreição jamais 

aconteceram na 

história. 

• A criação, a Queda, os 

milagres e a 

ressurreição pertencem 

ao imaginário cristão e 

não à história real. 

• Não importa o que 

aconteceu no túmulo. O 

que importa é a 

declaração dos 

discípulos: eles dizem 

que Jesus ressuscitou. 

• Muitos relatos bíblicos 

são invenções piedosas 

do povo judeu e dos 

primeiros cristãos. 

• A Bíblia está cheia de 

erros e contradições. 

Apenas alguns textos 

foram inspirados por 

Deus. 

• Interpretar a Bíblia é 

reconhecer que ela 

possui contradições. 

• O Iluminismo, o 

racionalismo e as 

filosofias contribuem 

para uma análise 

crítica da Bíblia. 

• A Criação, o dilúvio e 

muitos personagens 

foram inventados. 

• Diversas passagens da 

Bíblia foram 

acrescentadas anos 

depois – estes textos 

não existem. 

• O sentimento religioso 

é universal; todo ser 

humano é capaz de 

experimentá-lo. 

• As experiências 

transcendentes na 

música, na arte e no 

diálogo inter-religioso 

são legítimas. 

• Na verdade, muitos 

não cristãos conhecem 

mais a Deus que os 

cristãos. 

METANOIA 

Como nos ensinou o Dr. John 

Stott, se não usarmos a mente 

que Deus nos deu, seremos 

alvos fáceis desses 

ensinamentos que jamais nos 

deixaram. É preciso resistir – 

parar com o cristianismo 

romântico e ingênuo que não 

se preocupa nem se importa, 

que acha tudo lindo. Portanto, 

o conhecimento bíblico e a 

reflexão são indispensáveis. 

“Transformai-vos pela 

renovação do entendimento” 

(Romanos 12.2) 

O conhecimento é para ser 

usado no culto, para uma fé 

maior e uma vida cristã mais 

profunda. É para ser aplicado 

e compartilhado, para nos 

proteger de tudo o que pode 

nos fazer tropeçar. A fé é um 

escudo, e a Palavra é uma 

espada. A certeza da Salvação 

eterna é o capacete que nos 

mantêm seguros em Cristo. 

Você pode perguntar: o que 

fazer para adquirir esse 

conhecimento tão precioso? 

Disposição mental para 



Nº 14 | página 35  
 

aprender e humilhação diante 

de Deus. Atitudes que um 

teólogo liberal jamais terá. 

Estes são os passos para que 

tenhamos a clareza e a 

coragem necessárias. Não 

subestime o pensamento 

liberal. Confie em Deus, estude 

e compartilhe a Palavra e viva 

para Cristo. 

 

NOTAS 

NICHOLLS, J. B. Contextualização: 
uma Teologia do Evangelho e 
Cultura. São Paulo. Vida Nova. 2013. 

STOTT, John. Crer é também pensar. 
São Paulo. ABU, 2012. 

CARDIN, Helder. Hermenêutica. São 
Paulo: Vida Nova, 2017. 

HORDEN, W. Teologia 
contemporânea. São Paulo: Hagnos, 
2003. 

MACHEN. J. G. Cristianismo e 
liberalismo. São Paulo: Shedd 
Publicações, 2012. 

MCGRATH, Alister. Teologia 
sistemática, histórica e filosófica: 
uma introdução a teologia cristã. São 
Paulo: Shedd Publicações, 2005. 

MILLER, Ed. L. Teologias 
contemporâneas. São Paulo: Vida 
Nova, 2011. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

o artigo anterior, 

lidamos com muitos 

pontos de contato 

entre a vida política de Abraão 

e a nossa. Neste, lidaremos 

com a política posterior a 

Abraão, em especial com José; 

pois, enquanto Abraão é um 

exemplo de como um crente 

sem poderes políticos lida com 

governos ímpios, José é um 

exemplo de como um crente 

consegue lidar com o governo 

ímpio fazendo parte dele. 

 

 

 

 

 

 

 

 

Porém, antes que entremos na 

história de José como 

“Primeiro-Ministro” do Egito, 

é necessário que 

compreendamos o contexto em 

que se dá a situação de sua 

chegada ao poder. No capítulo 

37 de Gênesis, notamos que o 

objetivo da história não é 

relatar sobre José, pois, por 

mais estranho que pareça, 

vemos que Moisés quer nos 

contar sobre “as gerações de 

Jacó” (Gn 35.2) e não sobre as 

de José. Neste sentido, José é 

instrumental para que a vida 

de Jacó e seus descendentes 

seja preservada. Conquanto 

nos pareça inverossímil pensar 

assim, pelo fato de José 

aparentar ser o personagem 

principal de Gênesis 37 até 50, 

tal questão se explica 

claramente quando José 

mesmo diz que ele chegou até 

ali para que se conservasse 

muita gente (i.e., a família de 

Jacó) com vida (Gn 50:20). 

Dessa forma, o próprio José 

reconheceu que a grandeza de 

sua história se deu por ser  

 

 

 

 

 

 

 

 

subserviente à história 

principal.  

Além disso, em um aspecto 

mais político, José no Egito 

demonstra um vislumbre 

breve da promessa de Deus de 

que “em ti [Abraão] serão 

benditas todas as famílias da 

terra” (Gn 12:3), de forma que 

o posicionamento político de 

José é um passo lógico em 

direção ao Estado de Israel, 

sem que seja o governo de 

Israel em si.  

Por último, ainda no versículo 

2 – e o que deve explicar parte 

do ódio dos irmãos de José por 

ele – é dito que José trazia 

“más notícias” de seus irmãos. 

Os termos hebraicos são 

semelhantes a quando é dito 

que os espias “infamaram a 

Terra” (Nm 14:37), 

demonstrando que José trazia 

relatórios negativos, como más 

notícias (embora, como 

Wenham aponta em seu 

N 



Nº 14 | página 37  
 

comentário,5 possa ser que os 

relatórios de José não fossem 

completamente verdadeiros, 

por causa de algumas nuanças 

hebraicas dos termos 

utilizados). E isso, somado ao 

sonho de José a respeito do 

futuro ato de submissão dos 

irmãos e pais, preenche o que 

era “necessário” para que ele 

fosse vendido como escravo e 

chegasse ao Egito. 

Prisões, Guardas e Processos 

Jurídicos 

Por relatos posteriores, 

sabemos que em Israel havia 

algum tipo de guarda (Sl 

130:6), porém, pode-se 

concluir que não havia prisões 

pela simples falta de relatos 

desse fato, e porque, quando 

elas foram necessárias para 

usos ímpios, foi usada uma 

cisterna ao invés de cadeias (Jr 

38:6).6 Por outro lado, no 

Egito, o uso de prisões é bem 

documentado, de modo que 

José mesmo é lançado em uma 

(Gn 39:20). 

O fato de Potifar, que era 

senhor de José, o ter 

pessoalmente lançado na 

prisão também esclarece um 

pouco da relação de ambos. 

Potifar era comandante ou 

chefe da guarda (Gn 37:36; 

39:1), e sua atuação natural 

seria prendê-lo. Porém, isso 

 
5 WENHAM, Gordon J. Genesis 16-50: 
2. California: Thomas Nelson, 1994, 
n.p. 
6 Dentro da lei bíblica, isso faz total 
sentido, pois os pecados eram 

demonstra o fraco processo 

jurídico do Egito. 

Em Israel, pelo menos em 

termos de sua lei, nenhum 

indivíduo, quem quer que seja, 

poderia ser julgado sem ao 

menos duas testemunhas (Dt 

19:15; Lv 19:15). O que ocorre 

com José, entretanto, é um 

precedente legal para que os 

israelitas vejam o quanto é 

necessário o processo correto e 

legítimo, algo que o povo mais 

poderoso da época (ou quase 

isso), não possuía. 

Isso nos leva a considerar três 

pontos: 

• A justiça deve ser feita 

não só na punição, mas 

no processo como um 

todo (Êx 23:1-3, 6-8). O 
julgamento desproporcional 

ou com falta de provas 

era uma das coisas que 

tornavam as leis e os 

governos dos outros 

povos fracos e injustos 

diante de Israel e de 

Deus (Dt 4:5, 6). Assim, 

se uma política 

nacional não considera 

corretamente seu 

processo jurídico, não 

terá condições de 

enxergar se as punições 

que aplica fazem 

sentido, e isso nos leva 

ao segundo ponto. 

• Havendo falta de 

justiça no processo, é 

punidos ou com a morte ou com 
restituição monetária, de modo que 
em momento algum a lei prescreve a 
prisão como paliativo ou punitivo em 
sua penologia. 

melhor que a punição 

seja fraca do que forte, 

para evitar maior 

maldade. A pena de 

morte não é uma pena 

de aplicação impessoal, 

pois é um ataque 

frontal à imagem de 

Deus no homem, a 

menos que este homem 

primeiro negue a 

imagem de Deus 

matando um inocente. 

Dessa forma, se José 

fosse levado à pena de 

morte, não só Potifar e 

sua esposa estariam em 

pecado maior, mas a 

própria história da 

redenção precisaria 

seguir outro curso. 

Assim, faz sentido que 

em um país e nação 

com processo jurídico 

fraco, a pena de morte 

não exista ou seja tão 

restrita quanto possível 

(como vemos no caso 

do copeiro e padeiro 

chefe entre Gn 40 e 41). 

Notavelmente, porém, 

isso não quer dizer que 

todos os povos estão 

destinados a não 

praticar a pena de 

morte, apenas que 

precisam ter leis e 

processos jurídicos 

claros e eficientes para 

aplicarem esta pena 

(como ocorreu em 

Israel).7 No fim, se um 

7 Isso demonstra que o argumento de 
que Israel estabeleceu a pena de 
morte por causa da ignorância do 
povo é fraco. O povo de Israel já 

 



país fica confuso 

juridicamente, deve-se 

considerar um ato de 

misericórdia de Deus 

que a pena de morte 

comece a cair em 

desuso, pois Deus 

mesmo poderia punir 

uma nação de modo 

mais grave por causa 

da morte de inocentes 

garantida pelos juízes. 

• Por último, a lei bíblica 

condena atos concretos 

praticados. Esta parte 

é a mais estranha para 

nós, porém, na 

estrutura bíblica, se 

José fosse impedido de 

violentar a esposa de 

Potifar, o que ocorreria 

seria seu 

chicoteamento ou 

afastamento do seu 

serviço escravo, e não a 

aplicação da pena final. 

No caso, Potifar puniu 

José como se este 

tivesse praticado o ato 

completo, ainda que de 

uma forma mais fraca, 

visto não haver pena de 

morte aplicada neste 

caso no texto. 

Pode-se, é verdade, mencionar 

que a esposa de Potifar ficou 

com parte da roupa de José 

(Gn 39:18), o que se resumiria 

a uma prova material do 

crime. Contudo, também é 

claro que o processo carecia de 

mais provas, de modo que o 

que temos diante de nós 

reforça como, no Egito, o apelo 

 
conhecia o sistema “penitenciário” 
egípcio, com a própria história de José 
provando isso; desse modo, é 

para que se ache um culpado 

era tão fácil quanto o é hoje 

(principalmente de um estupro 

que não ocorreu). Essa 

insegurança jurídica deu às 

vítimas menos defesa, e 

inverteu o polo do poder dos 

homens (como no caso da 

nação de Israel, mais 

patriarcal), para as mulheres 

(como se vê em Gênesis 39). 

Estado de Bem-estar Social 

A esta altura é necessário fazer 

algumas observações. A forma 

como José lida com o governo 

egípcio não é um problema se 

observarmos como a Bíblia 

trata os sistemas de governo 

em geral. Por exemplo, em 

Israel, durante a vida de 

Moisés, havia um tipo de “pré-

monarquia” e após a morte de 

Josué cada tribo tinha 

lideranças próprias 

aparentemente sem um chefe 

unificador geral, de modo que 

isso mostra que não há nada de 

intrinsecamente pecaminoso, 

quer na monarquia (pois, caso 

fosse pecaminosa, Davi e 

Salomão estariam em pecado 

perpétuo), quer no governo 

faraônico (o que faria José 

pecar). Assim, é preciso 

observar que as atitudes de 

José não marcam um ideal de 

regimento, mas o que se 

consegue fazer com uma 

administração que é (neste 

caso), fraca por natureza. 

Além disso, José entra no 

governo por causa de dois 

compreensível que a pena de morte 
tenha, portanto, papel claro na 

sonhos de Faraó, algo que por 

si só é excepcional e, portanto, 

ele entra no governo com o fim 

de resolver um problema em 

particular: a falta de 

mantimentos prevista para 

sete anos no futuro. Por 

questões como estas, embora o 

governo de José prove que não 

é pecado estar em um governo 

que tenta prover “bem-estar 

social” (que veremos adiante), 

seu status não serve para dizer 

o que um crente deve fazer ao 

entrar num governo de bem 

estar social. Afinal, a menos 

que tivéssemos como prever 

inevitavelmente uma crise e que 

essa crise pudesse causar a 

morte de maior parte da 

população (Gn 41:36), não faz 

sentido atuar como José num 

período de problemas 

ordinários e comuns. 

Seguindo adiante, notamos 

que José sugere a Faraó uma 

série de ações (Gn 41:33-37) e, 

dentre elas, algo parecido com 

a “fundação de uma empresa 

estatal”. Essa “empresa” teria 

um chefe com vários 

encarregados para ajuntarem 

cereal, baseado na produção de 

um quinto da terra (20%). O 

versículo, contudo, não é claro 

se essa produção seria própria 

ou em forma de impostos de 

produtos da terra. Qualquer que 

seja a opção, nota-se que na 

crise é possível que o Estado 

faça provisões sem que peque 

nisto (note, contudo, que esse 

tipo de atitude prevê um fim, 

isto é, que se ocorra durante os 

Heilsgeschichte, i.e., História da 
Redenção. 
 



Nº 14 | página 39  
 

anos de fartura e cesse nos 

próximos, não retornando, 

portanto, – Gn 41:34 [“nos sete 

anos de fartura”]). 

Assim, passados os anos de 

fartura, o povo recorreu 

naturalmente ao Estado, 

pedindo alimentos (Gn 41:55). 

O Egito, ao que tudo indica 

nesta passagem, não possuía 

novidade no ato. O povo 

precisava recorrer ao Faraó, e 

recorreu sem que temesse 

qualquer coisa, não só pelo 

desespero, mas certamente 

pelo modo como o Estado se 

apresentava ao povo: aquele 

que apresentaria as soluções 

finais. Ainda assim, essa 

leitura seria superficial, se não 

considerarmos que o Estado, 

diante de uma crise de tais 

proporções, precisa preservar a 

si e ao próprio povo, do 

contrário, não haveria povo 

para governar e nem Estado. 

Todavia, como se vê na 

passagem, é o povo que recorre 

ao Estado e não o Estado que 

primeiramente oferece o 

serviço, do contrário, o Estado 

tornar-se-ia, ele mesmo, outra 

coisa distinta de seu propósito 

inicial. 

Outro ponto é que o “Estado 

de Bem-estar Social” não era 

gratuito como alguns cristãos 

sociais-democratas querem 

fazer crer. O povo ia a José e 

pagava pelo que consumia (Gn 

41:57), de modo que, se o 

Estado tivesse produzido ele 

mesmo o alimento, funcionaria 

como qualquer negócio 

comum, com a diferença de 

que, neste caso, o Estado tinha 

em mãos informações que o 

povo comum não tinha, o que 

garantiu a ele a aquisição 

prévia e disponibilização geral 

dos alimentos sem 

concorrentes. Por outro lado, 

se ele tivesse feito aquisição 

como imposto dos produtos da 

terra, então temos um segundo 

pagamento daquilo que já foi 

pago anteriormente, o que 

torna, portanto, essa segunda 

interpretação menos plausível. 

Por essa razão, o Estado 

Egípcio sob a administração de 

José não se assemelha em nada 

com o que chamamos de 

Estado “social” ou 

semelhantes, pois: (a) previu 

miraculosamente uma crise 

global, (b) a crise atingia a 

maior parte do povo, (c) José 

produziu os bens de consumo 

pelos administradores estatais, 

i.e., não tomou de ninguém, (d) 

ele vendeu estes bens, não os 

distribuiu “gratuitamente”.  

Não sabemos o quanto José 

poderia lutar 

administrativamente contra o 

modelo estatal egípcio, pois, 

após essa crise, o livro de 

Gênesis se silencia sobre o 

modo como José lidou com 

todo o modelo estatal 

faraônico. A tentativa de 

reformar o Estado poderia não 

ser possível, haja vista que 

Faraó, acima de tudo, 

tencionava manter seu próprio 

poder, e tentar fazer qualquer 

coisa que reduzisse este poder 

não permitiria a José muitas 

alternativas. Ele – é claro – 

não se entregou a Faraó por 

falta de princípios próprios, 

mas sabia que não faria 

sentido uma briga na qual 

certamente sairia perdendo. 

Acontecimentos Gerais do 

Governo Egípcio 

Parece irônico que a confusão 

jurídica justamente permitiu a 

José fazer o que faz no capítulo 

42. Entre os versículos 15 e 20, 

José, literalmente, põe seus 

irmãos em prisão sem nenhum 

processo jurídico. Embora isso 

imite e sirva como pena pelo 

que fizeram José passar, 

mostra como, mesmo após 

anos, o sistema jurídico 

permanecia intocado. 

Certamente, nenhum dos que 

dizem que José prediz a 

possibilidade de um crente ser 

socialista ou social-democrata 

permitiria que um crente no 

governo prendesse alguém sem 

provas. Deus garante, 

posteriormente, que em Israel 

este tipo de coisa não ocorra, 

contudo, vemos que Deus não 

condena José por este ato, o 

que não pressupõe nenhuma 

bondade intrínseca da atitude. 

Em último caso, José age 

praticamente como falsa 

testemunha contra seus 

irmãos, de modo que é 

provável que a própria história 

de José esteja em vista 

quando, posteriormente, a lei 

estabelece as requisições 

básicas para qualquer processo 

jurídico. Também vemos que 

José não foi nenhum ativista 

pelas causas 

“antidiscriminação”, pois, em 

sua presença, os egípcios não se 

misturavam com os seus 



irmãos (Gn 43:30-32), 

tratando-os como abominação 

(v. 32). Deste modo, José seria, 

aparentemente, um “falso 

crente” no governo segundo os 

muitos critérios atuais, 

especialmente em igrejas 

voltadas para as pautas 

igualitárias e anti 

“xenofóbicas” e semelhantes. 

Por outro lado, 

posteriormente, esse mesmo 

“preconceito” egípcio é 

considerado positivo para a 

família de José (Gn 46:31-34). 

Além da atitude de “falsa 

testemunha”, José 

literalmente implanta provas 

contra seus irmãos no cap. 44 

(veja dos versículos 2 até 18). 

Na situação jurídica do Egito, 

de flacidez moral, claramente 

os atos de José em relação aos 

seus irmãos não tinham 

nenhum efeito real, pois não os 

fazia terem que restituir a José 

de fato, nem resultava em pena 

de morte imediata. Mas, tais 

atitudes de José seriam 

inimagináveis sob a lei 

estabelecida posteriormente, 

de modo que o próprio José se 

torna um atestado da confusão 

jurídica fora de Israel. 

Além disso José sustentou sua 

família com os rendimentos 

que tinha do governo (Gn 

47:12), dando-lhes terras a seu 

gosto no mesmo capítulo. O 

que fica evidente é que, se a 

história de José for um ideal 

cristão em todos os sentidos, a 

conclusão será de que um 

governante cristão pode fazer 

quase qualquer coisa no 

governo, enquanto, no texto 

bíblico, o que vemos é o fruto 

da falta de parâmetro do poder 

egípcio. 

Nota-se, inclusive, que a crise 

aumenta, pois o dinheiro do 

povo acaba (Gn 47:15). O povo 

chega a José e pede pão, isto é, 

sem que precise pagar pelo 

produto (Gn 47:15b); contudo, 

José não vê isso com bons 

olhos e exige do povo outro 

tipo de pagamento, o gado (Gn 

47:16). Quando também 

acabou o gado, José comprou o 

próprio povo como escravo de 

Faraó (Gn 47:19-21), algo que 

só foi possível pela disposição 

do próprio povo em se vender 

como escravo (v. 18). O 

versículo 22 mostra aquilo que 

pode ser um dos motivos para 

José não fazer grandes 

alterações na atuação do 

Estado no Egito, pois embora 

José só fosse menor do que 

Faraó, o próprio Faraó 

impunha algumas limitações a 

José (e seria interessante que 

José acabasse com a idolatria 

no Egito se tirasse o poder dos 

sacerdotes idólatras, mas isso 

era absolutamente contrário à 

autoridade de Faraó). 

O povo então passa a pagar 

impostos a Faraó, e isso já se 

chama “servidão” (23, 24). 

Todavia, mesmo como 

escravos o povo não pagava 

mais do que 20% de todo 

rendimento produzido. O que 

temos aqui é um exemplo claro 

de que mesmo com o povo 

sendo escravo de Faraó, tendo 

as terras como propriedade do 

Estado, ainda assim o 

pagamento da produção não 

passava de um quinto. Caso 

consideremos as atitudes 

positivas de José, dentro do 

que era permitido por Faraó, o 

resultado apontará para a 

limitação mínima possível da 

população e maior possível 

para o Estado, pois: 

(a) Como vimos, é sempre o 

povo quem age primeiro nos 

pedidos; 

(b) José jamais aceita doar ao 

povo gratuitamente o que 

produziu; 

(c) Quando o dinheiro do povo 

acaba, o povo vende a si 

mesmo e passa a pagar o 

máximo necessário a José em 

troca de alimento (isto é, 

20%), e esta atitude é 

considerada, no texto mesmo, 

um extremo, pois o povo se vê 

no limite do que pode dar a 

José. 

(d) Assim, caso consideremos 

as atitudes positivas de José 

durante a maior crise, o 

resultado será não o de um 

estadista que agiganta o 

Estado, mas aquele que opta 

pelo caminho que deixa 

sempre o Estado atuar o 

mínimo possível. 

Conclusões 

Diferente do Egito, contudo, 

não estamos em crise absoluta 

e, mesmo assim, caso não 

paguemos nosso IPTU, 

perdemos o nosso imóvel; 

nosso imposto gira em torno de 

33 a 35%; e é sempre o Estado 

que toma as iniciativas de 



Nº 14 | página 41  
 

programas sociais “gratuitos”. 

Embora o presidente não possa 

ordenar a prisão direta de 

alguém, temos cerca de 40% 

dos presos no Brasil sem 

julgamento,8 o que presume a 

chance de inocência, sem 

contar os outros 60% que 

podem ter punições 

desproporcionais entre eles e 

semelhantes. Não estamos tão 

distantes assim de José, 

embora em alguns aspectos 

nosso estado moderno tenha 

mais atuações do que o Estado 

Egípcio. Se imitarmos José, 

naquilo que foge do 

extraordinário, diminuiremos 

o poder do Estado. 

O problema é que caso os 

crentes se envolvam com a 

nossa política – como já se 

envolvem – o exemplo de José 

é extremamente contextual, de 

modo que nos sobra textos que 

apontam a sabedoria do 

governo bem como textos que 

proíbem o pecado. No fim, a 

história de José mostra mais 

como precisamos retirar de nós 

a quantidade de encargos que 

temos visto que somos mais 

escravizados pelo Estado 

moderno do que os Egípcios se 

tornaram no tempo da crise. 

Epílogo de José 

Se observarmos as 

consequências a longo prazo do 

governo de José, o que 

veremos? Embora não tenha 

sido culpa dele, pois era a 

melhor atuação possível 

naquela situação segundo a 

sabedoria que Deus mesmo lhe 

deu, o poder de Faraó 

aumentou, e não diminuiu. E, 

ainda que Israel tenha ficado 

“mais forte” do que o Egito (Êx 

1:9), sem o poder adquirido por 

José, Faraó jamais conseguiria 

meios de escravizar 

tiranicamente a Israel. 

Contudo, é bem provável que 

parte do problema também 

repouse sobre a falta de 

instrução contínua entre os 

egípcios acerca de sua própria 

história com Israel (Êx 1:8) – 

algo esperado diante de um 

povo dado a releituras da 

própria história. Certamente, 

Gênesis nos ensina muito de 

política, mas nada se 

comparará ao ensino positivo 

da Lei posteriormente. 

 
8 GOMES, Luiz Flávio. 
Encarceramento (massivo) de 
presumidos inocentes: 42,9%. 

Disponível em http://www.lfg.com.br 
30 julho. 2009. Acesso em 23 de Julho 
de 2022. Contudo, cabe observar que 

tal dado continua constante segundo 
muitos meios de comunicação atuais. 

http://www.lfg.com.br/


 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

m meados de maio de 

2022, durante a época 

fria e chuvosa que 

marcou aquele mês, foi ao ar, 

na plataforma de streaming  

 

 

 

 

 

 

 

 

Netflix, a 4ª temporada da 

série Stranger Things, a qual 

causou diversas reações nos 

telespectadores devido ao 

surpreendente rumo da 

história e às ocorrências 

extremamente inesperadas no 

enredo. Ao assistir a série, me 

foi impossível não associar 

alguns pontos da série a 

temáticas originalmente 

bíblicas, pontos estes como a 

culpa – temática que tomou 

conta da série. Será sobre ela 

que nos deteremos neste 

artigo. 

Sobre a análise de elementos 

culturais e produções artísticas  

Acho válido enfatizar o 

necessário cuidado que 

devemos ter para não cairmos 

no fanatismo e no fardo de 

necessariamente termos de 

procurar encontrar aspectos 

bíblicos em tudo quanto é série 

– como muito tem sido feito 

atualmente. O tal “redimir a 

cultura”. Acredito que olhar 

para as produções culturais 

sempre na gana ou busca por  

 

 

 

 

 

 

 

 

encontrar um apelo teológico 

nas obras seja um hábito que 

carece de muito cuidado, pois 

isto pode se transformar em 

um vício infrutífero – em 

muitas situações estaremos 

tentando impor nossa 

cosmovisão a todo custo sobre 

uma determinada produção 

que é pautada por uma outra 

cosmovisão, a qual não carrega 

as mesmas pautas que nós e, 

muito menos, os mesmos 

valores. 

É fato que em muitas 

manifestações artísticas estão 

presentes, sim, um apelo 

teológico, referências 

claramente bíblicas, aspectos 

religiosos ou costumes e 

valores cristãos, os quais nos 

possibilitam uma excelente 

abertura para o diálogo 

cultural – um ponto de 

contato. Mas, isso não é regra. 

Sem falar no fato de que 

precisamos de lazer e 

entretenimento. Lazer e 

entretenimento, quando não 

incentivam o pecado 

propriamente dito, glorificam 

E 



Nº 14 | página 43  
 

a Deus justamente por serem 

lazer e entretenimento, 

desfrutados por um cristão que 

dedica seu gozo e 

contentamento a Deus, que os 

vê como dádivas de Deus. 

Lazer e entretenimento não 

precisam carregar uma 

mensagem explícita ou 

implicitamente religiosa ou 

espiritual. Quando desfrutados 

de maneira saudável, lazer e 

entretenimento glorificam a 

Deus e Sua Graça para com os 

pecadores, sendo isso e tão 

somente isso: lazer e 

entretenimento.  

Enfatizo o cuidado que 

devemos ter para com essas 

análises e percepções de pontos 

de contato entre o cristianismo 

e variadas produções 

artísticas, porque 

recentemente li vários textos, 

matérias, blogs, posts e assisti 

vídeos que analisavam 

Stranger Things à luz do 

cristianismo e encontrei 

muitos exageros. Me interessei 

por fazer essa pesquisa porque 

a 4ª temporada, em especial, 

me trouxe à mente diversos 

ensinamentos das Escrituras 

por trazer à tona o problema 

da culpa. Pus-me a procurar 

textos sobre a série e me 

chamou a atenção que, em 

alguns casos, é perceptível a 

tentativa exagerada de se 

encontrar um significado 

oculto e cristão em tudo, o que 

sinceramente já acredito ser 

um desserviço no diálogo da 

teologia com a cultura secular. 

 
9 ARAÚJO, Luíza. Novo vilão em 
“Stranger Things”. 2022. 

Esse diálogo é para ser bom, 

sincero, equilibrado e útil, 

como Paulo em Atenas que, ao 

se encontrar com o “altar ao 

deus desconhecido” (Atos 17: 

23-28), pregou àquele povo 

que este “desconhecido” era o 

Deus que ele veio anunciar. 

Paulo, nesse caso, partindo da 

cultura daquele povo, 

encontrou uma oportunidade 

para lhes falar de seu Deus, o 

que nos ensina que, sim, 

podemos fazer isso, mas 

convém fazê-lo com prudência 

e honestidade. 

A nova temporada de Stranger 

Things 

A 4ª temporada de ST já se 

inicia com um massacre no 

laboratório – o enredo dá a 

entender que Eleven é a 

culpada e a assassina em voga. 

A culpa está presente desde o 

início. A própria personagem 

acredita nisso e se culpa 

fortemente, fato este que a 

assombra e inclusive a torna 

agressiva em certos momentos. 

Em seguida, nos deparamos 

com o famoso 4º episódio: 

“Dear Billy”. Nele, temos 

Max, uma personagem que se 

mostra cheia de culpa. Uma 

das amostras de sua culpa, é 

encontrada na cena em que ela 

lê uma carta ao irmão em sua 

sepultura, o que representa o 

seu período de luto. O 

problema é que Max mascara o 

peso desse sentimento que 

carrega, não o compartilhando 

https://www.purebreak.com.br/noti
cias/-stranger-things-4-saiba-quem-

com as pessoas próximas a ela, 

escondendo e acobertando essa 

perturbação interior. Bem 

como Matt Duffer disse em 

entrevista:  

“Ela afasta as pessoas, o que 

torna tudo mais difícil”.9  

Essa temporada está repleta de 

situações em que as 

personagens escondem muitos 

segredos, fatos e sentimentos 

dos entes queridos mais 

próximos, o que resulta em 

solidão e muita culpa.  

Max superficialmente defendia 

para seus amigos e família 

(para quem ela mais deveria 

contar segredos e se abrir) 

estar bem quando, na verdade, 

carregava pesada culpa pela 

morte de seu irmão, carecendo 

assim de muitos remédios para 

dormir e se acalmar. Vecna 

atuou exatamente nesse 

segredo de Max, nessa 

penumbra que ela criou e 

pensou que poderia vencer 

sozinha. 

Vecna  

O vilão da série é Vecna, 

monstro que curiosamente 

atua exatamente sobre essa 

culpa. Ele se move e tem poder 

na medida em que suas vítimas 

se deixam dominar pela culpa 

que sentem e, mais do que isso, 

quando encobrem esse 

sentimento, não o trazendo 

para a luz, se afundando cada 

vez mais na escuridão que, por 

Vecna e através da própria 

e-vecna-e-veja-spoilers-dos-
criadores/105582 

https://www.purebreak.com.br/noticias/-stranger-things-4-saiba-quem-e-vecna-e-veja-spoilers-dos-criadores/105582
https://www.purebreak.com.br/noticias/-stranger-things-4-saiba-quem-e-vecna-e-veja-spoilers-dos-criadores/105582
https://www.purebreak.com.br/noticias/-stranger-things-4-saiba-quem-e-vecna-e-veja-spoilers-dos-criadores/105582
https://www.purebreak.com.br/noticias/-stranger-things-4-saiba-quem-e-vecna-e-veja-spoilers-dos-criadores/105582


escolha das personagens de não 

compartilhar, é 

retroalimentada, numa 

simbiose macabra. O monstro 

explora e apavora através do 

medo e da culpa, deixando 

suas vítimas em transe. 

“As minhas culpas me afogam; 

são como um fardo pesado e 

insuportável.” (Salmos 38:4) 

O bem e o mal 

Algo de muito valor na 

temporada em questão é a 

clara diferenciação entre o bem 

e o mal que os produtores 

conseguiram construir, a qual 

se dá através de diversos 

símbolos. Por essa razão, 

acredito que esta seja uma 

produção que pode lançar luz 

sobre esses conceitos os quais 

constantemente são 

apresentados de modo obscuro 

e relativizado nas produções 

da Netflix. Por vezes, definem 

de modo confuso o que são 

realmente o bem e o mal (ou 

não definem), de maneira que 

tudo se torna suscetível às 

interpretações subjetivas do 

espectador. 

O brasileiro retratista e 

especialista em imagem João 

Menna publicou no 

Instagram10 uma excelente 

análise simbólica da 4ª 

temporada de ST e trouxe à 

lume a questão dos arquétipos, 

introduzindo o arquétipo do 

bem e do mal na série. Menna 

 
10 MENNA, João, no Instagram: 
https://www.instagram.com/stories/
highlights/17961428047692670/ 
11 Ibidem. 

escreve sobre a importância de 

o mal ser representado como 

mal, expondo Vecna como essa 

verdadeira representação 

maligna, o que é perceptível 

em suas características 

monstruosas e também nas 

intenções do vilão: “Ele quer 

matar as pessoas, quer que elas 

façam parte dele, e ele faz 

justamente o que o demônio 

quer: matar as pessoas através 

da culpa”, diz Menna. Menna 

faz um paralelo com o objetivo 

do Diabo, que não é o pecado, 

“o pecado é uma fraqueza 

humana. O objetivo do diabo é 

manter as pessoas presas na 

culpa de terem pecado. Sem a 

verdadeira libertação. Max se 

culpa pela morte do irmão” – a 

forma como ela escapa do 

transe de Vecna veremos mais 

à frente. 

Note que esta imagem de 

Vecna definitivamente nos 

causa medo, desconforto, e 

rapidamente associamos ela ao 

mal. As semelhanças com uma 

grande aranha, remetendo a 

um monstro, assombram. 

Tem-se, na série, o bem como o 

bem e o mal como o mal: “o mal 

existe e ele deve sim ser 

representado (…). Ainda mais 

quando é representado de forma 

verdadeira, e principalmente, 

quando nos é apresentado a 

beleza, a amizade e o amor como 

a cura”, palavras de Menna.  

Um dos métodos usados por 

Vecna para alcançar seus 

12 SEPÚLVEDA, Bruno. Vecna: O 
monstro de D&D e vilão em Stranger 
Things, 2022. Disponível em: 
https://feededigno.com.br/serie/vec

objetivos é atuar na culpa, no 

medo que é contrário ao amor. 

O vilão entra no inconsciente 

do ser humano e age no que lhe 

é sombrio, no medo, no que 

mais lhe dói, no que o ser 

humano não expõe. Vecna não 

é conhecido por estar presente 

em memórias felizes, 

agradáveis, na alegria da 

comunhão, e sim nas coisas 

opostas a essas. Aqui reside 

uma válida reflexão: 

“praticamente todas as pessoas 

têm o Vecna presente em suas 

vidas”,11 pois todos lidamos, 

em algum nível, com a 

sensação da culpa, dos medos e 

do que não é bom. 

A liturgia de Vecna 

A série que, desde o começo, 

faz paralelos com histórias de 

RPG, adapta o monstro Vecna 

de Dungeons & Dragons, um 

dos mais famosos jogos do 

gênero. Vecna é um dos 

maiores vilões deste jogo. Nele, 

Vecna nasceu como um 

humano, aprendendo artes 

místicas, até se tornar um 

mestre das artes negras,12 

alguém que é muito poderoso, 

capaz de se reerguer de 

diversos combates. 

O deus maligno dos mortos-

vivos tem a temática dos 

segredos como algo central.  

“Ele governa o que não deve ser 

conhecido e tudo sobre o que as 

na-o-monstro-de-ded-e-vilao-em-
stranger-things/ 

https://www.instagram.com/stories/highlights/17961428047692670/
https://www.instagram.com/stories/highlights/17961428047692670/
https://feededigno.com.br/serie/vecna-o-monstro-de-ded-e-vilao-em-stranger-things/
https://feededigno.com.br/serie/vecna-o-monstro-de-ded-e-vilao-em-stranger-things/
https://feededigno.com.br/serie/vecna-o-monstro-de-ded-e-vilao-em-stranger-things/


Nº 14 | página 45  
 

pessoas querem manter em 

segredo”.13  

O vilão ordena a seus 

conjuradores e conspiradores a 

nunca revelarem tudo o que 

sabem e “encontrar a semente 

das trevas no seu coração e 

protegê-la; encontrá-la nos 

demais e tirar vantagem 

disso”.14  

Vecna busca jovens com 

traumas para serem suas 

vítimas. Estando ligado ao 

Devorador de Mentes, ambos 

visam abrir portais em nosso 

mundo e atacar a humanidade. 

É curioso que a finalidade dos 

ataques de Vecna seja isso de 

abrir brechas – grandiosas 

brechas. Ele visa rachar a 

superfície da terra – e 

conseguir isso não meramente 

atuando em pontos aleatórios e 

sem propósito, outrossim, 

iniciando pelos locais onde 

matou suas vítimas, para, por 

meio dessas brechas, atacar o 

mundo através de Hawkins. 

Através de traumas que 

resultam em mortes, ele abre 

quatro portais. 

Ao que parece, Vecna 

demonstra ter uma liturgia 

para todo o seu plano, desde o 

início. Suas quase vítimas – 

Max e Nancy – descrevem 

sempre os acontecimentos 

numa mesma ordem 

cronológica: a) atuar em algum 

medo, b) as batidas do relógio, 

c) e a frase ao posicionar a mão 

 
13 Vecna: Dungeons & Dragons. 
Disponível em: 

para possuir a pessoa: “Seu 

sofrimento está quase no fim”. 

Poder-se-ia dizer que o vilão só 

tem poder sobre quem lhe dá 

poder. É interessante que, 

quando ele, ainda como Peter 

(o número Um), ataca Eleven 

quase a matando, Jane o 

vence, se fortalecendo na 

lembrança do amor de sua 

mãe. Têm-se aqui lembranças 

positivas como salvadoras e 

possíveis libertadoras da culpa 

e do medo – um refúgio no 

amor. Para um vilão que atua 

na penumbra da mente 

humana, era de se esperar que 

momentos bons e revigorantes 

da vida pudessem ser um 

antídoto contra esse transe que 

afunda o ser nas sombras.  

Quando o monstro chega em 

Max, a personagem que 

cativou o público com sua 

personalidade e seu tocador de 

fitas – os antigos “walkmans”, 

ela se deixa dominar pela 

culpa, afundando a si mesma 

no remorso infundado pela 

morte de seu irmão. Prato 

cheio para Vecna! Ficando 

imobilizada, dá poder a Vecna 

que estende sua mão para 

possuí-la. Nesse momento, 

Robin e Nancy descobrem que 

uma música amada por Max 

poderia despertar-lhe do 

estado de transe, salvando-lhe 

a alma. A música encontra 

lugares profundos em seu 

inconsciente, despertando 

boas recordações, fazendo Max 

correr para longe de Vecna, 

https://dndbrasil.fandom.com/pt-
br/wiki/Vecna 

num tipo de “libertação da 

culpa”, uma luz que ilumina. 

O que temos aqui não é 

simplesmente uma música, 

mas a força da realidade para a 

qual a música remete Max, que 

são os momentos felizes e reais 

que ela viveu com as pessoas 

que ela ama e que a amam. A 

canção desperta a personagem 

para a luz, para o amor. 

A culpa e a comunhão 

Assistir à série é como se nos 

colocássemos em contato com 

tensões do íntimo do ser. 

Quantas vezes nos culpamos, 

lamentamos, lutamos e nos 

ansiamos sozinhos, quando, à 

luz das Escrituras, na pessoa 

de Jesus, temos a remissão de 

pecados que elimina toda a 

culpa, lança fora o medo, 

perdoa e cura traumas, e nos 

torna em Nova Criação? 

Por outro lado, a realidade é 

que a culpa ainda assola a 

humanidade, atormentando as 

mentes, razão pela qual 

acredito no impacto da série 

sobre os telespectadores. 

Através dela, podemos fazer 

uma revisão do nosso interior, 

buscando tudo aquilo que 

tentamos guardar e acobertar 

quando, na verdade, 

deveríamos trazer para a luz, 

nos arrepender e confiar em 

Deus.  

É discurso moderno a ilusão de 

que conseguimos tudo por nós 

mesmos, pela nossa força 

14 Ibidem. 

https://dndbrasil.fandom.com/pt-br/wiki/Vecna
https://dndbrasil.fandom.com/pt-br/wiki/Vecna


interior. Isso é fruto da 

modernidade que “se 

caracteriza pela colocação do 

indivíduo como medida e como 

fim”,15 nos fadando a 

dependermos de nós mesmos e 

desse nosso coração caído, de 

uma inconstância que a cada 

dia quer algo diferente e que se 

acomoda sempre no que for 

melhor para si; uma relação 

narcísica. Esse discurso de que 

“conseguimos sozinhos” é a 

ilusão mais bem maquiada que 

acompanha a mentalidade 

contemporânea.  

Recentemente, li uma citação 

de J. I. Packer sobre a 

autonomia do “olhe para 

dentro”:  

“Foi precisamente porque o 

homem acolheu a perspectiva de 

se tornar a medida e o juiz de 

todas as coisas que o pecado 

entrou pela primeira vez no 

mundo.” 

Contrário a essa 

individualidade doentia, 

temos a realidade da Igreja 

como comunidade de pessoas 

diversas e diferentes, mas com 

um mesmo objetivo, unidas 

pelo mesmo Salvador. Na 

Trindade, Deus claramente 

nos ensina sobre o 

relacionamento e sua 

importância, bem como na 

criação de Eva, onde Deus dá a 

Adão uma companheira, e 

estimula a comunhão. Cristo 

morreu para formar a Igreja 

na qual, como refúgio, 

vivência e parte do corpo de 

Jesus, compartilhamos, 

oramos e choramos juntos, sem 

segredos, trazendo para a luz 

as aflições da vida – já pré-

anunciadas por Jesus (João 

16:33).  

É valido relembrar que, na 

jornada analítica dos símbolos, 

trazida por Menna e já citada 

aqui, a imagem de uma igreja é 

tida como um cenário de 

esperança para Hopper, em 

meio aos comunistas, em uma 

comovente e breve cena. 

Concluindo este primeiro 

artigo sobre a 4ª temporada de 

ST e tendo todo este pano de 

fundo em mente, é possível 

notar que, na série, as 

personagens tinham muitos 

segredos, coisas encobertas, 

manifestações ilusórias de 

estado de tranquilidade, 

quando na verdade 

precisavam trazer essas coisas 

para a luz e compartilhá-las 

com as pessoas que as amam, 

para que o que estava sendo 

alimentado na escuridão e pela 

escuridão desaparecesse.  

A verdade é que nenhum de 

nós precisa enfrentar o Vecna 

real, o Diabo, pois Jesus já o 

fez e venceu. Ele eliminou toda 

a culpa na qual estávamos 

todos afogados, gemendo de 

angústia, sob condenação.  

“Que diremos, pois a estas 

coisas? Se Deus é por nós, quem 

será contra nós?” (Romanos 

8.31). 

 
15 PORTELLA, Rodrigo. A Religião na 
Sociedade Secularizada: Urdindo as 
Tramas de um Debate. O presente 

artigo, provido agora de alguns 
acréscimos, teve uma primeira edição 

publicada na revista Rever, de 
PUC/SP, nº 2, 2006. 
 



 


