
 

  



\\ Sumário 

 

 

4. Editorial 

Os cristãos e a política 

 

5. Devocional 

Desperta  

 

8. Escatologia 

O discurso de Tiago e a inclusão dos 

gentios na Nova Aliança 

 

12. Pneumatologia 

O ministério do Espírito Santo 

 

17. Política 

Governo Estatal em Gênesis 

 

23. Psicologia         

Ansiedade: Medo e Libertação 

 

29. Conversando com... 

David Koyzis 

 



  

 

 

 

 

 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos 

Motta EDITOR-ADJUNTO: Wallas Pinheiro 

IDENTIDADE VISUAL: Marcos Motta CAPA: Marcos 

Motta DESIGN INTERNO: Marcos Motta REVISÃO: 

Lorena Garrucho CONTRIBUIÇÕES NA EDIÇÃO: Equipe 

de colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos Motta 

PUBLICIDADE / DIVULGAÇÃO / PROPAGANDA: 

Equipe de colaboradores ATENDIMENTO AO LEITOR: 

Marcos Motta CONTATO: redes sociais.  

 edição 12, ano 3, nº 2, junho de 
2022, é uma publicação cristã independente, 

interdenominacional e mantida tão somente por seus 

colaboradores. EDIÇÕES ANTERIORES: disponíveis 

para download no endereço eletrônico da revista. 

Disponíveis para pedido através de contato via redes 

sociais oficiais. A  não tem fins 

lucrativos. Este é um material gratuito, portanto, este 

arquivo não pode ser vendido. O compartilhamento via 

redes sociais e dispositivos eletrônicos é livre. A 

impressão, total ou parcial, para uso pessoal ou 

congregacional, no caso de igrejas, é totalmente 

permitida, desde que, quando de uso público, a fonte do 

material seja citada. O conteúdo de cada coluna e/ou 

artigo é de inteira responsabilidade de seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista



 

 

 

 

 

 

 

 

Estamos em ano eleitoral no 

Brasil. As primeiras 

estatísticas, os primeiros 

esboços daquilo que será o 

período de campanha já 

começam a despontar, e o que 

podemos prever é que este será 

um ano desafiador para os 

cristãos. Destarte, vem aí uma 

sequência de muitas e muitas 

edições da revista recheadas 

com muito conteúdo 

relacionado à política.  

E, por isso, para inaugurar 

essa longa temporada de 

debates e diálogos políticos, 

temos o privilégio de trazer a 

você dois grandes materiais: o 

artigo Governo Estatal em 

Gênesis, do irmão Wallas 

Pinheiro, e a entrevista com o 

Dr. David Koyzis, que você 

encontra nas últimas páginas 

deste arquivo. É um material 

definitivamente enriquecedor 

e que, de quebra, você 

encontra também no site, 

disponível para ser lido 

gratuitamente.  

O mundo está mudando. E, 

com ele, a política. A velha 

prática de se eleger candidatos 

por  simples  apadrinhamento,  

 

 

 

 

 

 

por amizade, por afinidade, ou 

utilizando-se de suborno, está 

ficando para trás.  

O que se segue é que o 

retrocesso econômico e moral 

dos grandes países, bem como 

as constantes crises que os 

acometem, tem despertado os 

eleitores a aprenderem sobre 

política. Apesar de isso ser 

algo, ainda, recente, esta é uma 

característica da atualidade, 

uma prática em franco 

crescimento.  

Os cristãos, por sua vez, não 

podem e não devem ficar de 

fora disso. Devemos entender 

qual é a relação da fé cristã 

com a política? Devemos falar 

de política? Podemos avaliar a 

política a partir das lentes da 

fé, da verdade cristã, da 

Bíblia? Como o evangelho 

pode influenciar a esfera 

política? Como os cristãos se 

relacionam com a política? 

Devemos ocupar esta esfera da 

sociedade? Estas perguntas 

precisam ser respondidas – sem 

ser de maneira superficial, 

descuidada. Necessitamos de 

conhecimento. Conhecimento 

que traz consigo propriedade e 

seriedade no falar. 

Mas, a Revista Fé Cristã não 

trata apenas de política. Os 

artigos dos irmãos Leonardo 

Assis e Agnon Fabiano, sobre 

escatologia/eclesiologia e 

pneumatologia 

respectivamente, estão 

profundíssimos. 

O melhor de tudo, no entanto, 

está no artigo da capa, sobre o 

tenebroso assunto da 

ansiedade, assinado pelo nosso 

grande Natanael Castoldi 

(primoroso, como sempre). Eu 

aprendi muito com o que li, e 

de quebra já fiz um pedido 

especial para o artigo da 

próxima edição – espero que 

possa ser atendido. 

Que você possa ser abençoado 

ao ler o nosso conteúdo. 

Compartilhe este arquivo 

PDF com todos com quem 

você tem contato. E siga-nos 

nas redes sociais: 

@revistafecrista, no 

Facebook e no Instagram. Até 

a próxima!  



Nº 12 | página 5  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Mas, irmãos, acerca dos 

tempos e das estações, não 

necessitais de que se vos 

escreva; porque vós mesmos 

sabeis muito bem que o dia do 

Senhor virá como o ladrão de 

noite; Pois que, quando 

disserem: Há paz e segurança, 

então lhes sobrevirá repentina 

destruição, como as dores de 

parto àquela que está grávida, e  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

de modo nenhum escaparão. 

Mas vós, irmãos, já não estais 

em trevas, para que aquele dia 

vos surpreenda como um 

ladrão; porque todos vós sois 

filhos da luz e filhos do dia; nós 

não somos da noite nem das 

trevas. Não durmamos, pois, 

como os demais, mas vigiemos, 

e sejamos sóbrios; porque os 

que dormem, dormem de noite, 

e os que se embebedam, 

embebedam-se de noite. Mas 

nós, que somos do dia, sejamos 

sóbrios, vestindo-nos da 

couraça da fé e do amor, e 

tendo por capacete a esperança 

da salvação. (1 Tessalonicenses 

5:1-8) 

mbora nos seja dada a 

garantia de que a obra 

redentora de Cristo é 

suficiente, e de que ela nos 

garante a salvação, vemos 

diversos alertas quanto à 

perseverança e à continuidade 

nas boas obras. Devemos assim 

“prosseguir para o alvo que é 

Cristo”, até que “Cristo seja 

formado em nós”. Assim, Paulo 

mostra  que,   embora    a   noite  

 

 

 

 

 

 

 

 

seja o horário que 

naturalmente dormimos, 

Cristo virá de noite como um 

ladrão, de maneira que 

precisamos estar atentos e 

vigilantes. A noite, aqui, 

representa o estado daqueles 

que “dormem” 

espiritualmente. Suas vidas 

são trevas, mas eles amam suas 

obras – que são más. O 

incrédulo vive em um estado 

de cegueira terrível que se lhes 

é dito: “Eis que vem grande 

destruição”, isso não surtirá 

efeito algum. 

“E, como foi nos dias de Noé, 

assim será também a vinda do 

Filho do Homem.  Porquanto, 

assim como, nos dias anteriores 

ao dilúvio, comiam, bebiam, 

casavam e davam-se em 

casamento, até ao dia em que 

Noé entrou na arca, e não o 

perceberam, até que veio o 

dilúvio, e os levou a todos, assim 

será também a vinda do Filho do 

Homem.” (Mateus 24:37-39) 

Desfrutam da paz, não dada 

por Cristo quando se crê Nele, 

E 



ou pela esperança de ter vida 

eterna, das promessas feitas 

pelo Senhor. Sua paz provém 

de uma mente cauterizada pelo 

pecado, visto que “o deus deste 

século lhes cegou o 

entendimento”. Essa paz é 

sustentada por uma mentira, 

pois a destruição é certa para 

os que desobedecem a Lei de 

Deus e rejeitam a graça que 

lhes é oferecida por meio de 

Cristo. Fora dele não há 

Salvação. Há um só Salvador, 

e apenas uma vida para crer 

Nele. 

“E, como aos homens está 

ordenado morrerem uma vez, 

vindo, depois disso, o juízo.” 

(Hebreus 9:27) 

Repentina destruição 

Ainda que Deus seja paciente 

em derramar sobre os rebeldes 

a Sua ira, os que vivem nas 

trevas sempre ficarão 

surpresos quando o Dia do 

Senhor chegar. Quando a 

Babilônia foi tomada, não 

esperavam. Naquela noite 

foram pegos de surpresa. 

Enquanto bebiam e 

festejavam, uma mão 

misteriosa começa a escrever, 

não um aviso, outrossim, uma 

sentença. 

“Esta, pois, é a escritura que se 

traçou: MENE, MENE, 

TEQUEL e PARSIM. Esta é 

a interpretação daquilo: 

MENE: Contou Deus o teu 

reino e deu cabo dele. 

TEQUEL: Pesado foste na 

balança e achado em falta. 

PERES: Dividido foi o teu 

reino e dado aos medos e aos 

persas.” (Daniel 5:25-28) 

Eis uma paz que provém da 

imprudência. 

Quando o povo de Deus dorme 

Ainda que dormir não seja o 

mesmo que morrer, sabemos 

que não tem como estar alerta 

e sonolento ao mesmo tempo. 

Embora sempre haja um 

convite para que os homens 

venham das trevas para a luz, 

tendo em vista os ímpios, pois 

estes dormem nas trevas, há 

momentos em que os filhos da 

luz dormem. Nestes 

momentos, somos alertados. 

Olhe o exemplo de Jonas. Três 

homens estão sendo agitados e 

aterrorizados pela fúria do 

mar. O que deixa o momento 

ainda mais assustador é o fato 

disto vir da parte do Deus 

verdadeiro. Embora eles não O 

conhecessem, reconheceram 

que a situação em que estavam 

era uma manifestação de ira de 

algum deus. Mas, Jonas 

dormia. Afinal, que momento 

seria melhor do que aquele 

para se tirar uma sonequinha? 

Quantas vezes não agimos de 

modo semelhante? 

Conhecemos o Deus 

verdadeiro, mas deixamos que 

as pessoas continuem 

perecendo buscando seus falsos 

deuses. No Domingo, 

alegremente saímos do culto 

com a certeza que Cristo é a 

verdade, o caminho e a vida, 

mas, que tal curtir uma 

televisão enquanto os outros 

perecem? 

Não deveríamos apresentar a 

maior verdade de todas ao 

mundo, proclamá-la até os 

confins da terra? Quem se 

importa com o destino eterno 

deles? Com o destino de 1,3 

bilhões de indianos, com os 1,4 

bilhões de chineses, com os 212 

milhões de brasileiros. 

Jonas dorme? Nós também! 

Nós dormimos quando 

buscamos entretenimento ao 

invés de cultos centrados em 

Deus, e não no homem. 

Dormimos quando, como 

crianças mimadas, pedimos as 

bençãos e a prosperidade que 

Deus não nos prometeu 

enquanto o mundo se perde. 

Homens estão jogando no mar 

tudo o que têm, mas Jonas 

dorme. Gritam! Choram! 

Clamam! Mas Jonas dorme. 

Não havia mais o que fazer, 

exceto, acordar Jonas. Um 

homem com uma teologia 

perfeita. Sabia quem era o 

Deus verdadeiro, que havia 

criado os céus, a terra e o mar 

onde estavam e que era 

poderoso para salvar, mas 

dormia enquanto pessoas 

naufragavam. Oh, que inútil o 

conhecimento de Deus que faz 

com que alguém durma 

enquanto o mundo se perde. 

Desperta! 

Keith Green – Asleep in the 

Light 



Nº 12 | página 7  
 

“Você não vê? Você não vê? 

As pessoas se afundarem 

Quem se importa? Quem se 

importa? 

Se elas se afogarem? 

Porque tanta indiferença 

Com um mundo perdido? 

Não feche seus olhos 

Fingindo ser um cristão!! 

Oh! Me abençoe, me abençoe. 

É tudo o que sempre ouço! 

Não há lágrimas, não há dor! 

Nem mesmo um clamor 

Mas Ele chora, Ele sangra, Ele 

clama por ti 

E você só se importa 

Em participar de um mover!! 

Ele traz pessoas a sua porta, 

Mas você não se importa 

E dá um sorriso e diz: “vá em 

paz, Deus te abençoe” 

E os céus então choram, 

Porque Jesus veio a ti 

E você o abandonou! 

Se renda! Se entregue! Não 

resista ao chamado!! 

Olhe a miséria, ouça o clamor 

Porque não obedecer, Deus te 

chama, é você… 

Mas como Jonas você foge… 

Ele te ordenou a pregar… 

Mas você guarda pra você!!! 

O mundo adormece nas trevas 

Pois a igreja não luta, pois 

dorme na luz!!! 

Como podes ser tão morto, 

Sendo tão bem alimentado? 

Jesus se levantou dos mortos 

Vamos, levante-se de sua 

cama… 

Como podes ser tão morno 

E não se importar com os 

pedidos 

Não feche seus olhos, fingindo 

Ser um cristão!!” 

“Desperta, tu que dormes, e 

levanta-te dentre os mortos, e 

Cristo te esclarecerá.” (Efésios 

5:14) 

Ó Pai clamo a ti que desperte-

nos para essa grande obra para 

a qual tem nos chamado – que 

levemos a sério as tuas 

palavras! Que a tua Palavra 

esteja em nossos lábios, a tua 

verdade em nossos corações, 

que estejamos prontos a 

proclamá-la! Envia-nos 

trabalhadores, pois grande é a 

seara. Capacita-nos com teu 

Espírito para que o mundo 

conheça a ti, o único Deus 

verdadeiro. Desperta-nos! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
1 “Circuncisão”. Extraído de 
https://mais.cpb.com.br. 

 

 

 

 

 

 

 

 

capítulo 15 de Atos é 

conhecido como o 

texto bíblico onde é 

discutido questões sobre a 

necessidade ou não da 

circuncisão dos cristãos de 

origem gentílica. Essa 

“reunião de liderança” contou, 

entre outros, com a 

participação das colunas da 

igreja na época (Pedro, Paulo, 

Barnabé, João e Tiago). Após 

a exposição de Pedro, Tiago 

deu uma palavra de sabedoria 

sobre a inclusão dos gentios no 

povo da aliança. Muitos da 

circuncisão julgavam ser 

necessário que os gentios que 

criam em Jesus fossem 

circuncidados como diz 

Moisés, além de terem que 

guardar o sábado e outros 

preceitos da lei. Ao se afirmar 

que nenhum gentio poderia ser 

salvo sem primeiramente se 

unir ao judaísmo, os 

judaizantes estavam 

misturando     dois     conceitos  

 

 

 

 

 

 

 

 

distintos: aliança e salvação. 

Ser membro da comunidade da 

aliança de Deus não garantia a 

salvação (Jr 4.4; 9.25). Além 

disso, o próprio Abraão foi 

salvo (justificado) pela fé, o 

que ocorreu antes da 

circuncisão, e não por causa 

dela (Rm 4.9-13).1 

Tiago defendeu a inclusão e 

liberdade dos gentios na nova 

aliança citando uma profecia 

de Amós, que diz: “Naquele dia 

tornarei a levantar o tabernáculo 

caído de Davi, e repararei as 

suas brechas, e tornarei a 

levantar as suas ruínas, e o 

edificarei como nos dias da 

antiguidade; para que possuam 

o restante de Edom, e todos os 

gentios que são chamados pelo 

meu nome, diz o Senhor, que faz 

essas coisas” (Am 9.11,12). O 

profeta Amós faz menção à 

destruição do Templo em 

Jerusalém e dos pecadores 

dentre o povo, mas não à 

destruição de toda a casa de 

Israel (Am 9.1-10). Após a 

O 



Nº 12 | página 9  
 

destruição de Jerusalém (Am 

5.27), Deus restauraria o povo 

e a tenda de Davi, “para que os 

filhos de Israel possuam o 

restante de Edom” (Am 9.12). 

Os judeus denominavam todos 

os gentios de “edomitas”. Por 

isso, a Septuaginta omite a 

menção particular a “Edom” e 

a traduz exatamente como 

está aqui: Para que o resto dos 

homens busque (e aqui Tiago 

acrescenta: ao Senhor), e 

também todos os gentios sobre 

os quais o meu nome é 

invocado (v.17). A versão 

hebraica traz “yedreshu (…) 

‘Edom” (possua (…) Edom), 

enquanto o hebraico 

subjacente à Septuaginta 

grega tem que ser “yedreshu 

(…) ‘adam (busque (…) 

humanidade)”. Tiago cita a 

Septuaginta porque neste caso 

é a única que alcança seu 

propósito de expressar a 

natureza universal da 

promessa de Deus na redenção 

da humanidade.2 

Eis a declaração de Tiago no 

concílio de Jerusalém: “E, 

havendo-se eles calado, tomou 

Tiago a palavra, dizendo: 

 
2 LaRondelle discorda da 
interpretação dispensacionalista: “No 
contexto do livro de Amós, a frase 
‘Naquele dia, levantarei o tabernáculo 
caído de Davi, se refere claramente ao 
tempo da restauração de Israel depois 
do cativeiro babilônico. J. F. Walvoord 
declara, contudo, que as palavras da 
citação de Amós, ‘cumpridas estas 
coisas, voltarei’ (Atos 15.16), quer 
dizer que depois do juízo divino sobre 
Israel – sua dispersão e disciplina – 
Cristo retornará. Esta conclusão viola 
a exegese histórica literal de Amós 9, 
que requer a aplicação do juízo divino 

Homens irmãos, ouvi-me: 

Simão relatou como 

primeiramente Deus visitou os 

gentios, para tomar deles um 

povo para o seu nome. E com isto 

concordam as palavras dos 

profetas; como está escrito: 

Depois disto voltarei, e 

reedificarei o tabernáculo de 

Davi, que está caído, levantá-lo-

ei das suas ruínas, e tornarei a 

edificá-lo. Para que o restante 

dos homens busque ao Senhor, e 

todos os gentios, sobre os quais o 

meu nome é invocado, diz o 

Senhor, que faz todas estas 

coisas, conhecidas são a Deus, 

desde o princípio do mundo, 

todas as suas obras” (At 15.13-

18). O v. 14 diz que 

“primeiramente Deus visitou os 

gentios, para tomar deles um 

povo para o seu nome” (At 

15.13-14). Posto isso, a 

visitação de Cristo fez com que 

a graça se estendesse aos 

gentios, onde episkeptomai 

(visitou) pode significar 

“visitação” [com 

misericórdia]. Beale declara 

que: 

“Tiago interpreta o testemunho 

de Pedro (15.7-11) como uma 

sobre Israel com o exílio na Assíria e 
Babilônia (ver Amós 5.27). Esse juízo 
começou nos dias do próprio Amós, 
em 722 a.C. Depois do exílio 
babilônico, o Senhor retornou em 
favor de Jerusalém e restaurou a sua 
teocracia ao remanescente fiel de 
Israel (ver Zacarias 8). Zacarias 
adicionou a promessa de que o 
Messias viria governar Israel e o 
mundo com a paz universal (Zacarias 
9.9,10). […] É a alegação de Tiago em 
Atos 15 que a profecia de Amós 
encontrou o seu progressivo 
cumprimento desde a primeira vinda 

explicação de “como 

primeiramente Deus foi ao 

encontro dos gentios para formar 

dentre eles um povo dedicado ao 

seu Nome” (15.14). Os gentios 

podiam ser “purificados” e se 

tornar verdadeiros israelitas do 

fim dos tempos ao receber o 

Espírito profetizado por Joel 

mediante a fé, sem terem de 

cumprir a lei (15.5,10). 

Portanto, embora toda a lei 

esteja em vista aqui, o que está 

em primeiro plano são as leis 

específicas de pureza e 

impureza.”3 

A profecia de Amós declara 

que os gentios teriam o nome 

de Deus invocado sobre si (Am 

9.12), indicando eleição aos 

moldes de Israel no AT. 

Palmer Robertson afirma que: 

“‘Colocar o nome’ do Senhor 

sobre uma pessoa resume um 

conceito bíblico repleto da ideia 

da soberana graça eletiva. Essa 

experiência outrora separou 

Israel como povo peculiar de 

Deus (Dt 28.9,10). Mas agora 

a mesma fraseologia é usada 

tanto na citação de Amós como 

nos comentários de Tiago (Am 

9.11,12; At 15.14c,17c)”.4 

do Messias, na missão da Igreja 
apostólica”. LARONDELLE, Hans K. O 
Israel de Deus na Profecia: Princípios 
de Interpretação Profética. São 
Paulo: Imprensa Universitária 
Adventista, 2003, p. 171. Walwoord, 
Israel in Prophecy, p. 92. 
3 BEALE, G. K. O templo e a missão da 
igreja: uma teologia bíblica sobre o 
lugar da habitação de Deus. São 
Paulo: Vida Nova, 2021, p. 242. 
4 ROBERTSON, Palmer O. O Cristo dos 
Profetas. Editora Clire, 2017. Edição 
do Kindle., p. 491. 



Paulo faz algo parecido 

quando escreve aos romanos. 

Ele cita a profecia de Oseias 

sobre a transformação de 

“Não-Meu-Povo” em povo de 

Deus para explicar a inclusão 

dos gentios (Rm 9.24,25). Esse 

é o testemunho tanto dos 

profetas quanto dos apóstolos 

sobre a inclusão dos gentios na 

aliança eterna.5 “As nações na 

qualidade de nações gentílicas 

pertencem a YHWH 

(Bauckham 1996, p.169). Mas 

essa expressão [todos os gentios, 

sobre os quais se invoca o meu 

nome] também é usada em 

Tiago 2.7, provavelmente com 

referência ao batismo cristão. Se 

for o caso, esse batismo é 

suficiente para reconhecer os 

gentios como povo de Deus.”6 

Como diz Ladd, “Isso não quer 

dizer que o título laos seja tirado 

de Israel, mas que um outro povo 

é trazido para ser povo de Deus 

junto com Israel, mas em outro 

fundamento”.7 Esse novo povo 

não precisa se tornar judeu a 

fim de ser incluído no laos, pois 

Deus está fazendo algo novo 

para o restante da humanidade 

(v.17). 

O fundamento para o enxerto 

gentílico é Cristo, o verdadeiro 

Israel. Ele é o grande 

reparador das brechas na casa 

de Davi (Lc 1.69), além de luz 

 
5 Ibid. 
6 BEALE & CARSON, Comentário do 
uso do Antigo Testamento no Novo. 
São Paulo: Vida Nova, 2014, p. 740. 
7 LADD, George Eldon. Teologia do 
Novo Testamento. São Paulo: 
Hagnos, 2003, p. 722. 
8 WYNGAARDEN, The Future of the 
Kingdom, p. 168. Apud LARONDELLE, 
op. cit., pp. 172-73. 

para as nações (Is 49.6). “E 

com isto concordam as palavras 

dos profetas; como está escrito: 

Depois disto voltarei, e 

reedificarei o tabernáculo de 

Davi, que está caído, levantá-lo-

ei das suas ruínas, e tornarei a 

edificá-lo” (At 15.15-16). Aqui 

o exaltado reino de Cristo do 

céu, representa a gloriosa 

restauração da dinastia, o 

remanescente de Edom tornar-

se o resíduo de homens, a 

possessão militar de Edom dá 

lugar à busca voluntária do 

Senhor pelos gentios, com a 

ausência de batalha física 

sugerida pela imagem 

pictórica de Amós, afirma 

Wyngaarden.8 

“Amós liga a palavra tenda a 

Davi, e não a Levi ou Arão. 

Davi é uma testemunha aos 

povos desta terra, de forma que 

as nações que não conhecem a 

Deus correrão para ele (Is 55.3-

5). Essas profecias, cujo 

descendente de Davi, Jesus 

Cristo, finalmente cumpre, são 

messiânicas. Ao mencionar a 

tenda de Davi, Amós enxerga o 

panorama das nações gentias 

passando a conhecer e cultuar a 

Deus.”9 

Tiago afirma que o 

levantamento da igreja 

equivale à restauração do 

9 KISTEMAKER, Simon J. Comentário 
do Novo Testamento: Exposição de 
Atos dos Apóstolos. Vol. 2. São Paulo: 
Cultura Cristã, 2003, p. 81. 
10 BEALE, op. cit., pp. 245-46. “Ao que 
tudo indica, Qumran também 
entendia que a profecia de Amós 9.11 
dizia respeito à construção do templo 
do final dos tempos: ‘Este é o Renovo 
de Davi que se levantará com o 

tabernáculo caído de Davi. “A 

declaração sobre ‘[reconstruir] o 

tabernáculo de Davi’ parece ser a 

resposta à pergunta ‘Que casa 

me edificareis vós?’ de Atos 7.49 

(e Is 66.1). Nenhum ser 

humano pode construir uma 

estrutura adequada para abrigar 

a presença de Deus na nova 

ordem eterna; somente Deus 

pode fazer isso, e ele começou a 

fazê-lo quando ressuscitou Jesus 

dentre os mortos e inaugurou o 

novo cosmo”.10 A promessa de 

restauração alcança seu 

cumprimento inicial a partir 

da ressurreição de Cristo e a 

formação da igreja, como 

explica G. K. Beale: 

“A ressurreição de Cristo deve 

ser vista, muito provavelmente, 

como o começo do cumprimento 

da profecia de Amós 9.11,12, 

segundo a qual Deus diz: 

“reconstruirei o tabernáculo de 

Davi, que está caído […] para 

que o restante da humanidade 

busque o Senhor” (NASB). 

Jesus é o tabernáculo cósmico 

dos últimos dias, em que não só 

os judeus crentes, mas também 

os gentios de todo o cosmo podem 

adorar. Como todos são 

“purificados” nele, e não por leis 

mosaicas de pureza, eles também 

são considerados limpos para 

adorar no templo, que é o próprio 

Jesus. Da mesma forma, não é 

Investigador da Lei e se assentará no 
trono de Sião no fim dos dias; como 
está escrito: reedificarei o 
tabernáculo de Davi, que está caído. 
Esse tabernáculo de Davi, que está 
caído (é) aquele que se levantará para 
salvar Israel’ (4Q174 1.11b-13)”. Ibid., 
p. 247. 



Nº 12 | página 11  
 

mais necessária a circuncisão 

física para se tornar membro do 

verdadeiro Israel nem para 

entrar no templo “não feito por 

mãos humanas” (At 7.48), 

porque os crentes “[foram] 

circuncidados com a circuncisão 

que não é feita por mãos 

humanas, o despojar da carne 

pecaminosa, isto é, a circuncisão 

de Cristo [i.e., sua morte]” (Cl 

2.11).”11 

“Conhecidas são a Deus, desde o 

princípio do mundo, todas as 

suas obras” (At 15.18). As 

últimas poucas palavras dessa 

citação – “[…] conhecidas desde 

séculos…” – não aparecem no 

livro de Amós, embora talvez 

tenham sido sugeridas com 

base no versículo 11 do 

capítulo 9 de Amós, onde 

lemos: “[…] restaurá-lo-ei como 

fora nos dias da 

antiguidade…”.12 O que 

acontecia naqueles dias não 

era nada “inovador”, pois as 

misericórdias de Deus são 

eternas. A grande questão era 

que o plano eterno de Deus 

estava sendo levado a cabo. Os 

gentios estavam sendo 

enxertados na casa de Israel, 

formando assim um “novo 

Israel”. G. V. Lechler (in loc.) 

explica que: “Aquilo que ocorre 

em nossos dias, Deus já sabia 

desde o princípio, pois ele já 

havia resolvido fazer essas 

coisas; aquilo que estamos 

contemplando é meramente a 

execução de um eterno decreto de 

Deus”.13 

Howard Marshall diz que 

“provavelmente a reedificação 

do Tabernáculo deve ser 

entendida como referência ao 

levantamento da igreja como 

novo lugar do culto divino, em 

substituição ao templo. É, 

portanto, mediante a igreja que 

os gentios podem achegar-se e 

conhecer o Senhor”.14 A 

edificação da igreja, que Jesus 

trata com os Doze em Mateus 

16, nada mais é do que a 

reedificação do tabernáculo de 

Davi, da congregação do 

deserto (At 7.38), da 

reunificação das duas casas de 

Israel (Jr 31.33; 50.4). Jesus 

começou a reunir num só corpo 

(ou rebanho) os filhos de Deus 

que andavam dispersos (Jo 

10.16; 11.52). Aqueles que 

seguem a Cristo são os 

verdadeiros filhos do reino, os 

verdadeiros israelitas (ver Mt 

13.37,38; Rm 2.28-29). Eles 

fazem parte do tabernáculo de 

Davi em restauração, do 

Templo que é Cristo! 

 
11 Ibid., p. 243. 
12 CHAMPLIN, R. N. O Novo 
Testamento Interpretado: versículo 
por versículo: Volume 3… São Paulo: 
Hagnos, 2014, p. 378. Segundo 
Robertson (in loc.): “O ponto frisado 
(Tiago) é que esse propósito de Deus, 
conforme o profeta Amós expõe, é um 
ponto antigo. Deus possui um Israel 
fora e além da raça judaica, o qual ele 
tornará seu verdadeiro ‘Israel’, e isso 

significa que não há motivo de 
surpresa na forma de Deus tratar com 
os povos gentílicos, segundo era 
narrado por Barnabé e Paulo. O 
propósito eterno de Deus, em sua 
graça, inclui todos quantos invocam o 
percebia isso agora com clareza. Deus 
fazia conhecer a sua vontade, 
contanto que os seus seguidores 
quisessem vê-la e entendê-la. Foi 
grande o livramento exposto por 

Tiago, e isso exerceu profunda 
influência sobre a assembleia”. Ibid., 
p. 379. 
13 Ibid. 
14 MARSHALL, I. Howard. Atos: 
introdução e comentário. 1982, p. 
239. Apud LOPES, Atos: a ação do 
Espírito Santo na vida da igreja. São 
Paulo: Hagnos, 2012, p. 286. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

o momento em que 

faço essa pequena 

digressão estou numa 

clínica especializada para 

gestantes. Há barrigas de 

todos os tamanhos desfilando 

por todos os lados. Vejo umas 

quarenta mulheres; são pelo 

menos oitenta pessoas. Há 

muita vida por aqui. Sim, 

muita vida e muito mistério. A 

geração da vida continua 

sendo um mistério. A ciência 

consegue explicar, de certa 

forma, como ocorrem os 

processos, ou seja, o que 

acontece em cada semana do 

desenvolvimento  do  ser,  mas  

 

 

 

 

 

 

 

não explica por que isso ocorre. 

Pois, uma coisa é explicar 

como a seiva e outros 

elementos de uma planta se 

agrupam para desenvolver o 

fruto. Outra coisa 

completamente diferente é 

explicar por que uma planta 

nos presenteia com um fruto. 

Parece-me que, para ambos os 

casos – a geração da vida 

humana e o fruto que brota da 

terra – o conceito de “Graça” 

seria mais do que adequado. 

Para um texto sobre o Espírito 

Santo, o parágrafo anterior só 

é desculpável porque, nesta 

clínica, onde a geração de vida 

superabunda, ocorreu-me o 

que foi dito a José em sonho: 

“José, filho de Davi, não temas 

receber Maria, tua mulher, 

porque o que nela foi gerado é do 

Espírito Santo.” (Mt 1:20b) 

Na vida cristã, em tudo que 

fazemos e em tudo o que é feito 

em nós, devemos estar sempre 

conscientes de que “… o que… 

foi gerado… é do Espírito 

Santo” e por pura graça. 

Precisamos ter uma  

 

 

 

 

 

 

 

dependência do Espírito a fim 

de que possamos ver o poder de 

Deus sobre a igreja. Afinal, o 

evangelho “é o poder de Deus 

para salvação de todo aquele que 

crê” (Rm 1:17b). Esta é uma 

declaração performativa, 

como dizem os linguistas, ou 

seja, o evangelho é uma 

declaração-ato que faz alguma 

coisa acontecer quando 

pronunciado, que causa uma 

transformação, não por meras 

palavras, mas porque o 

Espírito Santo enche tais 

palavras de significado, dando 

a elas poder. Porém, para 

restaurar esta característica da 

igreja primitiva, precisamos 

estar atentos e dependentes do 

poder do Espírito, assim como 

eram os primeiros discípulos: 

“Porque não ousarei discorrer 

sobre coisa alguma, senão sobre 

aquelas que Cristo fez por meu 

intermédio, para conduzir os 

gentios à obediência, por palavra 

e por obras, por força de sinais e 

prodígios, pelo poder do 

Espírito Santo; de maneira 

que, desde Jerusalém e 

circunvizinhanças até ao Ilírico, 

tenho divulgado o evangelho de 

Cristo” (Rm 15:18-19). 

N 



Nº 12 | página 13  
 

A.W. Tozer, com sua escrita 

cortante, dizia que só por 

cortesia se pode chamar a 

igreja atual de trinitária, pois, 

apesar de o Espírito Santo 

estar nos seus hinos e 

confissões, não está mais sendo 

contado como Aquele que age 

em seu meio e através dela. 

Tozer estava denunciando a 

herança iluminista 

racionalista que permeava a 

igreja de sua época e que 

continua a soprar em nosso 

tempo. Por outro lado, a 

reação a esta frieza espiritual 

debandou para o extremo 

oposto do sentimentalismo 

exacerbado que reputa ao 

Espírito Santo toda sorte de 

“moveres” interiores e 

exteriores. Nossos dias são de 

polarização. São dias que 

dividem Mt 22:29 ao meio e 

agarram-se a uma das partes: 

“[Errais, não conhecendo as 

Escrituras] [nem o poder de 

Deus]”. Mas não precisa ser 

assim. Boa lembrança diária 

para nós é o CAFÉ espiritual 

de Lucas 10:27: “Amarás o 

Senhor, teu Deus, de todo o teu 

Coração, de toda a tua Alma, de 

todas as tuas Forças e de todo o 

teu Entendimento”. O 

relacionamento com Deus 

envolve todo o nosso ser 

transformado pelo Espírito, o 

entendimento, bem como as 

emoções; as pulsões da 

vontade, bem como o corpo. 

Assim, o sentimentalismo não 

é uma alternativa ao 

quebrantamento, nem o 

emocionalismo um substituto 

do júbilo. As extravagâncias 

não podem suplantar o 

verdadeiro enchimento, nem o 

espírito Iluminista deve 

substituir a iluminação do 

Espírito. E uma correta visão 

do Espírito Santo nos ajuda 

sobremaneira em nossa 

peregrinação. 

Creio que os principais 

problemas quanto à visão 

distorcida sobre o Espírito 

Santo podem ser agrupados em 

duas categorias: distorção 

quanto à natureza do Espírito 

e distorção quanto à obra do 

Espírito.  

A grande acusação de Deus 

contra o povo de Israel foi a 

idolatria, a adoração a objetos 

em vez de adoração a Deus. De 

forma semelhante, corremos o 

risco de ter um relacionamento 

incorreto com o Espírito Santo 

porque nos relacionamos como 

se Ele fosse algo, e não 

Alguém. Talvez possamos 

chamar isso de idolatria contra 

o Espírito Santo. Essa seria a 

distorção quanto à Sua 

natureza. 

Todos nós sabemos a diferença 

entre relacionar-se com uma 

coisa e relacionar-se com uma 

pessoa. Para as coisas, por 

serem inanimadas, nosso 

relacionamento é de uso. 

Quando nossa percepção do 

Espírito Santo é de que Ele é 

algo – uma coisa, uma força, 

um poder –, no fundo nosso 

relacionamento com Ele é de 

mero uso, como se Ele fosse um 

objeto inanimado que se torna 

útil através de nós. Porém, é 

exatamente o oposto que 

ocorre. O Espírito é quem nos 

dá verdadeira vida; nós é que 

estamos mortos até que Ele 

venha nos vivificar (Ef 2:1, Ez 

37:7-10). O erro de não 

discernir a Natureza do 

Espírito nos conduz ao erro de 

achar que manipulamos o 

Espírito como se ele fosse um 

objeto. Porém, nós é que 

somos instrumento do 

Espírito, e não Ele 

instrumento nosso.  

O Espírito Santo não é apenas 

uma pessoa; Ele é uma pessoa 

divina. Nas Escrituras, Ele é 

chamado de Espírito de Deus 

(Mt 3:16, 1Pe 4:14, 2Cr 15:1), 

Espírito do Senhor (Lc 4:18, 

2Co 3:17), Espírito de Cristo 

(Rm 8:9, Gl 4:6, Fp 1:19) e 

Espírito de Jesus (At 16:7). 

Sua personalidade está 

demonstrada por toda a 

Escritura. Por exemplo, Ele 

testifica (Rm 8:16), intercede 

(Rm 8:26), adverte (At 20:23), 

fala (2Sm 23:2) e escuta (Jo 

16:13). Portanto, quando a 

noção de pessoa divina do 

Espírito é negligenciada, nosso 

relacionamento com Ele se 

torna impróprio, improdutivo 

e ineficaz, pois, enquanto Ele 

deseja um relacionamento 

pessoal conosco, a falta de 

entendimento quanto à sua 

natureza pode nos levar a ter 

apenas um relacionamento 

utilitário que perde completa 

eficácia, pois inverte a relação 

de instrumentalidade. Eu sou 

o instrumento; Ele me vivifica 

para toda boa obra. Ele não é 

um poder ou força que eu 

manipulo, Ele é o Espírito de 

Cristo que me enche, me dá 

vida e me capacita a realizar as 



mesmas obras do Senhor (Jo 

14:12). 

A concepção correta da pessoa 

do Espírito leva à submissão, 

piedade e senso de 

incapacidade própria, 

conduzindo à vitória que vence 

o mundo: a nossa fé (1Jo 5:4). 

Porque é quando 

reconhecemos nossas 

incapacidades naturais que 

exercemos mais 

profundamente nossa fé. Ao 

nos relacionarmos 

corretamente com o Espírito, 

somos usados por Deus como 

participantes do Seu Plano de 

Salvação, exercendo os dons 

com eficácia, dando 

testemunho de vida e 

manejando habilmente as 

Escrituras a fim de levar 

cativo todo pensamento à 

obediência de Cristo (2Co 

10:5). Aqui, chegamos então à 

distorção quanto à obra do 

Espírito. 

Enquanto a salvação foi 

planejada pelo Pai e 

consumada pelo Filho, ela é 

aplicada pelo Espírito. Depois 

da consumação por Cristo, em 

sua morte e ressurreição, é o 

Espírito quem conduz os 

pecadores ao novo nascimento 

(Jo 3:5-8). Ele justifica os que 

creem (1Co 6:11), santifica os 

filhos de Deus (Rm 8:4-8, 2Co 

3:12-18, Gl 5:22-23) e nos 

ressuscitará no grande dia 

assim como ressuscitou a Jesus 

(Rm 8:11). 

Certa vez me dediquei a 

verificar quantas vezes o 

Espírito Santo aparece nas 

Escrituras. Cheguei ao número 

de 311 vezes em toda a Bíblia, 

das quais 80 delas aparecem no 

Antigo Testamento e 231 

ocorrem no Novo Testamento. 

Considerando que o Novo 

Testamento tem cerca de um 

terço do tamanho do Antigo 

Testamento, então a 

intensidade de ocorrências do 

Espírito Santo no Novo 

Testamento é ainda maior do 

que pode aparentar. Isso 

converge para as palavras de 

Paulo que chama a Nova 

Aliança de “ministério do 

Espírito” (2Co 3:8), um novo 

tipo de relacionamento e obra 

do Espírito Santo naqueles que 

creem. 

É justamente neste “ministério 

do Espírito” que vemos com 

mais clareza Sua obra no Plano 

de Salvação. Aqui, sendo um 

pouco simplista, vamos dividir 

este ministério em três partes e 

chamá-los conforme segue: 1) 

Resgata-me; 2) Reina em mim 

e 3) Rega-me. 

Devido à nossa completa 

depravação, a iniciativa da 

obra da salvação vem da parte 

de Deus. Em Atos 18:27b, 

falando do ministério de 

Apolo, é dito o seguinte: 

“Querendo ele ir para a Acaia, 

os irmãos o encorajaram e 

escreveram aos discípulos que o 

recebessem. Ao chegar, ele 

auxiliou muito os que pela 

graça haviam crido”. Se Deus 

não derramasse Sua graça, 

nenhum de nós poderia ser 

salvo. Chamei a primeira obra 

do Espírito Santo de 

“Resgata-me”, porque é 

necessário a iniciativa do 

Espírito Santo para a 

realização da obra salvífica por 

meio de Cristo. Em Jo 16:8 

vemos: “Quando ele vier 

convencerá o mundo do pecado, 

da justiça e do juízo”. O 

“Resgata-me” nos ensina a 

confiar no Espírito Santo 

quando realizamos a grande 

comissão que nos foi dada para 

irmos por todo o mundo 

pregando, batizando e 

discipulando. Quando 

entendemos esta primeira obra 

do Espírito, nós submetemos 

nossos planos e disposição de 

testemunhar do amor de Cristo 

à vontade de Deus através do 

Espírito. Não confiamos em 

nossa própria sabedoria ou 

talentos. Entendemos que o 

Espírito pode conquistar 

através de nós, com 

simplicidade, o que não 

conseguiríamos fazer nem com 

toda sofisticação. Em resumo, 

se o “Resgata-me” traz 

salvação para o ouvinte, deve 

trazer dependência para o 

cristão que está a 

testemunhar. 

Todavia, tendo sido resgatado 

pelo Espírito, imediatamente 

Ele faz morada em nós (Jo 

14:17, 2Tm 1:14). É o que 

chamo de “Reina em mim”. De 

fato, esta é a marca distintiva 

do cristão: “E, se alguém não 

tem o Espírito de Cristo, esse tal 

não é dele” (Rm 8:9b). A 

morada do Espírito é ilustrada 

através de várias conotações 

nas Escrituras e desemboca em 

diversas consequências e 

concessões: somos adotados 

como filhos de Deus (Rm 8:14-



Nº 12 | página 15  
 

15), somos regenerados (Tt 

3:5), santificados (2Co 3:18), 

faz-nos frutificar (Gl 5:22-23), 

concede poder (Rm 8:13), 

conforta (Jo 14-16), concede 

dons (Rm 12:3-13, 1Co 12, Ef 

4:7-16, 1Pe 4:10-11), etc. Esta 

morada nos coloca em 

cooperação com o Espírito. A 

dependência acima citada é 

somada à cooperação, fazendo 

com que sejamos conscientes 

de que o Espírito deseja agir, 

sim, mas através de nós. 

Falaremos um pouco mais 

sobre isso no próximo 

parágrafo. 

Aqui chegamos, talvez, à mais 

mal compreendida obra do 

Espírito no crente: “Rega-

me”. Paulo, falando aos 

cristãos de Éfeso, homens 

convertidos e que davam 

prova da veracidade de sua 

conversão, diz: “E não vos 

embriagueis com vinho, no qual 

há dissolução, mas enchei-vos do 

Espírito” (Ef 5:18). Portanto, 

após a obra salvífica pelo 

Espírito (iniciada no 

“Resgata-me” e seguida no 

“Reina em mim”) há uma obra 
potencializadora, capacitadora, 

que traz eficácia (o “Rega-

me”). Não que a obra salvífica 

seja incompleta ou imperfeita. 

Na verdade, ela é completa e 

perfeita para a salvação, mas o 

Espírito Santo normalmente 

trabalha através de meios e, 

sendo nós um destes meios, 

precisamos ser aperfeiçoados. 

Eu gosto da perspectiva de 

enchimento do Espírito cujo 

foco é que eu preciso dar lugar 

ao Espírito Santo em meu 

interior, abrindo todas as 

portas e permitindo que Ele 

adentre em todos os lugares do 

meu ser. A ideia de algo que 

vem de fora e deposita porções 

sobre mim traz algumas 

confusões; geralmente tende a 

desconsiderar a personalidade 

do Espírito, dando uma 

percepção de que é apenas 

algo, uma coisa, como 

explicamos acima, e também 

dá a ideia de que é quase um 

transe de curtíssimo tempo, 

uma força ou poder que se 

apropria de mim em um 

pequeno momento. 

Não quero entrar na 

controvérsia pentecostal sobre 

o batismo no Espírito Santo. O 

que eu chamei de “Rega-me” 

deve ser visto como 

englobando toda obra do 

Espírito que envolve a ideia de 

enchimento e derramamento. 

Segundo as Escrituras, é uma 

obra de capacitação para 

testemunhar, mas também 

uma obra de santificação mais 

intensa. Independente de 

diferentes visões teológicas 

sobre a questão, o que eu 

desejo destacar neste momento 

é que o “Rega-me” não se trata 

de uma opção e sua ação sobre 

nós é muito mais abrangente 

do que comportamentos 

estranhos – um parêntese aqui 

para não sermos injustos: Sim, 

comportamentos excêntricos 

podem ocorrer, disto provam 

os diversos avivamentos na 

história (cito os avivamentos 

só para dar um exemplo que é 

quase que universalmente 

aceito). As excentricidades 

podem ocorrer porque quando 

um sistema informativo possui 

mais dados do que o canal 

expressivo destas informações, 

dois ou mais elementos do 

sistema informativo se 

utilizará do mesmo canal do 

sistema expressivo e isto, às 

vezes, pode causar estranheza. 

Certa vez entrei em casa e vi 

uma senhora a chorar na TV. 

À primeira vista, pensei haver 

ocorrido uma tragédia, mas, na 

verdade, ela havia ganho um 

grande prêmio em dinheiro. O 

sistema do conjunto de nossas 

emoções é muito maior do que 

nosso sistema do conjunto de 

nossas expressões. Por isso, 

duas emoções quase 

contrárias, como a tristeza e a 

alegria, podem ser externadas 

pela mesma expressão, o 

choro. É só por isso que não 

rechaço, de plano, aquilo que 

pode parecer excêntrico na 

ação do Espírito sobre uma 

pessoa ou grupo. Pode ser que 

certa ação do Espírito seja 

expressa de modo excêntrico, 

devido à riqueza do agir do 

Espírito sendo expressada pela 

limitação do nosso corpo. 

Todavia, devemos destacar 

que o “Rega-me” nunca virá 

antes do “Reina em mim”; 

pode até vir junto, mas nunca 

antes. Assim, todos os frutos – 

maturidade, caráter e 

testemunho – adquiridos em 

uma vida com o Espírito Santo 

em nós, devem ser 

considerados para 

discernirmos os erros em nome 

do Espírito Santo.  

O fato é que as seduções e a 

correria do mundo atual fazem 

com que a igreja esteja lutando 

para viver pelo menos um 



“Reina em mim” coerente, em 

meio a um desmantelo 

espiritual no qual estamos 

imersos, esquecendo-se de 

avançar para aquilo que nos 

torna mais fortes, eficazes e 

fervorosos que é o “Rega-me”, 

o derramamento, o 

relacionamento mais íntimo, a 

plenitude do Espírito Santo. 

Precisamos reavivar em nossas 

mentes esta obra do Espírito a 

fim de que possamos ansiar por 

ela e nos tornar uma igreja 

cheia do poder que há no 

Evangelho! Repito, àqueles 

homens já convertidos de 

Éfeso e que, portanto, já 

tinham o Espírito Santo em 

suas vidas, Paulo dá um 

mandamento: “enchei-vos do 

Espírito”! Portanto, devemos 

clamar: Rega-nos, Senhor! 

 

  



Nº 12 | página 17  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

difícil fazer uma 

cronologia e montar um 

panorama de como era o 

Estado (em especial o Egípcio) 

no período que o livro de 

Gênesis retrata. Considerando 

todo o assunto e a introdução 

necessária para o tema, 

entender como os patriarcas 

lidaram com outros tipos de 

governo soa como um forte 

esclarecimento ao nosso 

assunto. A era dos patriarcas é, 

em           muitos           aspectos,  

 

 

 

 

 

 

 

 

semelhante à nossa 

politicamente: grandes 

potências mundiais, crentes 

vivendo sob governos ímpios 

ou tolerantes (mas, não 

cristãos), falta de obediência 

da lei de Deus e vários outros 

pontos de contato. Por outro 

lado, há grande dessemelhança 

também, pois os Pais não 

possuíam uma lei escrita e 

detalhada como nós, nem a 

história da salvação 

desenvolvida por toda a 

Escritura. Assim, o 

relacionamento deles com o 

governo político é exemplar, 

mas pode não exaurir as 

possibilidades de relações. 

Por esta razão, pretendemos 

ver brevemente qual era o 

sistema aceito de modo geral; 

isso não quer dizer que não 

houvesse diferenças entres os 

governantes, mas que havia 

certo nível de concordância e 

aceitação entre o que era 

considerado um governante 

justo e o que não era. Seguindo 

esta lógica, notaremos como os 

indivíduos se relacionavam  

 

 

 

 

 

 

 

 

com os políticos, a liberdade 

econômica, a liberdade de ir e 

vir e alguns fatores que 

demonstram como era a 

atmosfera política. 

O medo do Estado 

Em Gênesis 12, Abraão está 

fugindo de uma crise. A fome 

(v. 10) imperava por toda a 

região em que estava. Não 

havia nenhum bom lugar para 

Abraão se fixar diante dessa 

crise, exceto o Egito. Esse 

direcionamento de Abraão 

demonstra que no Egito a 

crise, no mínimo, era menor. 

Diante dessa fuga da fome, é 

que nos deparamos com o 

medo de Abraão de que um 

governante o queira matar 

somente por ser marido de 

Sara (v. 11, 12). 

As Escrituras nos ensinam a 

lidarmos com os outros pela 

presunção de inocência, isto é, 

sempre pressupondo que o 

próximo não quer fazer o mal, 

mas o bem, de modo que não 

podemos puni-lo pessoalmente 

É 



ou buscar seu mal de fato. 

Contudo, aqui, Abraão 

prossegue no caminho inverso, 

demonstrando a total 

insegurança (jurídica?) de sua 

época. Literalmente pressupôs 

a culpabilidade política até 

que se provasse o contrário. 

Isso não é o caminho comum 

na Escritura (como vemos no 

caso dos reis de Israel), mas ao 

lidar com políticos ímpios, a 

sabedoria de Abraão o 

direcionou para o ponto no 

qual ele podia ver o perigo, 

buscando evitá-lo (o mesmo 

ocorre no capítulo 20, o que 

prova ser este um problema 

generalizado, embora, ao que 

tudo indica, Abimeleque tenha 

sido um rei mais próximo da 

piedade – Gn 20.5). 

O texto de Gênesis não se 

preocupa em demonstrar 

absoluta antipatia com os 

governantes, embora sirva de 

contraste com o reinado de 

Israel. Os outros reis eram tão 

temidos que se esperava que 

matassem os homens para 

terem as esposas deles e, 

embora ironicamente isso 

tenha ocorrido em Israel com 

Davi, o sentimento de 

segurança geral era diferente 

em Israel. Isso faz com que 

essa história de Abraão com 

Faraó e com Abimeleque se 

torna uma lembrança para o 

povo (de Israel) de como 

poderiam estar inseguros entre 

outras nações. 

Esse medo desmedido não é o 

pretendido pelo Estado criado 

por Deus. Somente Estados 

instáveis, entregues à mão de 

homens inconstantes, é que 

geram nos cidadãos tais 

preocupações e inseguranças. 

Dessa forma, notamos que a 

injustiça estatal era comum no 

período em que Abraão vivia, 

justamente pelas preocupações 

demonstradas pelo patriarca. 

Evidentemente, Faraó acaba 

por contradizer o sentimento 

de medo de Abraão, ao dizer 

que não tomaria Sara por 

mulher se ele dissesse que ela 

era sua esposa (v. 18, 19). O 

resultado, porém, ao mesmo 

tempo, foi Faraó deportar 

Abraão (ou o expulsar do 

Egito), segundo o versículo 20. 

Embora o medo de Abraão 

aparentemente ter se mostrado 

localmente infundado, não foi 

sem motivo. A personalidade 

do governante era inseparável 

do governo, de modo que um 

governo morria quando o 

governante morria, ainda que 

a forma pudesse ser mantida. 

Como a forma de governo 

faraônica era cheia de 

injustiças, Abraão entendeu 

que poderia temer este Faraó 

em particular. 

Porém, Abraão foi ajudado por 

Faraó a ponto de enriquecer 

mais (v. 16). Neste contexto, 

não havia cartão presidencial 

ou supervisão de gastos reais. 

Dessa forma, o rei literalmente 

tomou dos impostos e o deu a 

Abraão em forma de animais e 

escravos. 

O furto ou o roubo do imposto 

por parte do Faraó não tornou 

Abraão automaticamente um 

ladrão em conjunto. Afinal, o 

próprio Abraão não tinha 

como medir o quanto do 

dinheiro era justo e o quanto 

era injusto, e o recebimento, 

portanto, nada mais era do que 

um aspecto natural da sua 

relação (como irmão de Sara). 

É provável, em acréscimo, que 

ele tenha ficado livre de pagar 

impostos, pois era visto como 

um governo ambulante e à 

parte do governo de Faraó. 

Ficando rico assim (cap. 13.2), 

ele tinha liberdade para voltar 

à sua terra (13.3) e peregrinar 

pelo mundo sem preocupações 

adicionais com a fome (que não 

temos certeza de quanto 

tempo durou). O fato o levou a 

uma situação contrária da 

anterior. Antes, a fome não o 

permitia viver onde queria, 

agora, o excesso (de animais) é 

que não lhe permitia viver com 

quem ele queria (13.6). 

O fato é que o texto de Gênesis 

12 (e 20) demonstra uma 

situação de insegurança 

jurídica, na qual não se podia 

confiar em um político, antes 

havia séria dúvida se este 

procederia com justiça, 

garantindo a segurança dos 

indivíduos de uma família, e 

não infringindo ela. 

O Estado Bélico 

O capítulo 14 mostra a 

situação conflituosa que havia 

entre os Estados monárquicos 

da poca. Ló, no lugar errado e 

na hora errada, foi levado 

como prisioneiro, de modo que 

Abraão, como governante 



Nº 12 | página 19  
 

(ainda que sem Estado), foi em 

busca dele. 

O que notamos, porém, é que 

por mais que Abraão fosse um 

Governo, seu governo não 

tendia ao conflito. Mas o 

Estado, sempre que busca 

regulamentar e criar 

escravidão acaba por dar uma 

chance para haver conflitos 

internos. Isso é o que ocorreu, 

por exemplo, nos países 

Ocidentais, que trataram de 

possuir escravos por rapto. 

O fato de estados se armarem e 

aumentarem seu poder bélico 

não é visto como bom sinal nas 

Escrituras (Dt 17.16). Gênesis, 

neste sentido, demonstra este 

fato claramente pelos conflitos 

levantados entre tais governos. 

Não é que o Estado não deva 

possuir armas, mas que o 

aumento e a multiplicação 

delas tende a ser sinal de 

fraqueza e influência deletéria 

no governo. 

A falta do Estado – Sodoma e 

Gomorra 

Quando chegamos a Sodoma e 

Gomorra, vemos outro tipo de 

medo: o medo da falta de 

atuação do Estado. Se, em 

Gênesis 12, Abraão tinha medo 

de o Estado atuar 

indevidamente, em Gênesis 13 

vemos a falta que faz o Estado 

não punir o pecado (v. 13). 

 
15 Como não estamos debaixo dos 
rituais e práticas do Antigo 
Testamento referentes aos sacrifícios, 
é difícil mensurar como uma lei como 

Nos capítulos 18 e 19 de 

Gênesis, notamos um ponto 

claro: a anulação do Estado 

causa, também, um efeito 

negativo. Vemos que Deus 

tinha a intenção de ensinar a 

Abraão o que é o juízo, e como 

os pecados devem ser julgados, 

para que os descendentes dele 

soubessem, pelo exemplo, 

como Deus julga e, portanto, 

como o Estado deveria julgar 

(Gn 18.17-20). Deus, então, 

teve um objetivo duplo: ao 

mesmo tempo em que 

condenava Sodoma e 

Gomorra, ensinava a Abraão o 

que os pecados dessas cidades 

mereciam. 

Sabemos que Sodoma possuía 

um rei (14.2), contudo, o que 

nos indica o texto é que estas 

cidades não estavam 

praticando o julgamento 

corretamente. De acordo o 

Apóstolo Pedro (2 Pd 2), 

Sodoma e Gomorra viviam em 

injustiças e violência (algo 

claro pelo caso dos homens que 

tentaram invadir a casa de Ló 

com intenção de forçarem os 

que estavam lá). 

Note que a situação de 

Sodoma e Gomorra é quase 

análoga ao mundo pré-

diluviano (conforme já expus 

no texto sobre o Estado antes 

do Dilúvio). Portanto, o fato 

de tais injustiças prevalecerem 

e de serem praticadas sem 

medo é reflexo claro da falta de 

punição por parte do Estado. 

esta poderia ser aplicada no Novo 
Testamento. Poder-se-ia argumentar 
que a cidade mais próxima a um 
cadáver deveria arcar com os gastos, 

Tanto Deuteronômio quanto 

Juízes demonstram isso de 

modo evidente. 

Em Deuteronômio, notamos 

que quando o assassino não 

havia sido localizado, a cidade 

mais próxima era responsável 

pelo morto encontrado (21.1-

9). Isso mostra que o pecado, 

mesmo sem se saber o autor do 

crime, precisava ser remido. 

No caso de Sodoma e Gomorra, 

pela falta de punições, Deus 

não tinha como ser propício ao 

povo (Dt 21.8). Dessa forma, 

as cidades levavam sobre si o 

seu pecado.15 

Juízes 19.1 mostra que em 

Israel não havia rei e, logo em 

seguida, vemos que os homens 

da tribo de Benjamin abusam 

de uma concubina de um levita 

(v. 25). Este caso, 

posteriormente, é julgado por 

Deus (capítulo 20). Assim, em 

Israel, quando tal situação 

ocorreu, o povo não deixou de 

ser julgado, embora, 

naturalmente, tenha sido pelo 

poder da Espada a partir dos 

juízes e cabeças do povo 

(lideranças políticas mesmo). 

Esses textos mostram que a 

“culpa é de todos” quando a 

morte não é punida pelo 

Estado, e por isso Sodoma e 

Gomorra inteira caíram. Em 

resumo, quando o governante 

se preocupa demais com 

problemas externos (cap. 14), 

costuma abandonar os 

enterro e cuidados investigativos do 
caso. Mas, mesmo essa opção parece 
não fazer jus a cada parte do texto, 
embora seja uma explicação razoável. 



problemas internos de seu 

povo, permitindo o progresso 

da impiedade e crescimento da 

maldade. 

Liberdade de ir e vir 

Embora o medo de Abraão 

demonstre claramente o estado 

de beligerância que havia nos 

governos da época, notamos, 

por toda a sua história, que ele 

transita por vários lugares: 

babilônios, hititas e egípcios o 

recebem, e em todos os lugares 

ele é relativamente respeitado, 

de modo que a presunção de 

inocência funcionava bem 

entre os povos (ainda que 

houvesse conflitos entre eles). 

Vemos, em Juízes 12.1-6, que o 

controle exagerado ou, de 

outro modo, a presunção de 

culpa daqueles que chegam a 

alguma cidade ou país é sinal 

de conflito. Só quando impera 

o sentimento de desconfiança 

que provas de procedência do 

indivíduo são exigidas. No 

caso de Juízes 12, como não 

havia documentos como CPF, 

certidão de nascimento etc., a 

prova clara para demonstrar a 

localidade de um indivíduo era 

o sotaque. Seria como pedir às 

pessoas que dissessem a 

palavra “porta” para 

provarem se são ou não de São 

Paulo. 

Abraão, contudo, não passou 

por este tipo de checagem. A 

despeito da situação bélica 

entre as nações da época, não 

se tinha controle suficiente a 

ponto de impedir a entrada de 

cada indivíduo interessado em 

passar pelas terras. O caso 

mais explícito de proibição e 

limitação da liberdade de ir e 

vir é o caso de Siom, em 

Números 21.21-24. É evidente 

que aqueles caminhos eram 

controlados pelo rei dos 

amorreus, contudo, ele não 

permite a Israel passar por 

eles, e ainda pressupõe a culpa 

do povo. Essa hospitalidade, 

ou liberdade de ir e vir, 

conquanto pareça imprudente 

(para nossa mentalidade que 

exige segurança em cada 

detalhe da vida), é a forma 

mais misericordiosa de 

proceder. Não é que não seja 

verdade que o controle de 

fronteiras não aumente a 

segurança, países como Coreia 

do Norte são extremamente 

seguros por não permitirem 

entrada de estrangeiros, 

porém, tal controle implica a 

culpabilidade de quem vem de 

fora e a fraqueza de quem está 

dentro. 

Na história, na medida em que 

a segurança ou os conflitos vão 

aumentando é que os muros 

vão sendo levantados. Não é 

uma questão de “pecado” vs. 

“não pecado” o ato de levantar 

muros (Israel mesmo os tinha), 

mas que tal ato expressa um 

espírito belicoso. “Belicoso” 

não quer dizer que a nação que 

levanta os muros seja assim, 

mas que, no mínimo, os povos 

em sua volta o são (se ela 

mesma não o for). Se muros 

não são pecaminosos, ao 

menos, demonstram a 

insegurança que há em uma 

época e local, de modo que 

servem como um tipo de 

termômetro. 

Liberdade econômica 

Em Gênesis 23, nos deparamos 

com a liberdade econômica dos 

heteus, com os quais Abraão 

fez negócio. Sara, recém-

falecida, precisava de uma 

sepultura, e Abraão desejou, 

neste contexto, comprar uma 

cova para enterrar ela. Efrom 

responde que ele doaria a 

Abraão todo o campo onde se 

encontra a cova, o que resultou 

não na aceitação por parte de 

Abraão, mas na compra do 

campo. Veja que Abraão não 

encara como pecaminosa a 

oferta, afinal, Efrom ofereceu 

de bom grado e 

voluntariamente o campo, e 

Abraão o recusou por saber 

que tinha como pagar pelo 

campo e por, naturalmente, 

querer confirmar diante do 

povo a posse da propriedade 

(Gn 23.18). 

Frequentemente se argumenta 

que na Escritura não existe 

capitalismo ou livre mercado, 

mas isso se dá por má definição 

dos termos. Capitalismo nada 

mais é do que utilizar os meus 

bens e propriedades de acordo 

com meus interesses, isto é, 

podendo vendê-los ou, 

possuindo dinheiro, comprar 

mais bens. Isso é livre 

mercado, e o preço das coisas 

no livre mercado é regulado 

pelo “valor de mercado”, ou 

seja, de acordo com o preço 

“comum” e normal daquele 



Nº 12 | página 21  
 

tipo de propriedade.16 O que 

vemos na história de Abraão é 

que o livre mercado é o modo 

justo de estipular preços: 

Versículo 9: devido preço > 

Versículo 13: o preço do campo 

Versículo 15: A terra é > 

Versículo 15: quatrocentos 

siclos 

Note que Abraão está 

interessado em pagar o que a 

terra vale de acordo o preço de 

mercado (devido preço, preço 

do campo), e este valor de 

mercado é (é, quatrocentos 

ciclos) específico. De forma 

que o próprio peso da prata era 

comum entre os mercadores (v. 

16), ou seja, possuía uma 

aceitação geral, 

mercadológica.17 

O que temos, então, é um 

processo de compra e venda de 

uma terra, sem interferência de 

nenhum governo externo e sem 

controles burocráticos 

políticos. Inclusive, se 

tomarmos o Código de 

Hamurábi como referência 

(para os pagamentos em siclos 

feitos na época), é provável 

que o tempo necessário para 

que um indivíduo juntasse a 

quantidade de siclos que 

Abraão dispunha na compra 

do campo fosse de, em média, 

30 anos de trabalho (sem 

gastos com comida, moradia 

 
16 A definição que ofereço neste 
ponto é simplificada. Gary North, em 
seu livro “What is Money”, tem uma 
boa discussão sobre o assunto. 
17 A palavra para “mercadores” ( סָחַר – 
sāḥar) é geralmente traduzida como 

etc.) – nada muito diferente da 

nossa época, talvez. 

Pode-se, naturalmente, 

questionar que chamar isso de 

livre mercado seja 

anacronismo. Mas, o que 

temos aqui? Dois homens 

negociando voluntariamente, 

baseando-se no valor de 

mercado, no preço cheio do 

campo, com o contrato 

fechado no fim da história (Gn 

23.20). Todos os itens estão 

preenchidos: liberdade (pois, 

foi algo voluntário) e preço de 

mercado (pois, foi de acordo 

com o valor corrente) estão 

presentes na negociação de 

Abraão. 

O que é criticado como sendo 

capitalismo, hoje, não é isso. É 

a interferência estatal, que diz 

lutar pelo capitalismo, mas o 

controlando de todos os modos 

(um tipo de capitalismo de 

Estado). Em geral, os críticos 

do capitalismo não o sabem 

definir, o tratando não como 

livre mercado, mas como o 

controle dos bancos, ou como 

quando o Estado o direciona. 

Se o mercado é livre, então os 

indivíduos são livres para 

comprarem o que se 

interessarem.18 

Mesmo as propagandas, 

comuns no mercado, não 

obrigam ninguém a comprar 

nada. O indivíduo que não 

“negociar” (Gn 34.10, 21; 42.34), 
“mercadores” (Gn 37.28). Em si, é um 
termo neutro, não denotando 
qualquer coisa positiva ou negativa, 
dependendo do contexto para que 
seja esclarecido. 

consegue se controlar diante de 

uma propaganda não pode 

culpar a propaganda por sua 

falta de controle. Abraão, rico 

como era, para saber se o 

campo de Macpela era bom, 

necessitou de uma 

“propaganda” para conhecer 

os benefícios da terra – mesmo 

que esta “propaganda” tenha 

sido pura e simplesmente ver a 

terra. Mas, a opção, pela 

compra ou não, estava nele, 

que livremente decidiu 

comprar a propriedade. Culpar 

a liberdade econômica por 

males que ocorrem 

financeiramente é o mesmo 

que culpar a liberdade de ir e 

vir porque um indivíduo foi 

até a casa do outro e o matou. 

É claro pelo texto que Abraão 

e Efrom não tiveram 

interferências estatais, senão 

meramente o reconhecimento 

documental público diante de 

juízes (v. 18). Tal prova nada 

mais é do que a garantia de que 

a posse é do comprador, e que 

não pode ser tomada por outro 

homem, sendo prova com 

testemunhas de que a 

propriedade pertence a um 

indivíduo caso alguém a tente 

tomar. 

Conclusão 

Vimos que é possível haver 

certa ambiguidade em nossa 

relação com o Estado, no qual 

18 Isso não pode ser confundido com a 
liberdade de necessidades. Todo 
mundo precisa comer, beber etc. Esse 
tipo de “liberdade” não temos, 
porque sem essas coisas não vivemos. 



podemos ter medo sem 

justificativa, ao mesmo tempo 

em que podemos entrar em 

conflito com um Estado bélico. 

Podemos ver o que faz a falta 

de atuação do Estado, ao 

mesmo tempo em que pode 

haver perfeito equilíbrio em 

algum governo a ponto de este 

permitir bastante liberdade 

aos seus cidadãos. 

Na história de Abraão, vemos 

um pano de fundo político um 

tanto quanto caótico, é 

verdade, com guerras e 

omissões ocorrendo, mas 

notamos que, para os padrões 

da época, até reis que 

evitavam o pecado podiam ser 

encontrados (Gn 20.5, 6). 

Abraão teve contato com 

culturas e políticas diferentes e 

passou por todas elas como um 

crente, governando sua 

família. A política é um poder 

grandioso e, como vemos, 

quando exercida por homens 

íntegros (como Abimeleque), 

resulta até mesmo na riqueza 

daqueles que poderiam lhe 

causar mal. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

odas as emoções que 

sentimos são válidas e 

necessárias para a vida. 

Quem não sabe ter sido 

nalgum momento protegido 

pelo medo, que alarmou para 

um risco considerável? É, 

afinal, o medo que nos impede 

de cometer inúmeras 

imprudências. E quem não fez 

bom uso de toda a energia 

projetada pela raiva, para se 

proteger de uma situação ou 

enfrentar uma crise? O nojo, 

veja bem, nos alerta para não 

nos aproximarmos, tocarmos e 

consumirmos daquilo que 

parece nocivo à nossa 

sobrevivência. A tristeza, por 

seu turno, corresponde à 

necessidade de diminuirmos 

nosso nível de energia para nos 

concentrarmos no 

processamento de eventos 

ruins. Tal com as sensações da 

dor e do prazer, as emoções 

existem, sobretudo, para nos 

guiar de maneira mais segura e 

satisfatória     no     mundo,     e  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

possuem algumas raízes 

profundas nos nossos instintos 

naturais, devidos à 

animalidade que nos é 

inerente. 

Hanson e Hanson (2019) 

atribuem às emoções básicas 

camadas cerebrais específicas, 

algumas delas funcionalmente 

compartilhadas com animais 

inferiores. A mais primitiva 

delas, chamada de Cérebro 

Réptil, localizada no tronco 

cerebral, coincide com a 

estrutura máxima dos répteis e 

atua para garantir que 

estejamos seguros, para que 

nos mantenhamos longe de 

ameaças ou predadores. 

Quando suprida em suas 

exigências, está ligada à 

sensação de paz; quando não 

bem-sucedida, ao medo. A 

segunda camada, chamada de 

Cérebro Mamífero, que 

partilhamos, por exemplo, 

com nosso cãozinho, 

corresponde ao subcórtex e 

T 



atua na satisfação de apetites, 

para que nos aproximemos, ou 

aproximemos de nós, aquilo de 

que necessitamos ou que 

desejamos. Por isso, o animal 

doméstico pode viciar-se em 

doces! Quando os apetites são 

bem supridos, há 

contentamento; quando não 

são, há frustração. A terceira 

camada, chamada de Cérebro 

Humano, localiza-se no 

neocórtex, ocorre nos primatas 

superiores, mas só atinge sua 

máxima potência no homem. 

Nos dá a inclinação natural 

para nos conectarmos 

significativamente com os 

outros e com ideias e sentidos 

abrangentes, por isso 

tendemos a nos apegar a uma 

multiplicidade de sujeitos e de 

coisas. Quando essa inclinação 

é satisfeita, nos sentimos 

amados; quando não é, nos 

sentimos magoados. 

Antecipando que nenhum 

adoecimento psíquico deixa de 

influenciar a inteireza de 

nossas cognições, devemos 

identificar a ansiedade como 

lançando raízes diretamente 

na primeira camada, porque a 

emoção básica do ansioso é o 

medo. A partir disso, numa 

reação em cadeia, poderão 

ocorrer mágoas e frustrações 

diversas. 

Como dito inicialmente, o 

medo é uma emoção natural e 

útil, de maneira que estar 

ansioso não é necessariamente 

algo ruim ou um problema. 

Episódios de ansiedade são 

normais e corriqueiros. Uma 

ansiedade considerada 

patológica virá quando o 

sofrimento for significativo e 

crônico, causando prejuízos 

nas diversas áreas da vida do 

indivíduo, e poderá ser uma 

ansiedade generalizada, como 

uma expectativa apreensiva de 

que o pior poderá acontecer a 

qualquer momento e em 

qualquer lugar, ou uma 

ansiedade específica, que 

aparecerá numa fobia frente a 

um ou outro estímulo – como o 

medo de aranhas ou de 

elevadores. Ambos os casos são 

possíveis no ser humano 

porque, como demonstra 

Levine (1999), somos, por 

assim dizer, “traumatizáveis”. 

Explico: sob ameaça de um 

predador, o animal selvagem 

conhecerá uma explosão 

hormonal e metabólica em seu 

corpo, que estará de todo 

alterado para ajudá-lo na fuga, 

visando sua sobrevivência, e, 

uma vez tendo escapado do 

bote, rapidamente o seu 

organismo reverterá ao 

funcionamento habitual, e ele 

retornará ao pasto como se 

nada tivesse acontecido. Com o 

homem há um problema, que 

começa pela sua condição 

incerta: é tanto presa, quanto 

predador. Por isso, a reação 

humana à ameaça nem sempre 

é fluída e ele precisará estar 

consciente para decidir o que 

fazer – se luta ou se foge. Estar 

consciente na ocasião da crise 

faz com que toda a experiência 

seja armazenada na memória 

(e mesmo quando a memória é 

reprimida, a sua presença 

oculta não deixa de atuar). 

Relegada ao subconsciente, a 

experiência jamais será 

esquecida, e estará sempre 

atuando na grande massa de 

processamento involuntário de 

nosso cérebro (GOLEMAN, 

2014), que sempre lança à 

consciência, por meio de 

insights, de pensamentos 

automáticos e de sinais de 

alerta, lembretes a respeito 

daquilo que, tendo ocorrido, 

não deverá se repetir, porque 

ameaçador. O trauma 

psicológico é precisamente 

isso: a presença consciente na 

ocasião da crise, que por 

definição superou nossas 

capacidades cognitivas 

prévias, e que foi armazenada 

na memória, ou reprimida no 

subconsciente, donde não 

permite que o organismo baixe 

totalmente a guarda e recupere 

plenamente seu 

funcionamento metabólico 

anterior. Esse medo sutil, 

chamado também de 

desconforto e desconfiança, 

fica sempre à espreita, 

aguardando que algo no 

mundo exterior se assemelhe 

ao sofrimento inaugural, para 

despertar em grande angústia 

física e mental. Por isso, uma 

ansiedade que poderia ter sido 

pontual, pode se transformar 

em patológica, já que se 

perpetua e acompanha o 

sujeito dia após dia. 

Como afirma Campbell (2010), 

o ser humano possui 

marcadores de aprendizado 

por experiência muito mais 

fortes do que aqueles dos 

instintos inatos. Por isso, 

assumimos situações pontuais 

como experiências básicas e 

rotulantes, cujas 

consequências tenderão a estar 



Nº 12 | página 25  
 

sempre sendo relembradas 

para que estejamos 

previamente preparados para 

que o mesmo não venha a nos 

acometer no futuro. Por essa 

razão, sob os auspícios dos 

processos involuntários, o 

ansioso está sendo 

constantemente bombardeado 

das memórias de seus erros e de 

projeções catastróficas de 

futuro, e tenderá a se vincular 

ao presente basicamente para 

filtrar ameaças e evidências de 

que o pior está para se repetir 

ou para acontecer. Jaz regido 

pelo medo de ser vencido pelas 

circunstâncias porque não 

consegue encontrar dentro de 

si os recursos que sente serem 

necessários para lidar com a 

vida, que lhe parece 

excessivamente complexa e 

arbitrária. Em função disso, 

uma vez que não se considera 

previamente pronto para 

encarar o mundo, já que se 

baseia num fracasso ou uma 

falta fundadora, atua com a 

máxima busca por 

informações do ambiente, 

chamada hipervigilância, e 

com previsões tenebrosas, 

chamadas de catastrofismo, 

entendendo que só estará à 

altura do que “está para 

acontecer” se estiver 

prevenido e preparado para 

tudo, e por isso tenderá a um 

perfeccionismo insaciável, ao 

qual jamais corresponderá e 

pelo qual certamente se 

frustrará. Para o ansioso, via 

de regra, é “tudo ou nada”, e se 

uma fração do todo não foi 

como o esperado, tenderá a 

considerar toda a experiência 

como fracassada, culpando a si 

mesmo, que deveria ter tido 

um desempenho perfeito, ao 

invés de observar toda a 

complexidade daquilo que 

ocorreu, suas reais capacidades 

de dominar as situação e a 

própria máxima de que coisas 

ruins sempre podem acontecer. 

Sua reação ao não suprimento 

das próprias expectativas 

sobre si mesmo redundará 

numa ampliação da 

autocobrança, num 

recrudescimento do 

perfeccionismo e numa dureza 

ainda maior com e contra si 

mesmo. Esse vórtice vai se 

retroalimentando e agravando 

o problema, podendo até 

transformar uma fobia 

específica em um medo 

generalizado. 

Uma outra característica do 

cérebro humano é a sua 

qualidade transmodular, que, 

conforme Barreiros (2018), nos 

permite transferir para coisas 

sentimentos e significados que 

não lhe pertencem 

naturalmente. Por exemplo: 

enquanto os chimpanzés, em 

sua luta por status no bando, 

jamais atribuem a objetos 

quaisquer usos que não sejam 

instrumentais, para auxiliar 

no consumo de alimentos, os 

seres humanos conseguiram 

traduzir os impulsos de seu 

módulo social para o módulo 

“coisas”, transformando-as em 

participantes do jogo do poder. 

Disso, desenvolvemos aquilo 

que se chama de mente 

metarrepresentacional, capaz 

de atribuir valor e significado a 

ideias e narrativas. Isso 

explica como podemos 

reproduzir emoções e reações 

análogas à da aproximação de 

um predador em 

circunstâncias aparentemente 

seguras, como a ida a um 

supermercado ou a descoberta 

de que fomos bloqueados por 

um amigo nas redes sociais. 

Porque, na medida em que 

desenvolvemos a nossa 

autoimagem a partir de uma 

narrativa que dá sentido ao 

Mundo derredor e que 

incluímos nessa narrativa uma 

miríade de bens que são 

considerados fundamentais 

para nossa posição na 

realidade, quando algum 

desses bens está sob ameaça de 

ser perdido, toda a narrativa é 

afetada, junto de nossa 

autoimagem e, com ela, a 

nossa posição no Mundo e 

diante dos outros. Noutros 

termos: de uma hora para 

outra, tudo parece que 

desmoronará, e isso, através 

das imagens mentais que 

inundam a mente, nos faz 

antecipar situações captadas 

pelo nosso corpo como 

ameaças reais, que ele só 

consegue pensar nos termos de 

ameaça física, e por isso nos 

prepara para a fuga. 

Isso significa que há uma 

característica de neurose 

noogênica (FRANKL, 2016) 

na ansiedade, porque pode ter 

causas que não sejam 

meramente de ordem 

patogênica, mas também de 

matiz existencial. Segundo 

May (1979), toda a 

personalidade humana se 

sustenta sobre o arranjo 

criativo entre tensões 



indissolúveis, sobretudo 

aquela entre o egocentrismo 

(voltado para as próprias 

necessidades) e o interesse 

social (voltado para as 

necessidades alheias), e, 

prossegue ele, como o 

neurótico carece de um sentido 

satisfatório para a vida, essa 

tensão tenderá a pender para o 

lado do egocentrismo, porque 

ele ficará constantemente 

voltado para dentro de si, para 

o seu eu e para as suas 

demandas urgentes. Como ele 

não se sente seguro no Mundo, 

já que não encontrou uma 

chave de leitura 

suficientemente abrangente 

para se situar nele (ou perdeu a 

que tinha quando 

traumatizado), em todas as 

situações tenderá a ver-se no 

centro: “O que os outros estão 

pensando ao meu respeito 

enquanto almoço sozinho?”, 

“Enquanto ele fala, preciso 

saber como respondê-lo…”, 

“Se eu não conseguir ir ao 

jantar hoje, certamente me 

acontecerá o pior!”. Por 

estranho que pareça, todo o 

pessimismo do ansioso para 

consigo mesmo pode ser 

revertido num exagero em 

termos de autoexigência, que 

só se explica finalmente com 

uma distorção de perspectiva a 

respeito dos próprios limites e 

capacidades, porque todo o 

perfeccionismo reside na 

crença sutil de que se 

conseguirá, ou pelo menos se 

deverá conseguir, fazer o 

impossível, e porque todo o 

extremo da culpa acaba dando 

numa consideração distorcida 

a respeito dos reais impactos 

que os próprios erros têm na 

vida dos outros e na realidade 

próxima. Por mais que essa 

culpa tenha raízes em 

situações das mais 

assombrosas, nas quais a 

psique preferiu culpar a vítima 

e não o objeto perpetrador do 

mal, enquanto ela seguir no 

centro da personalidade e o 

indivíduo tender a culpar-se de 

todo o mal que ocorre ao seu 

redor, ela representará uma 

prisão egocentrada, da qual é 

desejável encontrar uma saída. 

O fato é, seguindo Becker 

(1995), que o neurótico, preso 

nesse circuito egocentrado, não 

consegue mais encontrar 

segurança e satisfação naquela 

narrativa parcializadora e 

simplificadora do Mundo, 

compartilhada pelas demais 

pessoas, e não sente que as 

pequenas coisas usuais do dia-

a-dia sejam suficientes para 

legitimar a sua existência, 

porque se percebe deslocado 

daquele arranjo geral que dá 

valor e lugar a cada parte da 

vida. Além disso, o Mundo, 

quando não parcializado, se 

transforma numa massa 

arbitrária e perturbadora de 

fenômenos impessoais e 

aleatórios, diante dos quais o 

sujeito se nota pequeno e 

sempre prestes a sucumbir. 

Nesse ínterim, qualquer 

estímulo negativo, partícipe 

desse Mundo confuso, pode 

causar reações emocionais 

desproporcionais de desespero 

e angústia, enquanto as 

pequenas conquistas diárias 

não exercem o menor impacto. 

Sentindo-se perdido ou 

deslocado de uma vida 

significativa, sem uma régua 

clara para medir as prioridades 

e as emergências, o desconcerto 

mediante as menores coisas, 

motivado por esse pavor 

existencial profundo, pode 

culminar num sentimento 

crônico de frustração e de 

inutilidade, do qual se 

procurará fugir a qualquer 

custo. Nessa hora, entra a 

tentação de se lançar sobre 

uma “tábua de salvação”, que 

seja a entrega a alguém na 

esperança de que essa pessoa 

resolva seus problemas, ou o 

engajamento intenso nalguma 

atividade, como o trabalho 

excessivo, a expectativa de 

satisfação pela conquista de 

alguma meta, como a compra 

do automóvel do ano, ou o 

desenvolvimento de hábitos 

entorpecedores e 

compensatórios, como 

compras, jogos e outros vícios, 

que sobrecarregam e 

hipersensibilizam o sistema 

nervoso, distraindo a mente, 

mas aumentando a 

excitabilidade ansiosa. Essas 

são todas fugas e, portanto, 

tendem a aumentar a sensação 

profunda de ilegitimidade, ao 

fim e ao cabo ampliando a 

angústia. Ainda falta 

encontrar um lugar próprio 

num Mundo significativo. Por 

isso, não encontrando alívio e 

significado nas pequenas 

coisas diárias, o neurótico 

buscará se engajar em causas 

maiores, em grandes 

empreitadas heróicas, pelas 

quais quer provar a si mesmo e 

aos outros o seu valor. Mas é 

justamente essa visão heróica 



Nº 12 | página 27  
 

de si, dificilmente satisfeita na 

prática, que insta na 

culpabilização e no 

perfeccionismo crônicos típicos 

da ansiedade patológica. 

Portanto, aqui não há mais do 

que o prolongamento da 

angústia e do sofrimento. 

A agitação existencial do 

ansioso, que estabelece 

expectativas e exigências 

exageradas a respeito de si 

mesmo e deposita num futuro 

ideal, que ele deverá construir 

com as próprias mãos, uma 

plenificação impossível de ser 

obtida, é o que o impede de 

descansar e fruir no tempo 

presente, de encontrar prazer e 

satisfação nas pequenas coisas. 

Irala (1970) vê aqui uma 

hiperatividade nos processos 

mentais que chama de 

emissivos: quando, a todo o 

instante, o indivíduo está 

preocupado em interpretar, em 

entender, em dominar e em 

responder à realidade derredor, 

visando a evitação de ameaças 

imaginárias e a constante 

construção de um ideal 

vindouro igualmente 

fantasioso. A emissividade, 

pela qual o sujeito vive se 

impondo e combatendo o 

Mundo, sobrecarrega o 

cérebro, desgasta o sistema 

nervoso e amplia a turbidez 

mental. Essa agitação impede 

a participação dos processos 

mentais chamados receptivos, 

que são aqueles pelos quais nos 

damos aos estímulos 

derredores sem pensar em nós 

mesmos, recebendo-os pelo que 

são, os saboreando, apreciando 

e descansando neles, sem 

precisar impor nada e nem nos 

colocarmos no centro. Por isso, 

retomando Becker (1995), o 

ansioso não consegue se 

acalmar e ter refrigério naquilo 

que de bom está diante dele, 

optando por filtrar o que há de 

ruim e ameaçador e que possa 

comprometer o futuro, 

almejado como projeto ideal 

para compensar a falta de 

presença e de participação 

efetiva e legítima no tempo de 

agora. 

Segundo May (1979), é quando 

o neurótico deixa de lutar 

contra a realidade de si mesmo 

e do Mundo, no sentido da 

dificuldade de assimilar a 

própria estrutura da existência 

ao procurar de si e do Mundo 

um tipo de satisfação que 

nenhuma das partes pode 

oferecer, e quando, assim, ele 

deixa de reinvestir nas 

expectativas ilusórias, que 

apenas lhe roubam a 

possibilidade de se entregar ao 

presente e vivem a lhe frustrar, 

é que encontrará a 

oportunidade de encarar a 

própria circunstância, sem 

fugas, e, passando pela crise, 

encontrar meios de adaptar-se 

de um novo e mais adequado 

modo à existência. Nessa hora, 

quando não puder mais contar 

com as “tábuas de salvação”, 

com projeções idealizadas e 

com autocobranças injustas, 

perceberá como a sua visão de 

Mundo tornou-se disfuncional 

e estará aberto a ressignificar, 

de maneira mais realista, sua 

autoimagem e seu lugar num 

Mundo Novo. Ele deixará de 

depositar em suas mãos 

responsabilidades maiores do 

que aquelas que lhe cabem, 

entendendo que não 

conseguirá, jamais, construir 

um refúgio isento de 

contradição e de certo nível de 

sofrimento, e não mais 

assumirá culpas que não lhe 

pertencem, porque entenderá 

que nem tudo o que dá errado 

se deve ao seu mau 

desempenho – portanto, será 

responsável apenas pelo que de 

fato fez ou deixou de fazer. 

Não mais seguindo pela vereda 

heróica, conseguirá melhor se 

contentar com o que já possui, 

e o Amanhã, ao invés de se 

tornar um tirano, sempre 

cobrando a respeito de uma 

plenitude impossível, se 

reverterá numa inspiração e na 

esperança do crescimento de 

uma felicidade que já existe no 

hoje, porque então se poderá 

de fato abandonar o 

egocentrismo extrapolado e 

viver, da faculdade de 

autodistanciamento, a 

autotranscendência, que é a 

capacidade de atribuir sentido 

e valor à própria vida pela 

entrega apaixonada a algo 

exterior a si mesmo, a uma 

bela obra, a uma missão, a 

uma jornada (FRANKL, 

2016). Lembre-se: quando nos 

sentimos em jornada, não 

depositamos no futuro a 

realização de tudo o que não 

temos, mas a conclusão 

natural daquilo que já temos 

vivido no agora. 

 

*O escrito acima serve para 

introduzir o tema da ansiedade 



e para auxiliar na reflexão 

sobre o tema. Todavia, não 

deve ser considerado exaustivo 

e nem suficiente. Caso você 

esteja passado por sofrimentos 

psicológicos de matiz ansioso, 

ou de outras matizes, ou tenha 

maiores dúvidas a respeito 

disso, procure por atendimento 

profissional qualificado, 

porque o tratamento de toda a 

psicopatologia precisa passar 

pelo consultório de um 

psicólogo e, não raro, pelo 

acompanhamento 

psiquiátrico. Não hesite em 

procurar ajuda! 

 

Referências: 

BARREIROS, D. P. Guerra, ética e 
etiologia. In.: Sobre a Guerra (Org. 
José Luís Fiori). Petrópolis, RJ: Vozes, 
2018. 

BECKER, E. A Negação da Morte. Rio 
de Janeiro: Editora Record, 1995. 

CAMPBELL, J. As Máscaras de Deus, 
Vol. I. São Paulo: Palas Athena, 2010. 

FRANKL, V. Psicoterapia e Sentido da 
Vida. São Paulo: Quadrante, 2016. 

GOLEMAN, D. Foco. Rio de Janeiro: 
Objetiva, 2014. 

HANSON, R.; HANSON, F. O Poder da 
Resiliência. Rio de Janeiro: Sextante, 
2019. 

IRALA, N. Controle Cerebral e 
Emocional. São Paulo: Loyola, 1970. 

LEVINE, P. A. O Despertar do Tigre. 
São Paulo: Summus, 1999. 

MAY, R. A Arte do Aconselhamento 
Psicológico. Petrópolis, RJ: Vozes, 
1979. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Entrevista com o Dr. David 

Koyzis 

Realizada por Natanael 

Pedro Castoldi 

Traduzida por Vitor 

Beuren Andrade 

David T. Koyzis is a Global 

Scholar with Global Scholars 

Canada and holds the PhD in 

government and international 

studies from the University of 

Notre Dame. He is the author 

of two books and numerous 

chapters and articles, both 

scholarly and popular. He lives 

in Hamilton, Ontario, Canada, 

with his wife and daughter. 

David T. Koyzis é Global 

Scholar da Global Scholars 

Canada, e possui doutorado em 

Governo             e            Estudos  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Internacionais pela 

Universidade de Notre Dame. 

Ele é autor de dois livros e 

numerosos capítulos e artigos, 

tanto acadêmicos quanto 

populares. Ele mora em 

Hamilton, Ontário, Canadá, 

com sua esposa e filha. 

NATANAEL – É uma imensa 

honra, Dr. Koyzis, poder te 

entrevistar. Muito obrigado 

pela sua disponibilidade! Nós, 

da Revista Fé Cristã, nos 

alegramos muito com essa 

oportunidade. Gostaríamos, se 

não se importar, de conhecer 

brevemente um pouco sobre a 

história da tua formação 

intelectual e espiritual e os 

caminhos que te levaram ao 

pensamento reformacional, 

conforme o público brasileiro 

pôde   conhecer   no    já  clássico  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Visões e Ilusões Políticas 

(Vida Nova, 2014). Quais as 

grandes questões que te 

conduziram nesse processo? 

Como a filosofia reformacional 

foi útil para lidar com elas? 

Fique à vontade. 

KOYZIS – Obrigado, 

Natanael. Estou muito feliz 

por estar aqui com você. 

I was raised in a Christian 

home by believing parents 

near Chicago in the United 

States. My father was from 

Cyprus and came to a saving 

knowledge of Jesus Christ 

through the Reformed 

Presbyterians of North 

America. My mother was born 

and raised in the state of 

Michigan. She and Dad met at 

a bible college in Chicago and 



decided to marry. I am the 

first of their six children. We 

attended two church 

congregations in succession, 

both of which put a premium 

on their members’ knowledge 

of the Bible. 

After graduating from high 

school, I attended a Christian 

university in Minnesota, and 

that is where I came into 

contact with reformational 

philosophy, including 

Abraham Kuyper and 

Herman Dooyeweerd. I read 

every book on the subject that 

I could get my hands on. All of 

this came, not from the 

classroom or lectures, but from 

a fellow student who had a 

small personal library of these 

books. They made a deep 

impression on me at a time 

when I was trying to find my 

way as a servant of God’s 

kingdom. It simply made sense 

that God in Christ is sovereign 

over the whole of life and that 

we do not hold anything back 

from him. Many Christians 

follow a more dualistic 

approach, acquiescing in the 

division of life into sacred and 

secular realms. But in reality 

we serve God in everything we 

do and with every gift he has 

given us. A reformational 

approach seemed to me to 

embody this wisdom more 

than other Christian 

traditions. 

After my undergraduate 

education, I studied at the 

Institute for Christian Studies 

in Toronto, and then at the 

University of Notre Dame in 

Indiana, USA. There I wrote 

my PhD dissertation on 

Dooyeweerd and neo-Thomist 

philosopher Yves R. Simon, 

who wrote on authority and 

democracy out of the Catholic 

tradition. I have been 

interested in the relationship 

between Reformed and 

Catholic thought for many 

years now, and this is reflected 

in both of my published books, 

Visões e Ilusões Políticas and 

We Answer to Another: 

Authority, Office, and the 

Image of God. 

After earning my PhD, I 

started teaching at a Christian 

university here in Canada. 

When I arrived, I learned that 

I was expected to teach a 

course in political ideologies. I 

couldn’t find a book that did 

what I thought needed to be 

done in such a course, so 

within a few years I began 

writing a manuscript that 

would become Visões e Ilusões 

Políticas. 

KOYZIS – Obrigado, 

Natanael. Estou muito feliz 

por estar aqui com você. 

Fui criado em um lar cristão 

por pais crentes perto de 

Chicago, nos Estados Unidos. 

Meu pai era de Chipre, e veio a 

um conhecimento salvador de 

Jesus Cristo através da Igreja 

Presbiteriana Reformada da 

América do Norte. Minha mãe 

nasceu e foi criada no estado de 

Michigan. Ela e meu pai se 

conheceram em uma faculdade 

bíblica em Chicago, e 

decidiram se casar. Eu sou o 

primeiro de seus seis filhos. 

Frequentamos sucessivamente 

duas congregações da igreja, as 

quais valorizavam o 

conhecimento que seus 

membros tinham da Bíblia. 

Depois de me formar no ensino 

médio, frequentei uma 

universidade cristã em 

Minnesota, e foi aí que entrei 

em contato com a filosofia 

reformacional, incluindo 

Abraham Kuyper e Herman 

Dooyeweerd. Li todos os livros 

que pude sobre o assunto. 

Tudo isso veio, não da sala de 

aula ou das palestras, mas de 

um colega que tinha uma 

pequena biblioteca pessoal 

com tais livros. Eles causaram 

uma profunda impressão em 

mim, em um momento em que 

eu estava tentando encontrar 

meu caminho como servo do 

reino de Deus. Simplesmente 

fazia sentido que Deus em 

Cristo é soberano sobre toda a 

vida, e que não escondemos 

nada dele. Muitos cristãos 

seguem uma abordagem mais 

dualista, concordando com a 

divisão da vida em reinos 

sagrados e seculares. Mas, na 

realidade, servimos a Deus em 

tudo o que fazemos e com cada 

dom que ele nos deu. Uma 

abordagem reformacional me 

pareceu incorporar essa 

sabedoria mais do que outras 

tradições cristãs. 

Após minha graduação, 

estudei no Instituto de 

Estudos Cristãos em Toronto e 

depois na Universidade de 

Notre Dame, em Indiana, 

EUA. Lá escrevi minha tese de 



Nº 12 | página 31  
 

doutorado sobre Dooyeweerd e 

o filósofo neotomista Yves R. 

Simon, que escreveu sobre 

autoridade e democracia fora 

da tradição católica. Há 

muitos anos, me interesso pela 

relação entre o pensamento 

reformado e católico, e isso se 

reflete em meus dois livros 

publicados, Visões e Ilusões 

Políticas e We Answer to 

Another: Authority, Office, 

and the Image of God (Nós 

Respondemos a Outro: 

Autoridade, Ofício e a Imagem 

de Deus). 

Depois de obter meu 

doutorado, comecei a ensinar 

em uma universidade cristã 

aqui no Canadá. Quando 

cheguei, soube que era 

esperado que eu ministrasse 

um curso de ideologias 

políticas. Não encontrei um 

livro que fizesse o que eu 

achava que precisava ser feito 

nesse curso; assim, em poucos 

anos comecei a escrever um 

manuscrito que se tornaria 

Visões e Ilusões Políticas. 

NATANAEL – Desde 2013, o 

brasileiro tem se interessado 

muito por questões políticas. O 

evangélico brasileiro tem 

intensificado esse interesse 

desde 2016. Podemos 

considerar que ainda estamos 

em vias de amadurecer nossa 

consciência política e que, 

nesse tempo delicado, estamos 

sempre suscetíveis de ilusões e 

seduções políticas. Em vista 

disso, segundo as perspectivas 

do senhor, o que qualifica um 

pensamento político saudável? 

O que o brasileiro deve 

considerar para firmar uma 

filosofia política segura e reta 

aos olhos do Senhor? 

KOYZIS – Excellent 

questions! I think two things 

are needed for those claiming 

to follow Jesus Christ. First, 

we should keep our eyes on 

him and on his will for our 

lives, both as individuals and 

as members of various 

communities. Second, we 

should keep our feet firmly on 

the ground, aware of the 

realities of the world as God 

has created it. With respect to 

our social and political life, 

this entails an awareness of the 

multiplicity of communities in 

which we are embedded and of 

which we are part. The several 

political ideologies attempt in 

their own ways to undermine 

what I call societal 

pluriformity. Liberal 

individualism attempts to 

reshape every community into 

a voluntary association, 

downplaying legitimate 

obligations to which we have 

not freely consented. The 

various forms of collectivism 

would have us believe that all 

individuals and communities 

derive their respective 

authorities from an all-

encompassing community of 

some sort, whether that be the 

state, the nation, the 

democratic people, or the 

economic class. 

What we need to do is to tell 

our own stories that make it 

clear that this pluriformity is a 

good thing and that we need to 

respect it. 

But let me mention another 

element that is especially 

relevant to Brazil. As the 

gospel spreads in your 

country, Christians need to 

develop traditions supportive 

of the rule of law and 

constitutional government. 

They need to live lives that are 

upright and respectful of the 

interests of their neighbours. 

Corruption is a fact of life in so 

many countries in the world, 

and, sad to say, Brazil is no 

exception. I hope and pray 

that Christians can help to 

nurture a political culture of 

honesty and just relations with 

each other in the context of 

their political institutions. No 

country is perfect, of course, 

but Brazil has so much 

potential, and its people 

deserve better than they have 

had thus far. 

KOYZIS – Excelentes 

perguntas! Acho que duas 

coisas são necessárias para 

aqueles que afirmam seguir a 

Jesus Cristo. Primeiro, 

devemos manter nossos olhos 

nele e em sua vontade para 

nossas vidas, tanto como 

indivíduos quanto como 

membros de várias 

comunidades. Em segundo 

lugar, devemos manter os pés 

firmes no chão, cientes das 

realidades do mundo como 

Deus o criou. No que diz 

respeito à nossa vida social e 

política, isso implica uma 

consciência da multiplicidade 

de comunidades nas quais 

estamos inseridos e das quais 

fazemos parte. As várias 

ideologias políticas tentam, à 



sua maneira, minar o que 

chamo de pluriformidade 

social. O individualismo liberal 

tenta remodelar cada 

comunidade em uma 

associação voluntária, 

minimizando obrigações 

legítimas com as quais não 

consentimos livremente. As 

várias formas de coletivismo 

nos fazem acreditar que todos 

os indivíduos e comunidades 

derivam suas respectivas 

autoridades de uma 

comunidade abrangente de 

algum tipo, seja o estado, a 

nação, o povo democrático ou 

a classe econômica. 

O que precisamos fazer é 

contar nossas próprias 

histórias que deixem claro que 

essa pluriformidade é uma 

coisa boa e que precisamos 

respeitá-la. 

Mas deixe-me mencionar outro 

elemento que é especialmente 

relevante para o Brasil. À 

medida que o evangelho se 

espalha em seu país, os cristãos 

precisam desenvolver 

tradições que apoiem o estado 

de direito e o governo 

constitucional. Eles precisam 

viver vidas que sejam retas e 

que respeitem os interesses de 

seus vizinhos. A corrupção é 

um fato da vida em muitos 

países do mundo e, 

infelizmente, o Brasil não é 

exceção. Espero e oro para que 

os cristãos possam ajudar a 

nutrir uma cultura política de 

honestidade e relações justas 

uns com os outros no contexto 

de suas instituições políticas. 

Nenhum país é perfeito, é 

claro, mas o Brasil tem muito 

potencial, e seu povo merece 

mais do que teve até agora. 

NATANAEL – Quando 

falamos sobre o momento 

político brasileiro, e 

considerando que estamos num 

ano de eleições presidenciais, 

naturalmente somos levados à 

questão da ideologia. No seu 

livro Visões e Ilusões, a 

ideologia é encarada como um 

fenômeno religioso associado à 

idolatria. O que exatamente 

qualifica a ideologia como 

idolatria? Poderia exemplificar 

como isso aparece na ideologia 

liberal? 

KOYZIS – An idol is 

something within God’s 

creation to which our hearts 

ascribe divine status. We are 

familiar, especially from the 

Old Testament, with the idols 

that pagans made of wood and 

stone. Nowadays our idols are 

more subtle. We make idols 

out of career success, wealth, 

prestige, and so forth. Political 

ideologies take something 

good out of creation, for 

example, individual freedom, 

national solidarity, or 

communal ownership of 

property, and effectively make 

of it a god. Liberals are right to 

value individual freedom, but 

they go astray when they 

elevate this notion above 

every other consideration, 

especially communal 

obligations without which no 

society can survive, much less 

flourish. 

KOYZIS – Um ídolo é algo 

dentro da criação de Deus ao 

qual nossos corações atribuem 

status divino. Estamos 

familiarizados, especialmente 

do Antigo Testamento, com os 

ídolos que os pagãos faziam de 

madeira e pedra. Hoje em dia 

nossos ídolos são mais sutis. 

Fazemos ídolos com sucesso na 

carreira, riqueza, prestígio e 

assim por diante. As ideologias 

políticas tomam algo de bom 

da criação, por exemplo, a 

liberdade individual, a 

solidariedade nacional ou a 

propriedade comunal da 

propriedade, e fazem disso 

efetivamente um deus. Os 

liberais estão certos em 

valorizar a liberdade 

individual, mas se desviam 

quando elevam essa noção 

acima de qualquer outra 

consideração, especialmente 

obrigações comunais sem as 

quais nenhuma sociedade pode 

sobreviver, muito menos 

florescer. 

NATANAEL – No Brasil o 

pensamento político tem girado 

ao redor do dualismo Direita e 

Esquerda, com a Direita 

associada ao liberalismo 

econômico e ao 

conservadorismo, com alto teor 

nacionalista, e a Esquerda 

ligada ao liberalismo moral e 

ao socialismo, com um maior 

teor internacionalista. O 

dualismo Direita e Esquerda é 

realmente útil e elucidativo? 

KOYZIS – No, I don’t think 

so. The terms right and left 

originated with the seating of 

deputies in the French 



Nº 12 | página 33  
 

National Assembly in 1789 at 

the time of the Revolution. 

Monarchists sat to the right of 

the speaker, while republicans 

sat to his left. Unfortunately, 

this division is still with us, but 

it obscures more than it 

clarifies. I doubt very much 

that most Brazilians on the 

“right” are monarchists 

(except for the admirers of 

Dom Pedro II, I suppose), and 

those on the “left” are not 

exactly distinguished by their 

republicanism. The meanings 

of these terms are constantly 

changing. What left and right 

mean today is quite different 

from what it meant when I 

was growing up in the United 

States. 

But there’s another 

consideration. When people 

use these labels, they often do 

so to try to discredit those with 

whom they disagree. If Adolf 

Hitler was on the right, then 

those on the right must bear 

guilt by association with 

Hitler. If Josef Stalin was on 

the left, then anyone on the 

left must be guilty of Stalin’s 

crimes against his own people. 

I would much prefer to 

dispense with the labels 

altogether, because I think 

people with political 

disagreements might be more 

willing to sit down and discuss 

them with each other rather 

than pinning a label on them 

and thereby dismissing the 

altogether. 

KOYZIS – Não, acho que 

não. Os termos direita e 

esquerda originaram-se com o 

assento dos deputados na 

Assembleia Nacional Francesa 

em 1789, na época da 

Revolução. Os monarquistas 

sentavam-se à direita do 

orador, enquanto os 

republicanos sentavam-se à 

sua esquerda. Infelizmente, 

essa divisão ainda está 

conosco, mas obscurece mais 

do que esclarece. Duvido 

muito que a maioria dos 

brasileiros de “direita” seja 

monarquista (exceto os 

admiradores de Dom Pedro II, 

suponho), e os de “esquerda” 

não se distinguem exatamente 

pelo republicanismo. Os 

significados desses termos 

estão em constante mudança. 

O que esquerda e direita 

significam hoje é bem diferente 

do que significava quando eu 

estava crescendo nos Estados 

Unidos. 

Mas, há outra consideração. 

Quando as pessoas usam esses 

rótulos, geralmente o fazem 

para tentar desacreditar 

aqueles dos quais discordam. 

Se Adolf Hitler estava à 

direita, então aqueles que 

estão à direita devem ser 

culpados por associação com 

Hitler. Se Josef Stalin estava à 

esquerda, então qualquer um 

da esquerda deve ser culpado 

dos crimes de Stalin contra seu 

próprio povo. Eu preferiria 

dispensar completamente os 

rótulos, porque acho que as 

pessoas com divergências 

políticas podem estar mais 

dispostas a sentar e discuti-las 

umas com as outras, do que 

com rotulá-las e, assim, 

descartá-las completamente. 

NATANAEL – Nesse 

momento, penso que seja 

interessante para o leitor 

brasileiro uma demonstração 

sucinta a respeito dos perigos 

do conservadorismo e do 

socialismo, já que eles têm sido 

as grandes forças ideológicas 

em disputa. No que realmente 

divergem e no que se 

assemelham? É legítimo 

entendermos que um deles é 

melhor do que o outro? 

KOYZIS – Well, I think both 

conservatism and socialism 

have made positive 

contributions to the political 

conversation. Conservatism is 

right about tradition. We 

could scarcely live without 

what has been handed down to 

us by previous generations. 

We are more like our parents 

than we are unlike them. 

Political cultures do not spring 

up from the ground out of 

nothing. They consist of a 

huge number of attitudes and 

customs that make up the 

distinctive characteristics of 

particular groups of people. 

But if we do not subject our 

traditions to scrutiny, 

evaluating them according to 

standards transcending them, 

then we risk perpetuating 

injustices. I think especially of 

the racial segregation in the 

American South that was still 

a reality when I was growing 

up. Only when this particular 

tradition was abandoned did 

things begin to improve for 

Americans of African 

ancestry. 



Socialism, on the other hand, 

is correct in alerting us to the 

need for economic systems 

that fairly distribute the 

world’s wealth. An economy 

dominated by a small elite 

group at the top is not a fair 

economic system. We cannot, 

of course, arbitrarily 

redistribute all wealth to reach 

an unattainable goal of 

absolute equality. And we 

ought to respect the 

pluriformity of economic 

communities as well–

something which socialists 

tend to forget. Communal 

ownership of property is a fact 

of life. But such ownership 

properly belongs to multiple 

communities, not just the 

state or the nation. 

KOYZIS – Bem, acho que 

tanto o conservadorismo 

quanto o socialismo deram 

contribuições positivas para a 

conversa política. O 

conservadorismo está certo 

sobre a tradição. Dificilmente 

poderíamos viver sem o que 

nos foi transmitido pelas 

gerações anteriores. Somos 

mais parecidos com nossos pais 

do que diferentes deles. As 

culturas políticas não nascem 

do nada. Eles consistem em um 

grande número de atitudes e 

costumes que compõem as 

características distintivas de 

grupos particulares de pessoas. 

Mas, se não submetermos 

nossas tradições ao escrutínio, 

avaliando-as de acordo com 

padrões que as transcendem, 

corremos o risco de perpetuar 

injustiças. Penso 

especialmente na segregação 

racial no sul dos Estados 

Unidos, que ainda era uma 

realidade quando eu era 

criança. Somente quando essa 

tradição em particular foi 

abandonada, as coisas 

começaram a melhorar para os 

americanos de ascendência 

africana. 

O socialismo, por outro lado, 

está correto ao nos alertar para 

a necessidade de sistemas 

econômicos que distribuam de 

forma justa a riqueza do 

mundo. Uma economia 

dominada por um pequeno 

grupo de elite no topo não é um 

sistema econômico justo. Não 

podemos, é claro, redistribuir 

arbitrariamente toda a riqueza 

para alcançar um objetivo 

inatingível de igualdade 

absoluta. E também devemos 

respeitar a pluriformidade das 

comunidades econômicas – 

algo que os socialistas tendem 

a esquecer. A propriedade 

comunal da propriedade é um 

fato da vida. Mas, tal 

propriedade pertence 

propriamente a várias 

comunidades, não apenas ao 

estado ou à nação. 

NATANAEL – O Brasil, como 

um país católico romano, 

certamente baseia o motivo 

básico de sua cosmovisão 

política no catolicismo. Temos 

visto crescendo entre nós um 

movimento pela chamada 

Doutrina Social da Igreja, que 

advoga o reinado universal do 

Cristo Rei a partir da 

legitimidade de Roma 

enquanto organismo político e 

do chamado Princípio da 

Subsidiariedade. O Princípio da 

Subsidiariedade, que trabalha 

com uma hierarquia que vai do 

indivíduo, passa pelos 

organismos políticos 

intermediários e termina no 

Estado e na Igreja, deve ser 

considerado útil e benéfico? De 

que maneira o conceito 

reformacional da Soberania das 

Esferas dialoga com a 

Subsidiariedade? 

KOYZIS – I have 

considerable respect for the 

principle of subsidiarity and 

for the Catholic social 

teachings that have made 

much of it. But I see it as a way 

to mitigate the possible defects 

of a hierarchical conception of 

society. In short, it has its 

limits as a foundation for a 

pluriform society. Sphere 

sovereignty, which is rooted in 

the Reformation and was 

given substance in the writings 

of Kuyper and others, 

presupposes a nonhierarchical 

view of society. God confers his 

authority on a variety of 

agents, including individuals 

and communities. He does this 

directly and not through an 

intermediary such as the state 

or the institutional church. 

Nevertheless, there are 

practical convergences 

between the two principles as 

they are worked out in society. 

This is why Kuyper’s Anti-

Revolutionary Party was able 

to enter into coalition 

governments with the Catholic 

party of his day. This is also 

why Catholics and 

Evangelicals in the United 

States have been able to co-



Nº 12 | página 35  
 

operate in shared ventures, 

such as Evangelicals and 

Catholics Together. 

KOYZIS – Tenho um grande 

respeito pelo princípio da 

subsidiariedade e pelos 

ensinamentos sociais católicos 

que o deram valor. Mas, eu 

vejo isso como uma forma de 

mitigar os possíveis defeitos de 

uma concepção hierárquica da 

sociedade. Em suma, tem seus 

limites como fundamento de 

uma sociedade pluriforme. A 

soberania das esferas, que está 

enraizada na Reforma e 

ganhou substância nos escritos 

de Kuyper e outros, pressupõe 

uma visão não hierárquica da 

sociedade. Deus confere sua 

autoridade a uma variedade de 

agentes, incluindo indivíduos e 

comunidades. Ele faz isso 

diretamente e não por meio de 

um intermediário, como o 

estado ou a igreja 

institucional. No entanto, 

existem convergências 

práticas entre os dois 

princípios à medida que são 

trabalhados na sociedade. É 

por isso que o Partido Anti-

Revolucionário de Kuyper 

conseguiu entrar em governos 

de coalizão com o partido 

católico de sua época. É 

também por isso que católicos 

e evangélicos nos Estados 

Unidos puderam cooperar em 

empreendimentos 

compartilhados, como 

Evangelicals and Catholics 

Together (Evangélicos e 

Católicos Unidos). 

NATANAEL – Nos debates 

políticos ao redor do Ocidente 

muito se tem argumentado em 

favor da chamada Democracia. 

Ela chega a parecer algo 

legítimo por si mesmo, de 

maneira que ninguém parece 

questionar sobre seus 

fundamentos. A partir do que 

já conversamos, sabemos que 

há um credo, uma confissão 

religiosa na base da 

Democracia. Faz sentido essa 

afirmação? Isso me leva a 

acrescentar: está disponível ao 

cristão, nas condições de nosso 

tempo atual, algo melhor do 

que a Democracia? Ou devemos 

procurar melhorar a 

Democracia? 

KOYZIS – Well, Winston 

Churchill once observed that 

democracy is the worst form of 

government, except for all the 

others. Churchill was affirming 

democracy in a very modest 

way. We ought not to expect it 

to deliver the kingdom of God 

into our laps. We ought not 

attach utopian expectations to 

democracy. It is a mere form of 

government, but almost 

certainly better than 

autocratic regimes, military 

dictatorships, and oligarchies 

unresponsive to the citizens. 

Democracy is no guarantee 

against bad government or 

even tyrannical government 

on behalf of a supposed 

majority. But it does play an 

important role in keeping our 

governments accountable to 

the governed. 

KOYZIS – Bem, Winston 

Churchill observou certa vez 

que a democracia é a pior 

forma de governo, exceto 

todas as outras. Churchill 

estava modestamente 

ratificando a democracia. Não 

devemos esperar que ela 

entregue o reino de Deus em 

nosso colo. Não devemos 

colocar expectativas utópicas 

sobre a democracia. É uma 

mera forma de governo, mas 

quase certamente melhor do 

que regimes autocráticos, 

ditaduras militares e 

oligarquias que não respondem 

aos cidadãos. A democracia 

não é garantia contra o mau 

governo ou mesmo o governo 

tirânico em nome de uma 

suposta maioria. Mas 

desempenha um papel 

importante em manter nossos 

governos responsáveis perante 

os governados. 

NATANAEL – Em vista 

dessas coisas, penso ser 

oportuno questionar ao 

professor: que modelo político, 

na sua opinião, melhor 

responderia à Palavra de Deus? 

De que maneira essa opção 

cristã nos coloca fora da 

ideologia? 

KOYZIS – There is no single 

best political model. There is, 

in fact, a variety of models 

capable of doing public justice 

within the context of specific 

political communities. 

Americans have a presidential 

republic. The United Kingdom 

and Canada have 

constitutional monarchies. 

Each works well within the 

traditions that support it. 

Some countries, such as 

Canada, the US, and Brazil, 

are federal systems, while 



others, such as France, 

Denmark, and Hungary, have 

unitary governments. 

KOYZIS – Não existe um 

melhor modelo político único. 

Há, de fato, uma variedade de 

modelos capazes de fazer 

justiça pública no contexto de 

comunidades políticas 

específicas. Os americanos têm 

uma república presidencial. O 

Reino Unido e o Canadá têm 

monarquias constitucionais. 

Cada um funciona bem dentro 

das tradições que o sustentam. 

Alguns países, como Canadá, 

Estados Unidos e Brasil, são 

sistemas federais, enquanto 

outros, como França, 

Dinamarca e Hungria, têm 

governos unitários. 

NATANAEL – Tenho visto 

pelas tuas redes sociais que o 

senhor tem se ocupado e se 

preocupado com a política 

brasileira. Com base naquilo 

que está percebendo de nosso 

país e, principalmente, da 

atuação da Igreja brasileira, há 

alguma advertência ou 

orientação que gostaria de nos 

dar? O senhor percebe que 

temos ido por um caminho 

ruim ou sendo ameaçados por 

um perigo político real? Que 

ideias e que ações práticas 

poderíamos tomar para 

aproximar os corações 

brasileiros de uma filosofia 

política mais próxima da 

Vontade de Deus? 

KOYZIS – I think Brazilians 

need to be sceptical of those 

politicians who promise too 

much–who want them to 

believe that they are the 

saviours of the nation. One of 

the genuine flaws of 

democracy is that it 

encourages candidates for 

public office to overextend 

themselves–to make promises 

they must know they cannot 

keep. And certainly do not try 

to tie the coming of the 

kingdom of God to the 

promises of a would-be office 

holder. 

KOYZIS – Acho que os 

brasileiros precisam desconfiar 

daqueles políticos que 

prometem demais – que 

pretendem ser os salvadores da 

nação. Uma das falhas 

genuínas da democracia é que 

ela encoraja os candidatos a 

cargos públicos a se excederem 

– a fazer promessas que sabem 

não poder cumprir. E, sem 

dúvidas, não tente vincular a 

vinda do Reino de Deus às 

promessas de um candidato a 

titular de um cargo. 

NATANAEL – Finalizo essa 

entrevista reforçando que é 

uma honra para a Revista Fé 

Cristã essa oportunidade de 

conversar contigo. Muito 

obrigado pela gentileza de tirar 

um tempo para nós e para 

nosso público leitor. Deus te 

abençoe muito, professor! Tu é 

uma bênção para nós, 

brasileiros. Gostaria de 

acrescentar algo às tuas falas 

anteriores? Fique à vontade. 

KOYZIS – Thank you so 

much for this opportunity to 

talk with you. During the past 

several years, since the 

publication of the first edition 

of my book in 2014, I have 

come to have a deep affection 

for the Brazilian people. I 

visited your country in 2016, 

and I found my hosts 

wonderfully warm and 

hospitable. Que Deus abençoe 

o povo brasileiro! 

KOYZIS – Muito obrigado 

por esta oportunidade de falar 

com você. Durante os últimos 

anos, desde a publicação da 

primeira edição do meu livro 

em 2014, passei a ter um 

profundo carinho pelo povo 

brasileiro. Visitei seu país em 

2016 e encontrei meus 

anfitriões maravilhosamente 

calorosos e hospitaleiros. Que 

Deus abençoe o povo 

brasileiro! 



 


