
 

  



\\ Sumário 

 

 

4. Editorial 

2 anos de Revista Fé Cristã 

 

5. Devocional 

A figueira sem frutos   

 

8. Apologética 

A Bíblia ensina uma cosmologia 

ultrapassada? 

 

12. Psicologia 

A Pandemia e a revolução do espírito 

 

18. Soteriologia 

(Re)Definindo o pecado 

 

26. Conversando com...        

Bella Falconi 

 

30. Missiologia 

Como seria “um Paulo” em Atenas? A 

importância do preparo missionário 

 

 

33. Política 

A Queda do homem e o Estado Civil 

 

41. Arte 

VINDE: Uma série fotográfica sobre 

redenção 



  

 

 

 

 

 

FUNDADA EM 2020 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos Motta 

EDITOR-ADJUNTO: Wallas Pinheiro IDENTIDADE 

VISUAL: Gabriel Ferreira CAPA: Marcos Motta DESIGN 

INTERNO: Marcos Motta REVISÃO: Lorena Garrucho 

CONTRIBUIÇÕES NA EDIÇÃO: Equipe de 

colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos Motta 
PUBLICIDADE / DIVULGAÇÃO / PROPAGANDA: 
Equipe de colaboradores ATENDIMENTO AO LEITOR: 

Marcos Motta CONTATO: redes sociais.  

REVISTA FÉ CRISTÃ, edição 11, ano 3, nº 11, janeiro-maio 

de 2022, é uma publicação cristã independente, 

interdenominacional e mantida tão somente por seus 

colaboradores. EDIÇÕES ANTERIORES: disponíveis para 

download no endereço eletrônico da revista. Disponíveis 

para pedido através de contato via redes sociais oficiais. 

A REVISTA FÉ CRISTÃ não tem fins lucrativos. Este é um 

material gratuito, portanto, este arquivo não pode ser 

vendido. O compartilhamento via redes sociais e 

dispositivos eletrônicos é livre. A impressão, total ou 

parcial, para uso pessoal ou congregacional, no caso de 

igrejas, é totalmente permitida, desde que, quando de uso 

público, a fonte do material seja citada. O conteúdo de 

cada coluna e/ou artigo é de inteira responsabilidade de 

seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista



 

 

 

 

 

 

hegamos ao mês de 

Maio de 2022. Há 2 

anos, nascia a Revista 

Fé Cristã. Naquela época, 

havia uma discussão na 

internet sobre a moralidade ou 

imoralidade de se 

compartilhar, de maneira não-

autorizada, arquivos em 

formato PDF de livros pagos. 

Um grande número de 

pastores-escritores famosos 

estava no epicentro do 

combate à pirataria e, 

consequentemente, ao 

compartilhamento não-

autorizado de suas obras. As 

redes sociais ferviam.  

Tivemos, então, a ideia de 

criarmos uma publicação de 

qualidade, que abordasse os 

principais assuntos teológicos 

de maneira séria e inteligente - 

e que fosse gratuita. Ah, e o 

principal: que pudesse ser 

compartilhada em formato 

PDF por qualquer pessoa, 

sem custos. Surgiu a revista. 

Interessante notar que, do 

time inicial, apenas este que 

vos escreve permaneceu no 

projeto. Na medida em que 

certas    reformulações    foram  

 

 

 

 

 

sendo aplicadas, alguns 

irmãos deixaram o projeto, 

enquanto muitos outros 

ingressaram.  

Deus foi bondoso conosco.  

Hoje, centenas de pessoas 

compartilham os arquivos da 

Revista, e outras milhares 

acessam nossa plataforma 

anualmente. À título de 

curiosidade, vale testificar 

que, nos dois anos que se 

passaram, o site 

revistafecrista.com foi 

acessado mais de sete mil 

vezes, por pessoas de 

aproximadamente 15 países. 

E, assim, chegamos aqui, e é 

com grande alegria que 

disponibilizamos para você a 

edição de número 12 da 

Revista Fé Cristã. Ainda 

buscando melhorias nos 

processos, tentando 

identificar qual é a 

periodicidade adequada para 

as publicações no site e no 

formado PDF, mas firmes e 

fortes pela Graça de Deus e 

para a Glória do Seu Nome. 

Como disse Paulo, “antes, 

trabalhei mais do que todos eles; 

contudo, não eu, mas a graça de 

Deus comigo.” (1 Coríntios 

15:10). 

Esta edição 

A presente edição, como já é 

de costume, está recheada 

com artigos abençoadíssimos, 

nos quais tratamos de diversos 

temas em assuntos como 

psicologia, política, 

apologética, filosofia, missões 

e arte - e não podemos deixar 

de falar da entrevista 

confrontadora concedida a 

nós por uma das cristãs mais 

influentes da internet no 

momento: Bella Falconi.  

Pontuamos, também, que três 

artigos desta edição foram 

assinados por colaboradores 

estreantes. Os irmãos Fabrício 

Lovato, Natan Soares e 

Marcelo Carvalho enviaram 

seus primeiros artigos e nós 

tivemos o privilégio de 

publicá-los. Por fim, pedimos 

suas orações. Ore por nós.  

C 



Nº 11 | página 5  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“No dia seguinte, quando 

saíram de Betânia, teve fome. 

E, vendo de longe uma figueira 

com folhas, foi ver se nela, 

porventura, acharia alguma 

coisa. Aproximando-se dela, 

nada achou, senão folhas; 

porque não era tempo de figos. 

Então, lhe disse Jesus: Nunca 

jamais coma alguém fruto de 

ti! E seus discípulos ouviram 

isto.” (Marcos 11:12-14) 

omo homem, nosso 

Senhor teve 

necessidades básicas. 

Como nós, Ele precisava 

comer, beber e dormir — repor 

as energias. Faminto, certa 

vez, foi procurar em uma 

figueira algum fruto a fim de 

saciar-se. 

Ninguém contava histórias 

como Jesus. Suas palavras  

 

 

 

 

 

 

 

traziam imagens às mentes dos 

ouvintes. Nesta ocasião, ele 

lhes trouxe uma espécie de 

parábola encenada. Eles a 

viram com os próprios olhos, 

não imaginaram. Ali o Senhor 

demonstrou sua ira contra os 

hipócritas que têm aparência 

de piedade, mas escondem um 

coração perverso. 

De longe, Ele podia perceber 

qual tipo de árvore estava 

diante de Si. Todavia, se 

aproximou a fim de saber se ela 

era digna de ser assim 

chamada. 

Pior do que enganar a homens 

é ter a audácia de cogitar 

enganar um Deus que tudo vê. 

Ele nos vê de perto 

Ele vê as coisas no nível mais 

profundo. 

“O SENHOR olha dos céus; vê 

todos os filhos dos homens.” 

(Salmos 33:13) 

 

 

 

 

 

 

 

 

Com nossos olhos limitados, 

vemos os homens apenas como 

“árvores”, mas o Grande Juiz 

esquadrinha corações e busca 

frutos. Muita vezes, 

acreditamos estar diante de 

um crente verdadeiro apenas 

por termos visto “folhinhas” 

de cristianismo, mas de perto 

não se pode achar nenhum 

fruto — são secos e inúteis — 

não há nada que se possa 

aproveitar. Aproveitam-se do 

solo do Evangelho para 

crescer, tornando-se belos e 

chamativos. Recebem a honra 

e o louvor dos homens, 

usurpando a glória que não 

pertence a eles. 

Muitas árvores podem 

produzir folhas, mas somente 

uma figueira pode produzir 

figos. Era isso que Jesus 

buscava: frutos dignos. Mas 

eles não existiam. Muitos 

podem produzir moralidade, 

mas somente nos que nasceram 

de novo se pode encontrar o 

fruto do Espírito. 

 

C 



Revista Fé Cristã 

Indesculpáveis 

Um trecho da canção Asleep in 

the night, de Keith Green, diz: 

Como pode estar tão morto / 

Sendo tão bem alimentado? 

A Palavra de Deus é um 

alimento que produz vida 

naqueles que dela provam. Há 

uma promessa no Salmo 1, que 

nos diz que aquele que medita 

nela “…será como a árvore 

plantada junto a ribeiros de 

águas, a qual dá o seu fruto no 

seu tempo; as suas folhas não 

cairão”. Sendo assim, alguém 

que busca a Palavra de Deus se 

torna notório, já que produz 

tanto fruto, como folhas. Um 

cristão genuíno é algo belo de 

se ver. 

Nos hipócritas, a Palavra não 

surte efeito, não produz 

nenhum fruto. Neles, a 

Palavra só gera recursos 

suficientes para enganar os 

homens, assim como aquela 

figueira. Há neles apenas 

grandes “folhas de 

moralidade”, as quais também 

os fazem notórios, e nada mais. 

Tiveram tempo para produzir 

folhas, mas não frutos? 

“Se fôsseis cegos, não teríeis 

pecado algum; mas, porque 

agora dizeis: Nós vemos, 

subsiste o vosso pecado.” (João 

9:41) 

A palavra os tornou apenas 

“grandes árvores”, mas não os 

limpou. Estão sujos por 

dentro, se preocupando apenas 

com o exterior. Não temem 

aquele que vê o interior e sabe 

que são hipócritas! 

As verdades contidas na Bíblia 

não os torna semelhante a 

Jesus. 

“Ai de vós, escribas e fariseus, 

hipócritas, porque sois 

semelhantes aos sepulcros 

caiados, que, por fora, se 

mostram belos, mas 

interiormente estão cheios de 

ossos de mortos e de toda 

imundícia! Assim também vós 

exteriormente pareceis justos aos 

homens, mas, por dentro, estais 

cheios de hipocrisia e de 

iniquidade.” (Mateus 23:27-28) 

O solo do Evangelho lhes traz 

apenas benefícios, os sustenta, 

mas neles não há 

transformação, apenas leves 

mudanças externas. O Reino 

não recebe nenhum beneficio 

que tenha vindo deles. 

A perversidade desses homens 

é gigante. Como Judas, veem 

na adoração fervorosa de 

pessoas como Maria o quão 

lucrativo o Evangelho pode 

ser. Percebem que este Jesus 

atrai pessoas com grandes 

ofertas. 

“Por que não se vendeu este 

perfume por trezentos denários e 

não se deu aos pobres? Isto disse 

ele, não porque tivesse cuidado 

dos pobres; mas porque era 

ladrão e, tendo a bolsa, tirava o 

que nela se lançava.” (João 

12:5-6) 

Ao olhar para a realidade do 

nosso país, os maiores nomes 

que representam o Evangelho, 

me envergonho muito, e temo. 

Somos, os evangélicos, cerca de 

30% da população. Esse 

número não é causado por 

orações fervorosas como as de 

Paulo. 

“… sofro as dores de parto, até 

ser Cristo formado em vós.” 

(Gálatas 4:19) 

Antes, é resultado de meios 

carnais usados para atrair 

homens carnais — que vêm a 

Cristo, mas não negam a si 

mesmos, não abandonam o 

pecado. 

“Todo aquele que permanece 

nele não vive pecando; todo 

aquele que vive pecando não o 

viu, nem o conheceu.” (1 João 

3:6) 

Se, dos nossos grandes 

movimentos, não saem 

homens nascidos de novo, não 

estamos gerando nada, apenas 

inchando. Este é o motivo de 

termos um número tão alto de 

adeptos e tão poucos efeitos 

sobre a nação. 

“… ora, se o sal vier a ser 

insípido, como lhe restaurar o 

sabor? Para nada mais presta 

senão para, lançado fora, ser 

pisado pelos homens.” (Mateus 

5:13) 

Temo e tremo ao pensar 

Naquele que passeia pelos 

candeeiros. Que, com olhos de 

fogo, contempla tudo e todos. 

Ele vê o que estão fazendo de 



Nº 11 | página 7  
 

mal em Seu nome. O quanto 

Sua noiva tem sido afligida. 

Temo quando a mão do Senhor 

nos apalpar procurando algo 

que lhe agrade. Acaso 

encontrará Ele o Evangelho 

nas igrejas que se dizem 

evangélicas? Ou apenas 

folhas? 

Quanto aos discípulos 

verdadeiros, ficarão 

espantados ao ver como esses 

homens e falsos movimentos 

que levam o nome do nosso 

Deus em vão secarão, pois o 

Senhor os amaldiçoou. 

“Então, Pedro, lembrando-se, 

falou: Mestre, eis que a figueira 

que amaldiçoaste secou.” 

(Marcos 11:21) 

Não haverá mais tempo para 

tentar produzir nada. O 

Senhor virá a eles num dia em 

que o não esperam, e à hora em 

que eles não sabem. O que lhes 

resta é aguardar a ira 

vindoura. O machado já está 

posto à raiz. 

“Serpentes, raça de víboras! 

Como escapareis da condenação 

do inferno?” (Mateus 23:33) 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cosmologia ensinada 

pela Bíblia tem sido 

um tópico de discussão 

nos últimos tempos. Alguns 

afirmam que as Escrituras 

descrevem uma Terra plana 

(circular ou quadrada), 

imóvel, coberta por um domo 

sólido contendo aberturas 

(“janelas”, por onde cai a 

chuva) e pilares/colunas de 

sustentação, conforme outros 

povos do antigo Oriente 

Próximo criam. Aqueles que 

propagam esse tipo de 

informação o fazem em busca 

de um apoio especial para 

crenças terraplanistas/geocentristas 

ou, então, porque desejam 

afirmar que a Bíblia emprega 

concepções ultrapassadas 

sobre a estrutura cósmica, à 

luz da Ciência moderna.  

 
1 STATHAM, Dominic. Isaiah 40:22 
and the shape of the Earth. 

 

 

 

 

 

 

 

Muitos dos textos bíblicos 

utilizados para apontar essas 

ideias são derivados dos livros 

de Jó e Salmos, obras que 

fazem parte da seção de 

escritos conhecidos como 

“livros poéticos”, os quais 

empregam uma variedade de 

figuras de linguagem e 

simbolismos. Compreender 

mal o gênero literário de uma 

passagem pode levar a uma 

interpretação equivocada de 

seu ensinamento. A seguir, 

apresentarei uma breve 

discussão de alguns pontos e 

textos. 

Terra plana como uma pizza? 

Isaías 40:22, em algumas 

versões bíblicas, afirma que 

Deus está assentado sobre o 

“círculo da terra”. A palavra 

hebraica em questão é “khûg”. 

Ela estaria apontando para 

uma estrutura plana e circular,  

Disponível em: 
<https://creation.com/isaiah-40-22-

 

 

 

 

 

 

 

 

semelhante a uma pizza? 

Primeiramente, apenas uma 

sfera sempre se parece com um 

círculo quando vista de cima. 

Em segundo lugar, diversas 

palavras indo-europeias 

parecem estar relacionadas 

com palavras semíticas, por 

uma origem comum ou por 

empréstimo no passado 

distante. Há palavras que são 

similares a “khûg” e se referem 

a um objeto esférico, como 

“kugel” (Alto-Alemão Médio), 

“kula” (Polonês), “kugla” 

(Servo-Croata) e “gugā” (sua 

raiz proto-indo-europeia). Em 

árabe (outra língua semítica), 

a palavra “kura” significa 

“bola” e é a palavra usada 

para traduzir khûg” na Bíblia 

Árabe Van Dyck-Boustani.1 

Eruditos medievais 

entenderam o uso de “khûg” 

como se referindo à 

esfericidade da Terra. No 

século XVI, Santes Pagnino a 

circle-sphere&gt;. Acesso em: 23 jan. 
2022. 

A 



Nº 11 | página 9  
 

traduziu como “sphaera” e 

Benedictus Arias Montanus e 

François Vatable, como 

“globus”. No século XVII, 

Giovanni Diodati usou 

“globus”. No século XVIII, o 

hebraísta holandês Campeius 

Vitringa usou “orbis”.2 

Em outra proposta de 

interpretação, James P. 

Holding mantém que a 

palavra “khûg” “é mais bem 

compreendida como relacionada 

ao conceito de um circuito”. 

Assim, “Isaías se refere à terra 

como um todo, indicando o 

circuito da costa de um ponto a 

outro”, sem se comprometer 

com uma forma ou estrutura 

específica.3 

Um ponto importante é que a 

esfericidade da Terra era um 

consenso na Igreja medieval 

(já no segundo século, o Pai da 

Igreja Atenágoras de Atenas 

referiu-se ao planeta como 

uma “esfera”). O conceito de 

que os cristãos da suposta 

“Idade das Trevas” criam em 

uma Terra plana é um mito 

moderno iluminista do século 

XIX, conforme apontado por 

historiadores como Jeffrey 

Burton Russell e Christine 

Garwood. [3] 

Terra quadrada? 

O Apocalipse menciona os 

“quatro cantos da terra” (7:1), 

 
2 HOLDING, James P. Holding. The 
Legendary Flat-Earth Bible. Christian 
Research Journal, v. 36, n. 3, p. 1-5 [4], 
2015. 
3 YOUNKER, Randall W. & 
DAVIDSON, Richard M. The Myth of 

mas o texto aponta para os 

quatro pontos cardeais (Norte, 

Sul, Leste e Oeste), como 

também ocorre em Isaías 

11:12. Que Deus ajuntará o 

povo judeu “desde os quatro 

cantos da terra” equivale a 

dizer que Ele “reunirá os 

refugiados de Judá e de Israel, 

que estão espalhados por toda a 

terra” (CEV Bible). A 

descoberta de uma tabuinha 

mesopotâmica também 

demonstrou que a expressão 

“quatro cantos” se refere às 

quatro direções cardeais.4 

Outros textos que mencionam 

“cantos” ou “confins” da terra 

não se referem ao planeta 

Terra, mas a um território 

geográfico específico, como a 

Palestina (por exemplo, Salmo 

72:8 e Ezequiel 7:2). 

Domo sólido sobre a Terra? 

Alguns pensam que a Bíblia 

ensina (e os hebreus assim 

criam) que uma espécie de 

cúpula metálica transparente 

(algo como uma “tigela 

virada”), na qual o Sol, a Lua 

e as estrelas estavam fixadas, 

estava ancorada sobre uma 

Terra plana, uma visão 

cosmológica compartilhada 

com outros povos do antigo 

Oriente. Esse domo também 

serviria como o suporte de uma 

espécie de “oceano celestial”, 

The Solid Heavenly Dome: Another 
Look at the Hebrew Raqia. Andrews 
University Seminary Studies (AUSS), v. 
49, n. 1, p. 125-147 [134], 2011. 
4 WAAL, Kayle B. de. Does the Bible 
Teach that the Earth is Flat? Biblical 

chamado de as “águas acima do 

firmamento” na Bíblia. 

Voltaire, no século XVIII, foi 

um dos primeiros autores a 

sugerir que os povos antigos, 

incluindo os israelitas, 

acreditavam em uma cúpula 

ou céu abobadado que 

repousava sobre uma Terra 

plana. O mito foi popularizado 

por teólogos de linha liberal, 

por volta da metade do século 

XIX (por exemplo, John Pye-

Smith, em 1839). Mas, como 

apontado por Randall W. 

Younker e Richardson M. 

Davidson, em sua análise de 

fontes primárias e secundárias 

[3], não há evidência de que 

tenha havido uma visão desse 

tipo entre os mesopotâmios, 

judeus e gregos antigos. 

Grande parte do apoio à essa 

ideia vem da palavra 

“firmamento” (algo “firme”, 

sólido; Gênesis 1:6) como uma 

referência ao céu, a partir da 

palavra latina 

“firmamentum”, utilizada na 

tradução da Bíblia Vulgata 

latina de Jerônimo (século IV). 

Mas, a melhor tradução da 

palavra hebraica (“raqia”) é 

“expansão”. O comentarista 

Metodista Adam Clarke 

afirmou que a tradução 

“firmamento” “privou esta 

passagem de todo o sentido e 

significado”.5 

Research Institute, Newsletter 
“Reflections”, p. 1-7 [3], out. 2019. 
5 Citado em YOUNKER & DAVIDSON, 
2011, p. 134. 



Revista Fé Cristã 

Kenneth A. Mathews afirma 

que 

“Deus formou uma ‘expansão’ 

para criar um limite, dando 

estrutura para as águas 

superiores e inferiores (1:6-7). 

A ‘expansão’ é a atmosfera que 

distingue as águas superficiais 

da terra (ou seja, ‘as águas 

debaixo’) das águas 

atmosféricas ou nuvens (ou seja, 

‘as águas de cima’)”.6 

O astrônomo Hugh Ross 

afirma que “a ‘expansão’ em 

Gênesis 1:6-8 se refere à 

troposfera e as ‘águas de cima’ 

são vapor d’água”.7 Conforme 

Gênesis 1:20, a “expansão” é 

também o local onde as aves 

voam. De acordo com James 

Orr, a “abóbada dos céus em que 

as nuvens pairavam e através da 

qual o sol viajava tinha 

provavelmente para os hebreus 

associações não muito diferentes 

das que tem para a mente média 

de hoje”.8 O teólogo John H. 

Walton, embora pense que os 

hebreus mantivessem uma 

crença em um firmamento 

sólido, não mais defende que 

isso pode ser inferido do uso da 

palavra “raqia” em Gênesis.9 

Janelas no céu? 

Alguns argumentam que a 

Bíblia ensina a presença de 

 
6 Citado em YOUNKER & DAVIDSON, 
2011, p. 142. 
7 Citado em WAAL, 2019, p. 2. 
8 HARRIS, R. Laird. The Bible and 
Cosmology. Bulletin of the 
Evangelical Theological Society, v. 5, 
n. 1, p. 11–17 [15], 1962. 

“janelas” ou “portas” literais 

no “firmamento”, das quais 

viria a chuva. Contudo, em 

nenhum lugar da Bíblia 

“janelas” ou “portas” 

aparecem relacionadas com a 

palavra “raqia”. No Salmo 

78:23, “portas dos céus” forma 

um paralelismo sinônimo 

(característica da poesia 

hebraica, onde a segunda linha 

repete de outra forma o 

significado da primeira) com 

“nuvens”. Ou seja, “portas” e 

“janelas” são uma metáfora 

bíblica para “nuvens”. De 

acordo com os comentaristas 

C. F. Keil e F. Delitzsch, na 

“representação do Antigo 

Testamento, sempre que chove 

forte, as portas ou janelas do céu 

estão abertas”.10 

James Orr também observa 

que a Bíblia deixa claro que a 

chuva vem das nuvens no ar, o 

que é simplesmente uma 

questão de observação comum 

(Juízes 5:4, 1 Reis 18:45).11 

Eliú apresenta uma descrição 

bastante precisa do ciclo 

hidrológico (Jó 36:27-28). 

Geocentrismo? 

A Bíblia não diz que a Terra é 

o centro físico do universo (ou 

do Sistema Solar), embora 

sejamos o centro espiritual da 

atenção e dos cuidados 

9 No livro “Four Views on the 
Historical Adam” (Zondervan 
Academic, 2013), Walton afirma: “no 
passado, eu também cheguei à 
conclusão de que ‘raqia’ se referia a 
uma cúpula sólida, mas mais 
recentemente passei a acreditar de 
forma diferente”. 

amorosos de Deus (Salmo 8:3-

9, João 3:16). Quando a Bíblia 

afirma que “o sol se deteve no 

meio do céu” (Josué 10:13), ela 

não fala nada mais do que nós 

falamos quando dizemos que 

“o sol nasceu” ou “o sol se pôs”, 

sem com isso querer fazer uma 

declaração científica/astronômica. 

É a chamada “linguagem 

fenomenológica”, quando 

falamos das coisas assim como 

elas parecem aos nossos 

sentidos.12 O ponto-chave da 

declaração de Josué é que há 

um Deus que é superior aos 

deuses cananeus Baal e 

Astarote e que responde nossas 

orações de forma 

surpreendente (10:14). Nas 

palavras do Dr. R. Laird 

Harris, “o sistema solar pode ser 

geocêntrico, heliocêntrico ou 

qualquer outra coisa e não 

contradizer a Bíblia”.13 

Colunas? 

A afirmação de que “as colunas 

do céu tremem” (26:11), no 

poético livro de Jó, 

possivelmente aponta para 

montanhas elevadas. Em 

muitos textos bíblicos, a figura 

de montes e montanhas 

tremendo e se desfazendo é 

uma metáfora para o poder e a 

majestade de Deus. 

10 Citado em WAAL, 2019, p. 3. 
11 Citado em HARRIS, 1962, p. 15. 
12 GEISLER, Norman & HOWE, 
Thomas. Manual de Dificuldades 
Bíblicas. São Paulo: Mundo Cristão, 
2015, p. 22, 123. 
13 HARRIS, 1962, p. 13. 



Nº 11 | página 11  
 

Em outras passagens, 

referência às “colunas da terra” 

(como em 1 Samuel 2:8) pode 

dizer respeito aos nobres e 

autoridades políticas do povo, 

da mesma forma que Paulo 

declara que Tiago, Pedro e 

João eram “colunas” 

respeitadas na Igreja (Gálatas 

2:9) e o livro de Apocalipse 

declara que os cristãos fiéis 

serão “colunas” no santuário 

de Deus (Apocalipse 3:12). O 

comentarista Batista John Gill 

já havia apontado isso no 

século XVIII.14 

Além disso, embora povos 

antigos cressem que algo físico 

sustentasse a Terra (sejam 

pilares, tartarugas ou elefantes 

gigantes), a própria Bíblia 

afirma que “Deus faz pairar a 

Terra sobre o nada” (Jó 26:7). 

Conclusão 

Citando R. Laird Harris mais 

uma vez, “noções tolas de um 

universo de três andares, uma 

Terra quadrada e plana ou um 

universo geocêntrico não são 

bíblicas. E precisamos dizer isso 

o mais alto possível”.15 A Bíblia 

na verdade faz afirmações 

cosmológicas que estão em 

sintonia com os nossos 

conhecimentos modernos: o 

tempo, a matéria e o espaço 

tiveram um começo (Gênesis 

1:1, Hebreus 11:3); nem 

matéria nem energia estão 

sendo continuamente criadas 

(Gênesis 2:2); o universo está se 

expandindo (Salmo 104:2, 

Isaías 42:5, 45:12, Zacarias 

12:1) e também está se 

desgastando ou deteriorando, 

em conformidade com a 

segunda lei da Termodinâmica 

(Salmo 102:25-27, Isaías 51:6, 

Romanos 8:21). 

Devemos estudar esse livro 

com bastante zelo, para não 

afirmarmos que ele ensina algo 

que, na verdade, não ensina! 

“Nada acrescentes às suas 

palavras, para que não te 

repreenda, e sejas achado 

mentiroso.” (Provérbios 30:6). 

 
14 Citado em BATTEN, Don. ‘Pillars of 
the Earth’ — Does the Bible teach a 
mythological cosmology? Disponível 

em: <https://creation.com/pillars-of-
the-earth-does-the-bible-teach-a-

mythological-cosmology&gt;. Acesso 
em: 23 jan. 2022. 
15 HARRIS, 1962, p. 12. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

inda está por fazer 

uma leitura dos termos 

de estirpe bélica que 

foram utilizados pelo 

mainstream ocidental para se 

referir à lida com a pandemia. 

Proliferaram por todos os 

lados sentenças como “luta 

contra”, “combate ao”, 

“guerra ao”, “batalha pelas”, 

“na linha de frente”… Valli 

(2021) e Agamben (2020) 

observaram a estrutura 

religiosa assumida pelos 

governos e pelas mídias, 

descendo ao nível da sociedade 

– Valli identificou uma famosa 

frase de Juliana de Norwich 

(1342-1416), mística cristã, 

pendurada nas janelas e 

varandas de muitas residências 

italianas (“Tudo ficará bem”). 

A combinação entre Guerra e 

Religião não é incomum e está 

sempre presente em dramas 

mais     vastos,     de     impacto  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

generalizado, como ocorreu no 

tempo das Cruzadas, vindo 

após uma crise de cerca de 

quatrocentos anos com os 

maometanos. 

Não há, de fato, nenhuma 

novidade na conexão entre 

Guerra e Fé. A verdade é que a 

Guerra pode ter nascido no 

contexto mesmo da Religião, 

sendo inicialmente vinculada 

ao rito e dramatizadora do 

mito – invariavelmente haverá 

uma narrativa a justificando. 

É isso que Campbell (2015) 

demonstra quando discorre a 

respeito de uma tribo 

aborígene dos confins insulares 

da Ásia, até muito 

recentemente observável: lá os 

homens da aldeia, sem uma 

variedade maior de inimigos e 

com muito tempo ocioso, 

costumavam se dividir em 

“times” e batalhar entre si até  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

que o primeiro caísse morto – 

aí os ânimos se acalmavam. 

Trata-se, no final das contas, 

de um rito sacrificial, da busca 

por uma vítima expiatória 

capaz de canalizar toda a fúria 

acumulada pelos atritos sociais 

e toda a energia retida pela 

ociosidade. Aqui vemos como a 

observação de Campbell se 

aproxima da Teoria Mimética, 

de Girard (2004): deve haver 

uma vítima capaz de absorver 

a violência social. Para Girard, 

a própria cultura humana 

nasceu de uma crise mimética 

culminada no sacrifício 

humano. A turba 

indiferenciada se polariza num 

conflito ao redor de um 

determinado objeto de desejo e 

tenderá à aniquilação mútua 

se não encontrar um terceiro, 

um bode expiatório que chame 

a atenção por ser diferenciado 

(alguma característica física, 

A 



Nº 11 | página 13  
 

uma origem distinta…) e, por 

isso, culpável pela crise. 

Quando morto, contudo, 

tenderá a ser divinizado como 

um herói fundador ou uma 

divindade, visto a sua morte 

trazer um apaziguamento 

quase milagroso e lançar os 

fundamentos da diferenciação 

social/cultural, baseada, 

portanto, na religião. Como 

meio de reprimir a vergonha 

geral ligada ao assassínio 

coletivo da divindade, a 

narrativa mítica desenvolvida 

a partir de então visará 

encobrir o assassinato, 

contando histórias sobre 

algum conflito cósmico e 

originário no qual a divindade 

fora abatida por algum titã ou 

algo similar, para renascer em 

sequência (a veneração da 

vítima expiatória teria 

culminado no primeiro 

sepultamento, acompanhado 

de oferendas em grãos, que 

germinaram, dando a 

impressão de um tipo de 

retorno vegetal do herói). Ao 

redor desses mitos, que falam 

de um caos indiferenciado a 

anteceder a ordem, se 

desenvolveram ritos, todos 

originados em atos sacrificiais 

diretos e depois variados em 

sacrifícios indiretos, cada vez 

mais simbólicos. A Guerra, vê-

se, remonta à primeira crise, ao 

primeiro assassinato e aos 

primeiros mitos e ritos, de 

maneira que ela sempre estará 

imediatamente ligada à 

religião em sua face mais 

primitiva e selvagem. 

É também Campbell (2015) 

que descreve a violência 

gerada pelo espanto, sempre 

mobilizador de uma energia 

potencialmente caótica, caso 

não seja dirigida para outrem. 

O exemplo mais surpreendente 

disso está nos primatas 

superiores, em gorilas 

selvagens machos que foram 

vistos se agitando de maneira 

excessivamente agressiva ao 

som e à luz de raios e trovões. 

Isso não está longe do que 

descrevemos em Girard: um 

tipo de excitação violenta e 

contagiante, que atiça os 

corpos e depois as mentes e que 

está fora do domínio 

imagético, pois é ainda algo 

novo, pedirá por algum desvio 

propiciatório. Em geral, e isso 

é conclusão minha, os mitos 

originários nascem assim: um 

evento inédito, assombroso e 

para o qual não há aparato 

cognitivo prévio, sendo 

insuportável por sua própria 

natureza, pedirá por uma 

realização concreta, sempre de 

violência explosiva e irracional 

e, portanto, catártica, e é desse 

apaziguamento psicossomático, 

tomado por milagroso, que o 

ato será demarcado como 

fundador e ordenado 

imageticamente, sugerindo 

atualização ritual quando do 

retorno das mesmas ou 

similares tensões. Deve-se 

pensar, e o dr. Peter Lavine 

(1999) o faz, que certos 

conflitos são devidos a tensões 

acumuladas dentro de 

comunidades e nações, ou 

entre vizinhos, e que não 

puderam ser resolvidas de 

outras maneiras. 

É Lavine, ainda, que 

exemplifica o caráter ritual da 

Guerra como tendo bases já 

nos animais. Há um 

mecanismo de sobrevivência 

da espécie que impede que 

animais do mesmo tipo se 

destruam desnecessariamente, 

de maneira que brigas por 

território ou por fêmeas são 

rigidamente ordenadas, 

havendo limites muito claros. 

Se o animal, por exemplo, 

mostrar a barriga, sua parte 

mais vulnerável, se deitar ou se 

afastar, significará que se 

rendeu e ele imediatamente 

será poupado. Há outros 

gestos de submissão e de 

obediência que organizam a 

violência cotidiana dentro de 

grupos de animais sociais ou 

nos encontros entre animais 

solitários. A Guerra, desde as 

suas bases mais profundas e 

arquetípicas, não é diferente 

do conflito entre dois homens 

(muitas vezes são dois irmãos, 

ou pai e filho), de maneira que 

temos uma luta entre dois da 

mesma espécie e, portanto, 

conduzida por certos instintos 

empáticos profundos. É por 

isso, talvez, que a turba 

girardiana sentiu tanta 

vergonha quando matou pela 

primeira vez, visto ter violado 

certos comandos morais muito 

viscerais – daí passou a ser 

necessário encobrir o crime ou 

transformar o bode expiatório 

nalgo diferente de um ser 

humano, seja um deus que 

morre e ressuscita, seja um 

dragão ou alguma besta 

demoníaca. O instinto 

assassino do homem se deve ao 

seu defeito instintivo, muito 



Revista Fé Cristã 

fragilizado por sua capacidade 

racional, por sua memória e 

por sua imaginação. A morte 

de outro é validada quando ele 

é transformado pela nossa 

imaginação num servo do 

Diabo ou numa ameaça à 

Ordem. Mesmo nesse âmbito, o 

elemento religioso continua 

absorvendo todo o esquema, e 

ainda assim os instintos de 

autopreservação da espécie 

não deixam de atuar, pois a 

Guerra é de tal modo 

organizada, que impede o 

morticínio exagerado – daí 

aquela aldeia oriental se 

combater até cair o primeiro, 

daí aqueles famosos combates 

entre os campeões de cada 

exército, visando definir em 

duas pessoas o conflito de 

milhares. 

Outra característica da Guerra 

Antiga, enquanto veículo do 

Sagrado, está em sua 

realização em terras ermas, 

distantes das cidades e dos 

povoados, justamente 

naqueles territórios vazios. 

Van Gennep (2013) identificou 

nas culturas antigas a 

existência de espaços neutros 

entre as fronteiras das cidades. 

Esses espaços eram 

considerados como fora da 

jurisdição espiritual da cidade 

e de seu templo e, portanto, 

ligados ao Caos: áreas 

selvagens de florestas, 

pântanos e montanhas, lugares 

inóspitos onde circulavam 

faunos, duendes e bruxas, e 

onde o Sagrado poderia se 

manifestar sem cerimônia, a 

partir de hierofanias de todo o 

tipo. Nessas áreas os proscritos 

se escondiam, e também se 

encontravam mercados livres. 

Ali circulavam os estrangeiros, 

que saíam da Ordem, de suas 

cidades, para visitar outra, 

vagando pelos ermos durante a 

sua passagem – por isso o 

estrangeiro era visto com 

desconfiança, visto vir de 

Fora, de cidades estranhas, 

mas, sobretudo, das terras 

neutrais. Daí a pertinência de 

portais mágicos no limiar do 

território da cidade e de 

objetos sagrados nas 

encruzilhadas, e também de 

cercas e de muros, que Eliade 

(2010b) entende como 

originalmente pensados 

enquanto fortalezas contra o 

sobrenatural. Pois bem: era 

nessas áreas que os exércitos 

combatiam e ali 

representavam cada um a sua 

própria divindade titular, de 

maneira que a vitória de um 

sobre o outro indicava qual 

deus prevalecera. Finalizo esse 

tópico com Toynbee (1979), 

que resume-o por completo: 

“Em todas as civilizações, até o 

presente momento, os sacrifícios 

humanos têm sido praticados sob 

a forma de guerras e, desde a 

invenção da aviação, as vítimas 

das operações militares não se 

restringem a soldados mortos em 

batalhas e à população civil das 

cidades assoladas pela tormenta 

da guerra.” (Toynbee, A 

Humanidade e a Mãe Terra, p. 

171) 

O magnífico historiador do 

Séc. XX, além de corroborar o 

estudo acerca das raízes 

religiosas da Guerra, sinaliza 

uma mudança na natureza da 

Guerra dentro da Era 

Moderna. Rothbard (2012) 

percebeu a mesma mudança 

quando descreveu a 

transposição das batalhas 

entre exércitos do campo para 

dentro das cidades e contra 

populações civis. O abandono 

do terreno neutro onde 

aconteciam as batalhas pode 

ser entendido como resultado 

indireto da mentalidade 

industrial europeia que, 

conforme Josef Pieper, tomou 

os espaços vazios como objeto 

de repulsa, transformando-os, 

sejam territoriais, sejam 

temporais, em áreas 

“produtivas”. Isso, contudo, 

só foi viável após uma intensa 

secularização da Europa, 

devida ao Iluminismo e, 

conforme Oakeshott (2016), 

fartamente estimulada pelo 

Racionalismo, inimigo das 

tradições e dado a abstrações 

de toda a qualidade. É nesse 

ambiente racionalista que a 

Guerra, dessacralizada, é 

transformada num 

empreendimento lógico, 

baseado em ganhos e perdas 

materiais e de poder, e diante 

da qual as pessoas não passam 

de números – o nascedouro 

dessa índole está na Itália 

renascentista, conforme 

Burckhardt (2009). Mas, é 

claro, o que acontece nos 

gabinetes dos generais e dos 

políticos, todos estrategistas e 

empreendedores, não é o 

mesmo que acontecerá no calor 

sanguinário da batalha. Ali, o 

soldado continuará sendo 

movido por todo o tipo de 

paixão. De fato, a própria 



Nº 11 | página 15  
 

mudança tecnológica e 

espiritual favoreceu um 

regresso bárbaro, o retorno de 

uma mentalidade beligerante 

ancestral e altamente 

aniquilatória: a do caçador. O 

“cérebro predador”, gestado 

em trezentos mil anos de 

humanidade caçadora, é 

ativado, argumenta Eliade 

(2010a), sempre que há um 

contexto de disparidade de 

forças, incluindo o assalto. As 

hordas mongóis moviam-se 

sob esse espírito quando 

dilaceravam populações 

impotentes de aldeias pelo 

caminho. Os ocidentais, de 

mentalidade indo-europeia, 

sempre resistiram a 

transformar a batalha em 

selvageria: o guerreiro 

ocidental, seja grego, latino ou 

cristão, era sagrado – os 

guerreiros, dentre os quais o 

maioral seria o rei, eram 

ungidos pelos sacerdotes. O 

cavaleiro cristão é um tipo de 

guerreiro sagrado, virtuoso, e 

não pode dar-se à predação, 

sobretudo porque limita seu 

conflito ao duelo contra outro 

cavaleiro ou ao combate 

contra outros guerreiros 

(FLORI, 2005). Mas o soldado 

moderno que invade uma 

cidade já não é mais sagrado: 

ele está diante de uma 

população inofensiva e 

inescapavelmente se tornará 

um predador, um caçador. É 

assim que se sente um homem 

de tocaia com um fuzil, que se 

sente o piloto de um caça ou a 

equipe que dirige um tanque. 

Indo mais fundo na questão, é 

duma paganização selvagem 

da Europa oriental que 

veremos, de maneira total, esse 

novo modo de fazer Guerra. 

Para Dawson (2018), o leste 

alemão foi cristianizado 

tardiamente e os deuses 

antigos não foram 

suficientemente exorcizados, 

vindo a encontrar ocasião de 

retorno quando as pressões 

circunstanciais foram 

excessivas, estimulando o 

despejo de uma onda de 

violência frenética e brutal por 

todo o Ocidente. O retorno 

pagão dos nazistas também foi 

notado por Bastide (2006), 

mas na figura daquilo que ele 

chamará de “sagrado 

selvagem”. Essa é a Guerra 

Total, uma inovação 

conhecida na Primeira Guerra 

Mundial e levada ao limite da 

insanidade na Segunda. Se o 

seu elemento religioso já não é 

mais o cristão, ele deverá ser 

outro, e será pagão, predador. 

Num contexto de 

esfacelamento espiritual e 

cultural do Ocidente, numa era 

de confusão e de sede de 

absoluto, toda a qualidade de 

ideologias floresceu, cada uma 

sugerindo um diferente modo 

de interpretar e de conduzir a 

humanidade, cada uma 

absolutizando algum tipo de 

doutrina cristã ou trazendo à 

luz alguma forma oculta de 

gnosticismo ou paganismo. A 

mentalidade racionalista e 

ideológica se transformou 

numa imaginação de 

extremos, sempre oscilante 

entre totais, descrita de modo 

inflamado por Malcolm 

Muggeridge, citado por Russell 

Kirk (2013): 

“Eis os três cavaleiros do 

Apocalipse – progresso, 

felicidade, morte. Sob os seus 

auspícios, a busca pela riqueza 

total leva à miséria total; a 

procura pela paz total leva à 

guerra total; a educação total, ao 

analfabetismo total; o sexo total, 

à esterilidade total; a liberdade 

total, à servidão total; 

Procurando obter somente o 

acordo das minorias, 

encontramos um consenso 

baseado na consensocracia, ou 

na oligarquia da mentalidade 

liberal.” (p. 210-211) 

É no contexto dos “totais” que 

conhecemos a Guerra Total, a 

Primeira e a Segunda. Antes 

da Guerra Total, o que tivemos 

foi a chamada Arte Total e o 

que aconteceu primeiro nesta, 

depois se desenrolou naquela. 

Essa é a tese de Modris 

Eksteins (2021). O nome de seu 

livro é também o nome de uma 

famosíssima ópera, A Sagração 

da Primavera, que estreou em 

Paris em maio de 1913, cerca 

de um ano antes da explosão 

da Grande Guerra. Enquanto 

Arte Total e origem do 

Modernismo na arte, foi uma 

obra subversiva e escandalosa, 

e nela se encenava um antigo 

ritual pagão de sacrifício de 

uma jovem moça à divindade, 

objetivando uma boa colheita 

na primavera, que fosse 

proveitosa à sua comunidade. 

Como demonstra Eksteins, o 

enredo da ópera foi seguido de 

perto pelos acontecimentos da 

Guerra, ajudando a 



Revista Fé Cristã 

compreender o pano de fundo 

imaginal que estava pairando 

pela Europa, capaz de 

cristalizar-se no drama e 

também no campo de batalha. 

Há, como vimos em Girard, 

aspectos comuns entre o rito e 

a batalha, sendo esta produto 

daquele. Além disso, seguindo 

igualmente Eliade, devemos 

compreender que o teatro tem 

uma origem ritual. 

Se olharmos atentamente, 

portanto, o sacrifício ritual da 

jovem na ópera não está longe 

do conflito mimético sacrificial 

da turba primitiva, ligado à 

guerra, de maneira que 

haveremos de pensar na 

própria Grande Guerra, ou na 

Guerra Total, como um banho 

de sangue sacrificial desejoso 

de fertilizar o solo ocidental 

para a emergência de uma 

nova era – e de fato foi o que 

aconteceu. Isso é sustentando 

indiretamente por Joseph 

Pearce (2017) quando descreve 

as mortes de muitos dos jovens 

europeus mais promissores, 

herdeiros da mentalidade 

antiga da Europa, e nos faz 

pensar sobre como essas 

mortes viabilizaram o 

soterramento do velho espírito 

e propiciaram o nascimento 

doutra coisa. A Guerra Total, o 

sacrifício humano massivo e o 

seu impacto generalizado, 

deram nascimento a uma nova 

época e a uma nova forma 

civilizacional. Tal como no 

primeiro sacrifício humano, o 

assombro de um evento jamais 

imaginado pela mente humana 

(a Guerra Total) pediu por 

renovação de mente e de 

conduta sob novos moldes, 

capazes de suportar tal 

qualidade de experiência. 

Dei toda essa volta para 

retornar à questão inicial: o 

vocabulário bélico e religioso 

empregado na propaganda da 

Pandemia. Talvez o que 

tenhamos presenciado tenha 

sido a primeira “guerra 

mundial” sem armas, mas com 

todos os outros elementos: o 

ímpeto beligerante, o fervor 

religioso e mortes aos milhões. 

O impacto na sociedade, em 

sua psicologia e em suas 

estruturas, foi incomparável, 

de modo que é inegável que 

uma nova forma civilizacional 

foi inaugurada e uma nova era 

teve início. Ainda que a origem 

de tudo não tenha sido 

intencional (partamos desse 

pressuposto), talvez a função 

pandêmica enquanto 

incitadora e canalizadora de 

paixões e de fervores que 

estavam se acumulando no 

seio da sociedade ocidental, 

sugerindo nefastas resoluções 

em termos de ânimos militares, 

tenha sido mesmo a de uma 

expiação massiva ao redor de 

vítimas incontáveis. Mas, veja 

bem: independentemente das 

explicações a respeito das 

causas, jamais na história 

humana tantas mortes não 

surtiram profundos e 

duradouros impactos 

transformativos, ainda mais 

quando tão diretamente 

associadas a sentimentos 

religiosos e combativos 

inequívocos. 

 

NOTAS 

AGAMBEN, G. Reflexões sobre a 
peste. São Paulo: Boitempo, 2020. 

BASTIDE, R. O Sagrado Selvagem. 
São Paulo: Companhia das Letras, 
2006. 

BURCKHARDT, J. A Cultura do 
Renascimento na Itália. São Paulo: 
Companhia das Letras, 2009. 

CAMPBELL, J. As Transformações do 
Mito Através do Tempo. São Paulo: 
Cultrix, 2015. 

DAWSON, C. O Julgamento das 
Nações. São Paulo: É Realizações, 
2018. 

EKSTEINS, M. A Sagração da 
Primavera. Campinas, SP: Vide 
Editorial, 2021. 

ELIADE, M. História das Crenças e das 
Ideias Religiosas (Vol. I). Rio de 
Janeiro: Zahar, 2010a. 

ELIADE, M. O Sagrado e o Profano. 
São Paulo: Martins Fontes, 2010b. 

FLORI, J. A Cavalaria. São Paulo: 
Madras, 2005. 

GIRARD, R. O Bode Expiatório. São 
Paulo: Paulus, 2004. 

KIRK, R. A Política da Prudência. São 
Paulo: É Realizações, 2013. 

LEVINE, P. O Despertar do Tigre, 
Curando o trauma. São Paulo: 
Summus, 1999. 

PEARCE, J. Convertidos Literários. 
Curitiba: Danúbio, 2017. 

ROTHBARD, M. A Anatomia do 
Estado. São Paulo: Instituto Ludwig 
von Mises Brasil, 2012. 

OAKESHOTT, M. Conservadorismo. 
Belo Horizonte: Âyiné, 2016. 



Nº 11 | página 17  
 

TOYNBEE, A. J. A Humanidade e a 
Mãe-Terra. Rio de Janeiro: Zahar, 
1979. 

VALLI, A. M. Vírus e Leviatã. Curitiba: 
Danúbio, 2021. 

VAN GENNEP, A. Os Ritos de 
Passagem. Petrópolis, RJ: Vozes, 
2013. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ram oito e meia da 

manhã de um 

domingo, quando 

eu, nos meus 6 anos de 

idade, disse para o meu pai 

(pastor): “Pai, já vou pra 

igreja!”. E saí.  

O templo ficava a duas 

quadras de casa. Em pouco 

mais de 2 minutos eu estaria lá. 

Mas, o meu plano era outro. 

Atravessei a rua e fiquei 

escondido por detrás de um 

poste. Depois que o meu pai foi 

para a igreja, saí e fui brincar. 

Que manhã maravilhosa 

aquela! Brinquei até cansar. Só 

depois que ele retornou, voltei 

para casa. Foi inevitável que 

ele me perguntasse onde eu 

estive. Respondi: “Eu estava 

lá na igreja.” Ele, então, pegou 

a tradicional sandália 

havaiana azul/branca de 

minha tia e me deu três bolos 

em cada mão – naquela época  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

não tinha a lei da palmada. E 

me disse, em amor: “Nunca 

mais faça isso, meu filho!”. 

Eu havia decidido, naquela 

manhã de domingo, que o 

melhor seria seguir o que eu 

mais ansiava. Aproveitar um 

domingo para me divertir com 

os meus amigos. Era justo! 

Pelo menos, eu pensava que 

era. Para meu pai, um pecado! 

Os domingos se tornaram uma 

grande prova para mim. No 

final da década de 1970 e início 

da de 1980, todas as noites 

tinham os programas dos 

Trapalhões com Didi, Dedé, 

Mussum e Zacarias. Nunca 

pude assisti-los. A não ser 

quando estava doente. Que 

alegria!!! Ficar em casa e ver os 

olhos do Zacarias dando mil 

voltas, era legal demais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Na adolescência, só podia 

surfar aos sábados. Sempre 

arrumava carona ou ia de 

ônibus. Domingo, igreja!!! As 

finais dos campeonatos de 

polo-aquático (water polo) 

eram sempre no domingo pela 

manhã, sempre seguidas das 

entregas de medalhas. Meu pai 

nunca esteve lá. E sempre era 

difícil argumentar que eu teria 

de participar do jogo final. Se 

não bastasse, a minha Caloi 

Cross, bicicleta famosa que 

todos queriam ter, só era usada 

para treinos. Nunca pude 

participar de uma corrida 

sequer. Todas eram domingo 

pela manhã. Mas, que fique 

claro, eu sempre achava que 

poderia ir, sem maiores 

problemas. 

E 



Nº 11 | página 19  
 

O pensamento do meu pai era 

simples. Ele sempre dizia: 

“Quem come do meu pirão, 

prova do meu cinturão! 

Enquanto você estiver aqui em 

casa vai fazer o que eu quero. 

Quando você sair, fará o que 

você quiser.” E assim, 

domingo após domingo, por 

volta das oito da manhã, ele 

chegava ao meu quarto e, com 

um sorriso estampado no 

rosto, batendo no portal (ou 

caixilho da porta) do meu 

quarto, dizia: “Acorda! 

Passarinho que não deve nada 

a ninguém já está acordado a 

uma hora dessas. Acorda!” Eu 

pulava da cama, trocava de 

roupa e ia embora para igreja 

com ele. Apesar de ele fazer 

tudo isso por amor, no meu 

coração, sempre se travava 

uma luta entre o que eu achava 

que era certo e o que ele dizia 

ser certo. 

(Re)Definindo o pecado: 

autonomia moral 

A imagem que tenho de pai é a 

de um legislador. Aquele que 

diz o que é certo e o que é 

errado. Acredito que essa 

também tenha sido a primeira 

visão de Adão em relação ao 

seu Pai, o Deus Criador. O Pai 

de Adão (Lucas 3.38) sempre 

fez tudo por ele. Além de criá-

lo, deu-lhe uma esposa (Eva) e 

um local perfeito para 

viverem, o Éden. Um 

verdadeiro pomar, com todo o 

tipo de plantas comestíveis, 

animais e rios, e com todo o 

tipo de peixes. Naquela época, 

o pecado ainda não havia 

entrado no mundo. No meio do 

Éden, havia duas árvores. “A 

árvore da vida” e a árvore que, 

caso Adão se alimentasse do 

seu fruto, o levaria à morte. 

Esta era “a árvore do 

conhecimento do bem e do mal”, 

proibida de comer pelo seu Pai, 

sob a pena de “certamente 

morrer”. 

Sempre fiquei intrigado com o 

nome dessa árvore. Nunca 

significou muito para mim. 

Daí eu afirmar que o primeiro 

pecado foi o homem ter 

desobedecido a Deus ao comer 

do fruto dessa árvore. Uma 

saída muito simples para não 

entrar no verdadeiro sentido 

ou significado da árvore. A 

primeira pista que encontrei 

sobre o significado desta 

árvore está no texto de 1 Reis 

3.9 quando o Rei Salomão 

pede a Deus sabedoria para 

discernir entre o bem e o mal, 

com o propósito de julgar o seu 

povo. Uma pessoa que pede 

sabedoria, certamente já está 

movido pela própria 

sabedoria. Nenhum tolo 

jamais faria isso. Salomão 

então usa a expressão 

“discernir bem e mal”. Mas, o 

que é discernir bem e mal ou 

conhecer o bem e o mal? 

Lembremos, então, do texto de 

Gênesis 3, onde temos a 

conversa entre a serpente 

conversando com Eva. Sendo o 

pai da mentira e o primeiro 

teólogo, como disse 

Bonhoeffer, o Inimigo 

descaradamente deturpa a 

Palavra de Deus e tenta a 

mulher. Ela responde 

cambaleante, embriagada pela 

palavra da serpente e pelo seu 

coração cobiçoso, almejando 

algo mais do que Deus havia 

permitido. A Serpente usa a 

sua peçonha e injeta mais uma 

dose de veneno na mente da 

mulher: “Que nada! Você vai 

ver… Ao comer do fruto você e 

seu esposo serão ‘iguaisinhos’ a 

Deus. É por isso que ele não 

quer que vocês comam. Prove 

e você vai enxergar esse mundo 

com muito mais cor. Se vocês 

comerem, serão sábios de 

verdade e poderão discernir 

entre o bem e o mal, 

exatamente como Deus faz”. 

“Conhecer o bem e o mal” 

significa ter a capacidade de 

decidir o que é certo e o que é 

errado. Dentro desse contexto 

de Gênesis, seria decidir o que 

é certo e o que é errado sem a 

ajuda de Deus. O ser humano, 

ao comer do fruto da árvore do 

conhecimento do bem e do 

mal, passaria a assumir o papel 

de ser aquele que definiria o 

que é certo e o que é errado 

para a sua própria vida. Seria, 

portanto, deixar de confiar em 

Deus, em Sua Palavra, como 

aquele que definiria o que era 

melhor para o ser humano. 

Comer do fruto seria romper 

com a essência de si mesmo. O 

que fora criado para depender, 

agora, tentaria um voo solo, 

independente, por toda a sua 

existência e de sua 

descendência. 

Em termos práticos, “conhecer 

o bem e o mal”, nada mais é do 

que ser moralmente 

autônomo. Esse foi o caminho 

que Adão e Eva tomaram. Um 



Revista Fé Cristã 

caminho que os levou para fora 

do jardim do Éden, para longe 

de um cosmos perfeito e em 

equilíbrio, distantes de Deus, o 

seu Criador, e impossibilitados 

de se alimentarem do fruto que 

poderia reverter a sua 

situação, o fruto da “árvore da 

vida”. 

É aqui, em Gênesis 3, que 

encontramos os elementos 

necessários para uma 

(re)definição de pecado. Uso 

“(re)definição”, não no 

sentido de ser algo 

necessariamente contrário ao 

que temos ouvido e pregado 

em nossas igrejas, mas por ser 

(ao menos para mim) uma 

nova e mais profunda forma de 

enxergar o conceito de pecado 

tomando como ponto de 

partida o primeiro pecado 

cometido pelo nosso 

representante. 

Sempre ouvi meu pai dizer do 

púlpito da igreja: “Pecado é 

errar o alvo.” Na minha 

infância, ouvia minhas 

professoras de escola bíblica 

dominical dizerem: “Pecado é 

tudo aquilo que fazemos, 

deixamos de fazer, falamos ou 

pensamos que não agrada 

Deus.” Também ouvia que 

pecado é tudo de ruim que nós 

fazemos. Com o Rei Davi, 

aprendi que pecado é sempre e 

primeiro contra Deus. Ainda 

que seja algo de ruim que 

fazemos contra alguém, ou 

contra nós mesmos, ofendemos 

primeiramente a Deus. Deixar 

 
16 Bartholomew e Goheen. The True 
Story of the Whole World: Finding 
Your Place in the Biblical Drama. 

de fazer o que se sabe que se 

deve fazer ou que se deve dizer 

também é pecado, o pecado da 

omissão. 

Mas, o texto de Gênesis 3 lança 

luz abaixo do solo e nos faz 

enxergar as raízes e a essência 

do pecado, que não é 

simplesmente desobedecer a 

Deus. Isso é uma consequência 

de algo mais profundo. Adão e 

Eva desobedeceram a Deus 

por enxergarem algo que lhes 

atraiu (e que gerou cobiça). 

Não foi só o fato da fruta 

parecer ser boa para comer e 

agradável aos olhos. A fruta 

brilhou de forma diferente e se 

tornou suculenta ao coração de 

Eva e, por conseguinte, de 

Adão, por ela tornar possível 

uma nova forma de viver. Era 

a aquisição do poder de 

discernir por si só o que é certo 

e o que é errado – ou a 

aquisição da autonomia moral. 

Essa foi a razão por detrás da 

desobediência. 

Bartholomew e Goheen 

definem muito bem o que é 

pecado com os olhos postos em 

Adão e Eva no Jardim do 

Éden. Eles dizem: 

“Pecado é uma decisão de 

escolher nosso próprio caminho 

ao invés do caminho que Deus 

construiu na criação. É tornar-

se o nosso próprio legislador ao 

invés de atender ao Divino 

Legislador em obediência.”16  

Faith Alive Christian Resources, 2009, 
p.35. 
17 Idem. 

Pecado é definir por si só o que 

se deve fazer, dizer ou pensar, 

sem depender da Palavra de 

Deus, sem depender do Deus 

da Palavra. Sob essa 

perspectiva, todos os seres 

humanos nascem como 

pequenos reis, pequenos 

legisladores que, à luz de sua 

própria cultura, amadurecem 

como verdadeiros legisladores. 

Algumas culturas estimulam 

as crianças a serem 

autoconfiantes, valorizarem a 

sua autoestima etc. Conheço 

culturas indígenas que o 

orgulho é um valor ensinado às 

crianças de forma franca, 

aberta e objetiva, pois, para 

eles, somente tendo o orgulho 

como valor será possível viver 

num mundo complexo como 

esse, que exige força e 

determinação para vencer os 

desafios da natureza e ‘tirar’ 

dela o alimento para a 

subsistência, sem se deixar 

vencer pelo sofrimento 

causado pelas doenças. 

Bartholomew e Goheen17 

colocam de forma prática que 

pecado é uma anormalidade 

não encontrada no manual do 

fabricante. Pecado é também 

rebelião. É se opor de forma 

frontal ao próprio Criador, sua 

bondade, seu amor e cuidado. 

Pecado é idolatria. O homem 

não foi feito para ser 

independente, mas para ter 

alguém como senhor ou 

alguém a quem servir. Não há 

como ser neutro, ficar sem 

servir, sem se submeter a 



Nº 11 | página 21  
 

alguém ou a alguma coisa. O 

homem sempre adorará… A 

autonomia moral faz com que 

ele se torne idólatra ou 

ególatra. Paulo, escrevendo 

aos cristãos romanos 

(Romanos 1.18-32), deixa 

claro que, ao suprimir a 

verdade (ou Palavra) de Deus 

anunciada pela criação, o 

homem passa a adorar a outros 

seres criados. É impossível 

ficar sem adorar algo. Pecado é 

anormal, é rebelião, é idolatria. 

Acrescento aqui que pecado é 

também incredulidade. É não 

crer e confiar em Deus e em 

Sua palavra. 

Comer da árvore do bem e do 

mal foi um grito de autonomia 

do homem que nos esclarece 

sobre o que é pecado. Pecado é 

não querer saber de Deus nem 

dos seus ensinamentos. Todo 

homem já nasce no pecado. 

Nasce naturalmente sem 

querer saber de Deus. Cada ser 

humano nasce rei. Rei do seu 

próprio reino. 

Os espinhos do pecado: 

alienação e sofrimento 

O resultado cosmológico do 

pecado em Gênesis 3 é de suma 

importância para se 

compreender o que aconteceu 

com o ser humano desde então. 

O primeiro fato foi a forma 

como o ser humano passa a 

enxergar-se em sua relação 

com o próximo. Em Gênesis 2, 

homem e mulher estavam nus 

e não se envergonhavam. 

Agora, o seu olhar é impuro e a 

nudez precisa ser coberta, pois 

passou a ser motivo de 

vergonha entre eles. Isso nada 

mais é do que o início da 

alienação entre Adão e Eva, 

um estranhamento que não 

ocorria antes. A alienação pode 

ser definida aqui como o 

abandono mútuo, a privação 

recíproca causando a perda da 

amizade e estima entre eles. A 

expressão dessa alienação é a 

vergonha. Diferente de culpa, 

a vergonha tem sempre um 

caráter social. Ela é posta 

sempre entre um ser humano e 

outro, ou entre um indivíduo e 

a sociedade. Vergonha é o 

resultado da alienação entre os 

seres humanos. A partir daí os 

relacionamentos serão 

corrompidos, falhos, frágeis e 

fonte de todo tipo de 

sofrimento. 

Eles também se tornaram 

alienados de Deus. A fuga é 

uma reação fundamentada ou 

consequência da autonomia 

moral escolhida por Adão e 

Eva. Eles fugiram da presença 

de Deus. Isso expressa a 

postura do pecado agindo em 

termos práticos. Decidiram o 

que seria melhor fazer – fugir. 

Negaram encontrar-se com o 

Deus Criador. Assumiram uma 

postura de abandonar e privar-

se do relacionamento com 

Deus. Ao invés de vergonha, o 

elemento da alienação aqui é a 

culpa e o medo. O homem tem 

consciência plena dos seus 

atos. Decididamente fez o que 

fez, e agora ao ser buscado pelo 

seu Pai, o Criador, manifesta a 

sua alienação ao “bater com a 

língua nos dentes” e condenar 

Eva e o próprio Deus: “Foi a 

mulher que ‘Tu’ me deste”. 

Sendo seu próprio legislador, 

Adão passa a formular leis de 

acordo com as suas inclinações 

de tal forma que suprime as 

leis e ordenanças divinas. E 

nega ser ele o culpado, 

culpando a Deus. Isso me faz 

lembrar um fato ocorrido no 

Alto Rio Negro (Amazonas), 

na fronteira do Brasil com a 

Colômbia, quando agentes da 

Polícia Federal deram um 

flagrante em uma canoa com 

indígenas traficando cocaína, 

mas os indígenas negavam 

veementemente serem suas as 

drogas. Eles argumentavam, 

como pequenos legisladores, 

justificando o que estavam 

fazendo. Como se estivessem 

dizendo: “Seu policial, de 

acordo com a ‘minha lei’, isso 

não é nada. Essa droga tem 

dono. Ela não é minha. Eu só a 

estou transportando. Prendam 

os donos dela. Eu só ganhei um 

pouco de dinheiro para fazer 

um favor pra eles. O dono 

mesmo é que ganha muito 

dinheiro. Vocês devem prender 

a eles e não a nós.” A negação 

do delito é fundamentada no 

fato de se assumir o papel de 

legislador, de substituir a Lei, 

diante do agente dela, 

colocando em seu lugar a sua 

própria. Afinal, o homem se 

tornou seu próprio legislador. 

Em última instância, a 

negação do pecado por Adão é 

uma postura idólatra e egoísta 

– filha do orgulho. 

Não poderia deixar de falar de 

Eva. Na mesma linha de Adão, 

Eva nega o pecado culpando 

“a criação de Deus”. Foi a 

serpente, disse ela, a 



Revista Fé Cristã 

responsável por tudo; ela me 

enganou. Como seu esposo, 

Eva não assume o seu pecado 

como seu filho. Se tivesse 

exame de DNA naquela 

ocasião, ao levar o pecado de 

Adão e Eva ao laboratório, 

certamente seria constatado 

que era filho unicamente deles, 

com “99,999999%” de certeza. 

Pois, o pecado sempre tem o 

DNA de quem o comete. 

Deus então amaldiçoa a 

serpente, a mulher, o homem e 

a terra. A maldição é uma 

consequência cósmica do 

pecado (autonomia moral) 

cometido por Adão e Eva. A 

serpente se torna maldita entre 

todos os seres criados, 

comendo terra e vivendo com o 

queixo e a barriga raspando 

nela diariamente. A mulher 

tem a sua identidade marcada 

pelo sofrimento para exercer a 

maternidade, o seu marido 

passa a governá-la e o desejo 

dele passa a ser buscado por ela 

para agradá-lo. Lembre-se que 

ela tinha sido criada para ser 

complementar ao homem, mas 

agora já não é bem assim. 

Adão terá de “trabalhar duro” 

e “suar a camisa” para 

sobreviver, para a sua 

subsistência. Isso não significa 

que ele não trabalhava antes 

do pecado, mas isso não era 

algo duro, pesado e sofrido. 

Agora, nada será mais tão 

fácil. A conexão entre a 

maldição de Adão e a terra é 

clara. Será difícil para ele, 

porque a terra terá espinhos e 

frutos com espinhos dentro. 

Cultivar a terra implicará em 

ter que limpá-la, derrubar 

árvores, plantar, arrancar o 

mato e ervas daninhas para 

que se consiga tirar da terra a 

sua sobrevivência. E cada vez 

que isso fosse feito traria dor e 

causaria ferimentos (ver 

Ezequiel 28.24). Adão foi 

humilhado. Gastará boa parte 

do seu tempo trabalhando, 

olhando para o chão, ao invés 

de olhar para o Criador e Pai. 

O que poderia ser mais duro do 

que isso? Podemos resumir 

aqui que o resultado 

cosmológico do pecado sob a 

maldição de Deus foi o 

sofrimento humano. Sofrer 

passou a ser a marca 

identitária do ser humano. É 

impossível dissociar o homem e 

a mulher do sofrimento. Viver 

por si só sem Deus é sofrer. 

A ação cosmológica de Deus foi 

entregar o homem à sua 

própria escolha de comer a 

árvore do conhecimento do 

bem e do mal. De ser o seu 

próprio legislador, de decidir 

por si só, de acordo com os seus 

próprios parâmetros, o que é 

certo e o que é errado. 

Entregar o homem ao que ele 

escolheu seria entregá-lo a 

morte. E foi isso que Deus fez, 

afinal, já estava dito que, se 

eles comessem da árvore que 

Ele disse para não comerem, 

eles certamente iriam morrer. 

E aqui, outra verdade pode ser 

afirmada: o castigo para o 

pecado é a morte. E isso é visto 

quando Deus afirma que Adão 

voltará ao pó de onde ele veio 

(ou do que ele foi criado). Mais 

do que uma morte física, essa 

morte é cósmica. Ou seja, é 

uma morte que representa 

total alienação do ser humano 

(e não só de Adão) com o Seu 

Criador. Amaldiçoar o homem, 

dizendo que ele voltará para a 

terra é o mesmo que dizer que 

ele sumirá, desaparecerá, se 

extinguirá e deixará de gozar 

da vida, o grande presente que 

Deus lhe tinha dado. Decidir o 

que é certo e errado por si só, 

viver por si só é o mesmo que 

cometer um suicídio. Nesse 

caso, o que Adão e Eva fizeram 

(como representantes do ser 

humano e gerentes da terra) foi 

um suicídio cósmico. 

Decidiram morrer para si e 

para Deus, levando consigo 

todos os seres humanos e a 

natureza. 

O pecado, portanto, trouxe (1) 

a alienação entre os seres 

humanos, (2) a alienação do ser 

humano com Deus, (3) a 

vergonha, a culpa e o medo 

como manifestações comuns à 

vida do ser humano, (4) a 

cegueira espiritual fazendo 

com que cada um negue a si 

mesmo como sendo pecador, 

(5) e o sofrimento em todas as 

esferas da vida. Não nos 

enganemos, nós temos o germe 

infeccioso do pecado correndo 

em nossas veias. Adão não era 

simplesmente um homem, um 

qualquer. O seu nome significa 

gente. Ele é “nós”, o nosso 

representante. E Eva, sua 

mulher, a “mãe de todos os seres 

humanos”. Isso é o que 

significa o seu nome. Ela é 

minha e sua mãe. O nosso 

DNA não nega que somos 

filhos de Adão e Eva. Temos a 

cara dele e traços de nossa 

querida mãe Eva. Você e eu 



Nº 11 | página 23  
 

somos Adão, somos Eva, 

somos pecadores. 

O fruto no meio dos espinhos: a 

graça 

Se o capítulo 3 de Gênesis é 

fundamental para 

compreender o caráter do ser 

humano, o descendente da 

mulher é a chave para se 

compreender o caráter de 

Deus. E aqui o primeiro fato 

relatado após o pecado é a 

iniciativa de Deus em buscar o 

homem, agora atordoado e 

perdido, por ter assumido [por 

si mesmo] ser o legislador de 

sua vida. Isso o fez correr e 

esconder-se por entre as 

árvores, costurar folhas para 

cobrir-se. O Criador, no 

entanto, pacientemente busca 

o homem e inicia um diálogo 

com ele para auxiliá-lo, a fim 

de que percebesse e passasse a 

ter consciência do equívoco 

que tinha cometido. Deus é o 

que busca, mas não só isso, Ele 

é um Deus que se comunica, se 

relaciona e está disposto a 

ajudar o ser humano. Penso 

como seria difícil viver num 

mundo em que o Criador fosse 

uma força, uma energia ou 

mesmo raios de luz. Como seria 

difícil ter que viver de maneira 

incomunicável com Aquele 

que nos criou. Antes e depois 

de comer da árvore proibida, 

Deus nunca deixou de se 

comunicar com o homem. Isso 

é graça! 

Na sua comunicação com Eva, 

Ele lhe prometeu descendência 

e destacou “o” descendente. 

Isso é o mesmo que mitigar ou 

minimizar os efeitos do 

pecado, o “certamente 

morrerás”. Dar continuidade à 

vida seria uma expressão de 

profunda graça. Naquela 

situação, viver para ver a sua 

posteridade seria pura graça. 

Mas não só isso, a serpente 

seria aniquilada pelo 

descendente de Eva. Deus 

prometeu que “Um” da 

mulher viria para reparar a 

criação, esmagando a cabeça 

da serpente, tirando-lhe a 

vida. Na perspectiva da 

revelação progressiva da 

Escritura Sagrada, seria 

impossível, só com esse texto 

dizer mais do que isso. Mas é 

fato que Este descendente é a 

esperança dessa reparação. 

Nada mais belo e acurado do 

que chamar sua mulher de 

Eva, aquela que geraria e veria 

a vida continuar, sendo mãe de 

todos os seres humanos e 

d´Aquele Descendente. Só por 

causa da graça é que ela pôde 

receber esse bonito nome. 

Agora, somado à graça há 

também a esperança. 

Lembremo-nos que Adão e 

Eva haviam feito do seu jeito 

uma roupa mixuruca com 

grandes folhas de figueira para 

minimizarem a alienação entre 

si e para com Deus. Mas, o 

Criador matou um animal para 

cobri-los, para cobrir os 

pecadores com peles. Deus se 

mostra como aquele que dá 

uma solução mais sólida. Ele 

providenciou uma maneira 

simbolicamente mais 

definitiva para resolver o 

problema que o homem passou 

a enfrentar, aproximando mais 

o homem e a mulher e o 

Criador de suas criaturas. Mas, 

para isso, um animal teve que 

morrer, teve de dar a sua vida 

para que isso fosse possível 

novamente. O caráter moral é 

bastante forte aqui. As coisas 

devem acontecer da forma 

como Deus estabelece. Nada de 

folhas de figueira. Ao invés 

disso, pele de animal! Na 

verdade, a questão moral já 

vem sendo pintada nesse 

quadro, desde quando Deus 

disse, ainda no Jardim do 

Éden, o que o homem deveria 

e o que não deveria fazer, o que 

ele poderia e o que não poderia 

comer, em Gênesis 2. No 

capítulo seguinte, Deus chama 

o homem e tem uma 

‘conversinha’ com ele e 

também com Eva, para 

mostrar-lhes o seu erro; e em 

consequência amaldiçoou o 

cosmos e o ser humano. 

Deus não admite relacionar-se 

com um pecador e o expulsa de 

Sua presença. E, para garantir 

isso, coloca a melhor guarda, 

com a melhor arma, para 

impedir que o homem e a 

mulher voltem a vivenciar as 

delícias da Sua Santa presença, 

bloqueando a passagem ao 

Jardim do Éden e a árvore da 

vida. Não haveria valor algum 

no Éden (o local do prazer), se 

lá fosse apenas um belo pomar, 

com belos rios, belas imagens, 

belas pedras, peixes de todo 

tipo etc. O valor do Éden 

estava na presença gloriosa de 

Deus. E não só gloriosa, mas 

também paterna, amorosa e 

bondosa. A verdadeira vida 

estava no Éden. Adão e Eva 



Revista Fé Cristã 

lançaram tudo isso fora em 

troca da autonomia moral. 

E agora, diante do pecado, a 

graça se revela de maneira 

espetacular e não só ela, mas 

também a esperança. Deus é o 

Deus da esperança. Esperar 

nEle para ver a promessa da 

reparação da criação se 

cumprir. Deus não se isola, 

como fazemos quando alguém 

nos ofende. Ele busca, Ele vai 

atrás da sua criatura com 

vistas à reconciliação. Ele não 

deixa o homem “falando só”, 

mas intervém e fala para 

tornar o monólogo idólatra (ou 

ególatra) do rebelde incrédulo 

em um diálogo para a vida. 

Deus também se revela como 

um Deus justo e como um ser 

moral, que tem muito bem 

definido o que é certo e o que é 

errado, como o Verdadeiro 

Legislador. Ao mesmo tempo 

que se mostra como um Juiz, 

ele também é aquele que cuida 

de nós, que nos hospeda, que 

nos supre com o que 

precisamos realmente – a Sua 

presença. Se não fosse a 

iniciativa de Deus, Adão e Eva 

estariam fadados a uma 

peregrinação sem fim por esse 

mundo, seguindo seus próprios 

caminhos tortos, sem 

esperança. É a graça que 

reverte toda essa situação, 

trazendo vida onde havia 

morte, trazendo esperança 

onde havia desespero, medo, 

vergonha e culpa, trazendo 

reconciliação onde havia 

inimizade. “O Descendente” é 

tudo isso. Alguém que 

conectaria de novo o ser 

humano a Deus, realizando a 

missão de restaurar o ser 

humano à sua posição de 

dependência do Criador, 

libertando-o da autonomia, do 

pecado. 

Palavra Final: o pequeno 

legislador rendido 

Numa aldeia indígena no Alto 

Rio Negro conheci um macaco 

prego criado por uma família – 

ele era chamado Pecado. A 

bagunça que ele fazia na casa é 

tremenda. Sobia nas redes e 

nos girais por cima das 

panelas, brigava com o 

papagaio, urinava nas coisas e 

gostava de passear em cima da 

cabeça ou preso nas pernas e 

braços dos seus donos. Ao 

mesmo tempo, gostava de ter 

liberdade de fazer o que lhe 

dava na telha. Corria, fazia 

careta, gritava e, às vezes, até 

parecia que estava 

gargalhando. Ele comia tudo o 

que via pela frente. Quando 

alguém chegava à aldeia e 

perguntava o seu nome, todos 

diziam com um sorriso irônico: 

“o nome dele é Pecado”. 

Penso que assim é o pecado na 

vida do ser humano. A 

autonomia faz uma bagunça 

em nossa vida, trazendo 

consequências terríveis. Ela 

não caminha sozinha. 

Ninguém simplesmente se 

torna autônomo vivendo longe 

de Deus. Autonomia traz 

consigo uma “penca” de 

pecados, como no caso daquele 

macaco prego. Ela abre as 

panelas do nosso coração 

deixando o cheiro de enxofre 

sair: orgulho, inveja, vaidade, 

imoralidades etc. Urina em 

nossa língua e nos faz dizer 

palavras torpes. Aperta a 

nossa mente e extrai dela 

pensamentos de excrementos, 

imundos. Não larga dos nossos 

membros, conduzindo os 

nossos passos e ações em 

direção aos galhos das 

perversidades. A autonomia 

nos escraviza! 

Que fique claro que não somos 

reféns ou vítimas do pecado. O 

pecado é nosso filho. Ele é 

gerado em nosso coração por 

nós mesmos, os pequenos 

legisladores (Tiago 1.14-15). É 

de nosso coração que vem toda 

a sorte de pecados. Somos 

agentes ativos e responsáveis. 

Pecamos porque somos 

pecadores. Pecamos porque o 

pecado está em nosso coração, 

desde Adão, o nosso Pai. 

Da mesma forma que o pecado 

é uma realidade em nossa vida, 

mesmo sendo crentes, é preciso 

admitir que Deus também é 

uma realidade. Se, por um 

lado, revivemos diariamente o 

desejo de alimentar-nos da 

árvore do conhecimento do 

bem e do mal, ou seja, de 

sermos autônomos, por outro 

lado temos um Deus que 

estende a sua mão de graça. É 

só com ela que poderemos lutar 

contra o pecado. Em termos 

práticos, precisamos nos 

render ao Deus da graça. O 

pecado faz parte da nossa 

velha natureza que, apesar de 

ser velha, ainda está em nós, de 

forma residual, mas viva. 

Lutar com a nossa própria 

força contra o pecado é um 



Nº 11 | página 25  
 

grande equívoco. O caminho é 

render-se a Deus dizendo: Deus 

eu não consigo vencer o pecado 

sozinho, mas com a sua ajuda 

sei que isso será possível. Se o 

pecado primevo foi decidir por 

si só o que é certo e o que é 

errado, o primeiro passo para 

uma vida de relacionamento 

com Deus é admitir que não é 

na própria força que se vence o 

pecado, mas com o auxílio e 

dependência de Deus – isso é 

render-se. 

Se, por um lado, a autonomia é 

a melhor definição de pecado, 

penso que dependência é a 

melhor atitude que o homem 

pode ter diante de Deus. Mas, 

isso só é possível pela graça. E 

é fato, o Deus que cumpriu a 

promessa de enviar “o 

descendente” nos dará a graça 

de, a cada dia, caminharmos 

pelo caminho da dependência, 

o caminho de Jesus Cristo, que 

afirmou, em contraposição a 

Adão: “…Se possível, passa de 

mim este cálice. Mas que não 

seja feita a minha vontade, mas 

a Tua.” Ele nos mostrou o 

caminho da dependência. O 

Evangelho é a mensagem da 

total dependência do homem 

em relação ao Criador, 

trazendo o realinhamento 

perfeito e original do 

relacionamento entre Deus e a 

sua criação. 

A cada dia está posta diante de 

nós a árvore do conhecimento 

do bem e do mal e a árvore da 

vida, a opção de ser autônomo 

ou de ser dependente de Deus, 

da morte ou da vida. Que o 

nosso Verdadeiro e Gracioso 

Legislador nos ajude a 

rendermo-nos a Ele 

diariamente em total 

dependência. 

 

SUGESTÃO DE LEITURA: 

BARTHOLOMEW, Craig & GOOHEN, 
Michael. O Drama das Escrituras: 
encontrando o nosso lugar na 
história bíblica. Vida Nova, 2017. 

 

BIBLIOGRAFIA CONSULTADA: 

BARTHOLOMEW, Craig G. & 
GOHEEN, Michael W. The True Story 
of the Whole World: finding your 
place in the biblical drama. Faith 
Alive Christian Resources. Grand 
Rapids, 2009. 

HAMILTON, Victor P. The New 
International Commentary on the 
Old Testament (NICOT): The Book of 
Genesis: Chapters 1-17. Wm. B. 
Eerdmans Publishing: Grand Rapids, 
1990. 

WALTKE, Bruce K. Comentário do 
Antigo Testamento: Gênesis. Cultura 
Cristã: São Paulo, 2010. 

WENHAM, Gordon J. Genesis 1-15. 
Word Biblical Commentary. Thomas 
Nelson: Dallas, 1987. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

irmã Bella Falconi tem 

nos concedido o 

privilégio de termos 

sua contribuição para a 

Revista Fé Cristã através de 

abençoados artigos de sua 

autoria, escritos 

exclusivamente para a revista. 

Desta vez, a alegria foi ainda 

maior: ela aceitou conversar 

conosco sobre os temas que 

permeiam o seu livro “E se não 

houvesse amanhã?”, lançado 

pela United Press, em 2020. 

Confira, a seguir, a entrevista 

na íntegra:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

MOTTA – Bella, conte-nos 

como foi a sua conversão? 

Como se deu o início da sua 

história com Jesus? 

BELLA – Meu contato mais 

próximo com Deus aconteceu 

em 2014, quando uma amiga 

querida foi diagnosticada com 

um câncer muito agressivo. No 

momento em que eu recebi a 

notícia, comecei a orar com 

toda a fé do meu coração e 

senti muito a presença de Deus 

na minha casa. Foi 

sobrenatural! A partir dali, as 

coisas não foram mais as 

mesmas. A sede era muito 

grande. Pouco menos de um 

ano     depois      disso,    minha  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

primeira filha nasceu e eu 

tinha uma ajudante que 

carinhosamente chamo de tia 

Eva que é uma mulher de Deus 

e pregava para mim todos os 

dias. Resolvi ir à igreja para 

conhecer e naquele dia caí de 

joelhos no chão e não consegui 

mais deixar de ir. Isso foi no 

final de 2015. Em maio de 

2016, fui batizada e minha 

caminhada com o Senhor tem 

sido tremenda e 

transformadora a cada dia! 

MOTTA – “E se não 

houvesse amanhã?” é o título 

do livro que você lançou em 

2020. Quando foi que você 

A 



Nº 11 | página 27  
 

começou a pensar mais 

detidamente sobre a morte? 

BELLA – A pandemia nos fez 

pensar mais sobre a morte. Na 

verdade, ela nos fez pensar 

mais sobre a fragilidade da 

vida e sobre a nossa pequenez 

diante da grandeza de Deus. 

MOTTA – “Ensina-nos a 

contar os nossos dias para 

que o nosso coração alcance 

sabedoria.” (Salmo 90:12) 

Como devemos entender esta 

passagem? O que Deus está nos 

ensinando através dela? 

BELLA – Esse versículo é 

como uma instrução de Deus 

para que passemos a avaliar os 

nossos dias de forma correta, 

pois há um limite de tempo e 

ele passa rápido! Os dias vão 

sendo reduzidos e precisamos 

ter a certeza de que logo 

chegarão ao fim. É um 

chamado para avaliarmos a 

nossa relação com o futuro e 

como temos vivido, a fim de 

que alcancemos um coração 

sábio. Devemos clamar a Deus 

pela capacitação para que 

sejamos verdadeiramente 

sábios. Embora nós não 

tenhamos a capacidade de 

antever o futuro, Deus vê 

absolutamente tudo – o início, 

o meio e o fim e, embora ele 

tenha ocultado tudo isso de 

nós, ainda assim pode nos 

capacitar a agir sabiamente 

como se compreendêssemos o 

futuro! Devemos viver de 

forma irrepreensível pois 

sabemos que essa vida chegará 

ao fim. 

MOTTA – A morte é um 

assunto bastante indigesto no 

mundo atual. No seu 

entendimento, qual é a razão 

para que isso seja assim? 

BELLA – Existem dois 

aspectos. O primeiro deles é 

que o homem não foi feito para 

a morte, mas, sim, para a 

eternidade. Em Eclesiastes, a 

Palavra de Deus nos ensina 

que Ele colocou no coração do 

homem uma sede de 

eternidade. Portanto, a morte 

ainda é algo muito doloroso 

para cada um de nós. Talvez, 

ainda incompreensível. Além 

disso, a cultura nos ensina que 

a morte é inimiga da vida e não 

uma parte natural dela. Diante 

disto, criamos uma grande 

repugnância com relação ao 

tema “morte”. Tendemos a 

pensar na morte como um 

assunto sombrio e 

desagradável e não como uma 

passagem para a nossa morada 

celestial. Falta incentivo, 

esclarecimento, estudo e 

conversas inteligentes sobre 

isso.   

MOTTA – Tim Keller, em seu 

livro “Caminhando com 

Deus em meio à dor e ao 

sofrimento”, diz que “a 

razão para tanta ênfase no 

aqui e agora deste mundo é 

que o secularismo não tem 

outra felicidade a oferecer. 

Se não a encontrar neste 

mundo, não existe mesmo 

nenhuma esperança para 

você.” Como isso se relaciona 

com a prática diária dos 

cristãos? Temos abraçado uma 

mentalidade secular em 

detrimento da cosmovisão 

cristã? 

BELLA – Não temos a menor 

dúvida de que, ao invés de a 

igreja invadir o mundo, o 

mundo tem invadido a igreja. 

O Evangelho tem se tornado 

algo negociável e passível de 

mudanças, o que é muito 

triste. Esse não é o Evangelho 

de Cristo, que ensina renúncia 

e escolhas. A verdade é que 

falta boa teologia nas igrejas. 

Há muitos “jesuses” sendo 

fabricados nos altares. Há 

diversos “deuses” sendo 

vendidos no evangelicalismo. 

No entanto, só há um Deus e só 

há um Jesus! Aquele que diz: 

“aquele que quiser vir após mim, 

tome sua cruz e me siga”. Não 

existe outra forma. Talvez isso 

explique a grande onda de 

apostasia que estamos 

vivendo. Há um excesso de 

religião e falta de Deus. Há um 

excesso de terra e falta de céu. 

Não é sobre “que venha o Teu 

Reino”, mas sobre “fazemos de 

nós mesmos pequenos 

‘reizinhos’ do nosso próprio 

reinado”. 

MOTTA – Faz sentido um 

cristão ter medo da morte? E o 

não-cristão? 

BELLA – Eu creio que o medo 

é um processo natural do ser 

humano. Faz parte da nossa 

existência sentir medo. Mas, 

esse medo não deve ser 

patológico. Entendo que é 

absolutamente normal sentir 

um certo medo do processo de 

morrer: da dor, da despedida 

daqueles que amamos e assim 



Revista Fé Cristã 

por diante. Mas, da morte em 

si, não devemos ter medo no 

sentido patológico. Porque 

morrer é voltar para o Pai. E 

essa é uma das razões pelas 

quais devemos buscar todos os 

dias a certeza da nossa 

salvação! Esse é o descanso do 

crente: saber para onde está 

indo. Quanto ao ímpio, a 

Palavra já deixa bem claro 

qual será o seu fim. Isso sim 

deveria ser sinônimo de pavor. 

E é justamente por isso que 

devemos pregar à toda 

criatura. A realidade do 

inferno é terrível e se não nos 

incomoda pensar que alguém 

está indo para lá, somos nós 

quem merecemos aquele lugar. 

Somos devedores do 

Evangelho e não devemos 

jamais fazer juízo de quem é ou 

não é salvo. O nosso papel é 

anunciar as boas novas. E 

nossa motivação e inquietude 

deve ser justamente essa: de 

amar tanto a realidade do céu 

a ponto de não suportarmos 

sequer pensar que alguém 

possa estar indo para o inferno. 

MOTTA – É possível estar 

completamente envolvido com 

as coisas deste mundo, isto é, 

vivendo em função do que 

conhecemos como “sonho 

americano”, desfrutando das 

dádivas e oportunidades do 

ideal capitalista ocidental, e, ao 

mesmo tempo, como John 

Wesley, viver todos os dias 

esperando ansiosamente pela 

volta do Senhor? 

BELLA – É importante 

fazermos uma distinção entre 

viver no mundo e ser do 

mundo. Algo que deve ser 

sempre bem claro para todo 

cristão é que somos forasteiros 

na terra! Mas, vivemos nela! 

Por ora, esse mundo é o único 

lugar que temos para sermos 

cristãos. E precisamos 

trabalhar, sonhar, viver… no 

entanto, não podemos 

compartimentar Deus em 

nossa vida: aqui Ele entra, 

aqui não tem nada a ver, aqui 

talvez… não! Deus é Deus de 

TODA a nossa vida! Então, 

devemos honrá-lo em nossa 

escola, trabalho, casa e assim 

por diante! Vivemos no mundo 

e, portanto, é inevitável que 

estejamos, de uma certa 

forma, envolvidos com as 

atividades dele. Mas é 

justamente o nível de 

envolvimento que devemos 

avaliar. O que priorizamos? 

Temos negociado nossos 

valores? O que move o nosso 

coração? No que pensamos o 

dia todo? A quem ou a o que 

temos servido? 

MOTTA – O que Jesus estava 

ensinando quando disse que 

veio para que “tenham vida e 

vida em abundância” (João 

10:10)? 

BELLA – A vida com Deus é 

uma vida abundante porque 

ela nos traz completude e 

alegria em todas as esferas e 

não é uma alegria 

circunstancial nem transitória. 

Não é uma falsa alegria. A vida 

que jorra de Deus não é uma 

vida incompleta, ao contrário, 

é uma vida que tem sentido e 

propósito. 

MOTTA – Muitas pessoas 

sabem que a morte é iminente 

para todo ser humano e, ainda 

assim, de certa perspectiva, 

vivem como se ela não fosse. Ao 

mesmo tempo, essas mesmas 

pessoas passam a vida tomando 

atitudes para evitar a morte e 

fugir dela, ao invés de se 

prepararem para ela. O que 

você pensa sobre isso? 

BELLA – Deveríamos viver 

todos os dias como se eles 

fossem o último! Não no 

sentido pessimista da palavra, 

mas entendendo o que Tiago 

diz sobre sermos como a 

neblina. Precisamos 

compreender quão efêmera é a 

nossa vida  e vivê-la da 

maneira que Deus nos chama 

para viver! Temos que viver 

como se Jesus fosse voltar 

exatamente agora. Ter sempre 

óleo em nossa lamparina e fogo 

em nosso coração. 

MOTTA – Por que “é melhor 

ir a uma casa onde há luto 

do que a uma casa em festa” 

(Eclesiastes 7:2)? 

BELLA – A festa não tem nada 

a nos ensinar. Ao contrário, ela 

cria em nós uma ilusão de que 

a vida não tem fim. De que a 

vida é uma festa! Ela não é. O 

mundo jaz no maligno. A vida 

chegará ao fim. Adoeceremos e 

morreremos um dia. Quando 

presenciamos o luto, não 

apenas refletimos sobre a 

transitoriedade da vida, como 

também exercitamos a nossa 

fé, a nossa empatia, ganhamos 

uma oportunidade de servir ao 

próximo e de amadurecermos. 



Nº 11 | página 29  
 

Ganhamos, sobretudo, uma 

oportunidade de despertar 

para a nossa pequenez diante 

da grandeza de Deus e de 

lembrar que Ele está no 

controle e não a gente. 

MOTTA – O que é a vida 

eterna? 

BELLA – A vida de verdade! 

MOTTA – Uma última 

palavra? 

BELLA – Que sejamos 

perseverantes porque dias 

difíceis hão de vir! A 

perseverança dos santos é o 

clímax da salvação. Aquele 

que se mantiver fiel até a 

morte receberá a coroa da 

vida. Avante !!! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

uando o assunto é 

missões, alguns 

tendem a olhar de 

forma simplista, projetando 

um modelo único de 

evangelização ou 

abordagem. Mas, isso não é 

algo novo.  

Em Atos, a Igreja primitiva 

enfrentou o problema de levar 

o Evangelho a todos os povos 

com todas as suas implicações 

teológicas e culturais. Neste 

artigo, pretende-se enfatizar a 

importância de ampliarmos o 

entendimento acerca da 

grande tarefa missionária que 

foi comissionada à Igreja, 

como também esclarecer que a 

falta de preparo põe em risco 

toda a missão e, assim, 

concluir que o preparo pode ser 

uma grande ferramenta para 

que o Evangelho seja 

anunciado onde Cristo ainda  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

não foi nomeado (Romanos 

15:20). 

Charles Kraft, certa feita, 

indagou “Qual é a visão de 

cultura para Deus?” Seria a 

cultura judaica? Seria a grega? 

Seria a brasileira? Segundo 

Kraft, a resposta pode ser 

conferida em 1 Coríntios 

9:19,20, quando o apóstolo 

Paulo expõe seu método de 

abordagem dizendo “fiz-me 

tudo”, “judeus”, “sem leis”, 

“com lei”, “todos”. O que isto 

significa? Simplesmente que o 

Evangelho pode ser 

proclamado        de        maneira  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

transcultural, pode transpor as 

fronteiras culturais. 

Nas Escrituras, encontramos 

algumas expressões que 

comunicam a atenção do 

Apóstolo Paulo à questão do 

conflito cultural. Uma delas é 

“fiz-me tudo” e a outra se 

encontra na referência de 

Romanos 15:20, a saber, “me 

esforcei por anunciar o 

Evangelho”. A referência para 

“esforcei”, no grego, é 

philotimoumenon, que significa 

labor exacerbado e conota a 

mesma coisa que um ultimo 

fôlego, retirar forças de onde 

Q 



Nº 11 | página 31  
 

não se tem. A expressão “fiz-

me tudo”, que é genoma, cogita 

o ato de fazer algo sem a 

distinção de preferências. 

Sendo assim, todos estavam na 

lista de Paulo, todos eram 

alvos do amor de Deus, e é por 

isso que ele escreve aos 

Romanos que era devedor 

tanto de judeus, como de 

gregos e bárbaros. Ao verificar 

tanto a disponibilidade de 

Paulo como seu esforço em 

anunciar o Evangelho a todos, 

podemos nos perguntar: como 

transmitir o Evangelho a 

“todos”? Possivelmente, as 

maiores dificuldades estão no 

âmbito das diferenças 

culturais e no fato de que não 

temos “evangelhos”, 

outrossim um único 

Evangelho, que é para todos – 

que desafio! 

Por esta razão, a primeira 

tarefa é ampliarmos o 

entendimento sobre as 

culturas e sobre como o 

Evangelho se relaciona com as 

diferentes cosmovisões. Kraft 

comenta em seu artigo que “há 

duas realidades: uma é como 

Deus vê e a outra como nós 

vemos as culturas com nossas 

limitações humanas”. Deus, em 

Suas promessas, incluiu povos, 

línguas, tribos e nações 

(Apocalipse 7:9). Analisando o 

exemplo de Paulo e Pedro e de 

como eles lidaram com 

conflitos de cosmovisão, 

veremos a importância e a 

necessidade do preparo para 

cumprirmos a missão de Deus. 

Pedro, em Atos 10, mostrou 

que o judaísmo era a lente 

interpretativa que guiava sua 

compreensão do Evangelho. 

Nisso, Deus corrigiu o modo 

como Pedro via as outras 

culturas, mostrando a ele que o 

Seu plano baseava-se em uma 

plataforma mais ampla. Em 

Gálatas 2:11-16, Paulo dá 

testemunho da inabilidade de 

Pedro entender que os gentios 

também faziam parte dos 

planos de Deus. As exigências 

culturais do judaísmo 

prendiam os judeus a uma 

visão pequena do Evangelho, 

de maneira que a falta de 

entendimento de Pedro nesta 

questão, levou-o a limitar sua 

mensagem, podendo ser 

missionário somente aos seus 

compatriotas, que 

compartilhavam dos mesmos 

códigos culturais, como língua 

e costumes. 

Paulo, por sua vez, tinha essa 

sensibilidade de conhecer bem 

o Evangelho e bem a cultura. 

Ao analisar sua trajetória 

missionária, observamos que a 

sua mensagem era transferida 

a partir de contextos 

compartilhados pelo povo 

local. Suas expressões “esforcei 

me” e “fiz-me de tudo” se 

relacionam diretamente com a 

sua consciência da necessidade 

de conhecer o povo local, sua 

forma de linguagem, bem 

como o conteúdo da mensagem 

que Deus lhe tinha outorgado. 

Minha indagação inicial é: 

“Como seria “um Pedro” em 

Atenas?” Teríamos uma 

missão completa se Pedro 

meramente apresentasse uma 

mensagem judaizante aos 

atenienses? Certamente que 

teríamos mais um concilio 

sobre conflitos culturais. 

Diante do exposto, devemos 

encarar o desafio de 

evangelizar o mundo sem 

negligenciarmos suas reais 

implicações e realidades 

culturais, e nos convencermos 

de que o preparo teológico, 

cultural e linguístico estão na 

base de toda missão 

evangelizadora. Vemos em 

todo o Novo Testamento esta 

tríplice acompanhando a 

mensagem do Evangelho. 

Por exemplo, no preparo 

teológico, devemos responder à 

seguinte questão: Quem 

anunciamos? A Deus. 

Precisamos conhecer bem a 

Deus e ao Seu plano. O preparo 

cultural é o mesmo que 

entender o “para quem 

anunciamos”? Entender as 

realidades culturais de cada 

povo para pregar uma 

mensagem contextualizada e 

bíblica, confrontando aquilo 

que o Evangelho condena e 

conciliando aquilo que 

glorifica a Deus com o preparo 

linguístico é a resposta para a 

pergunta: como anunciamos? 

Existem diversas formas de 

anunciar, e uma mensagem 

mal compreendida gera 

prejuízos enormes para a 

missão da Igreja. 

Quando pensamos em uma 

suposta missão de Pedro em 

Atenas, não temos a intenção 

de enaltecer o ministério de 

Paulo e diminuir o de Pedro, 

pois vemos que Pedro teve um 

importante papel na liderança 



Revista Fé Cristã 

local da igreja em Jerusalém e 

a tradição diz que seu 

ministério se estendeu em dado 

momento à cidade de Roma. 

Porém, bem sabemos que, 

quando ele enfrentou um 

desafio cultural, viu-se em 

grandes dificuldades por causa 

de sua pequena visão de 

mundo, contrastando a si 

mesmo com Paulo, que 

recebeu um chamado para as 

nações e, a fim de cumpri-lo, 

apresentou grande preparo. 

Concluímos que, 

independentemente de nosso 

chamado, todos devemos 

aplicar-nos ao estudo do 

Evangelho e de nossa missão. 

A Igreja é chamada para 

pregar a todas as nações, com 

suas culturas, línguas e 

costumes. Por isso, se sua 

chamada inclui este desafio, é 

hora de se preparar! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

m um primeiro 

artigo,18 afirmamos 

que o Estado veio a 

surgir posteriormente ao 

Dilúvio, sendo o próprio 

Dilúvio a pena de morte 

estabelecida por Deus para a 

humanidade cujo coração era 

corrompido. Contudo, isso não 

quer dizer que antes do Dilúvio 

não existia algum tipo de 

governo humano. Como ficará 

claro, não só havia um tipo de 

governo não político, como ele 

tinha poder real – embora não 

estivesse sendo corretamente 

exercido. Nosso objetivo, 

portanto, é argumentar a favor 

da não existência do Estado 

administrado pelo homem 

antes do Dilúvio, de modo que 

não  pretendemos  expor,  neste  

 
18 Link do artigo: 
https://revistafecrista.art.blog/2021/

 

 

 

 

 

 

 

momento, as atribuições 

inteiras dadas por Deus ao 

Estado. Porém, para que 

cheguemos a este ponto, é 

preciso observar a situação do 

Homem no Jardim e, 

posteriormente, sua Queda. 

Definições 

Antes, porém, de tratarmos do 

assunto, é necessária uma 

definição de termos. O Estado 

possui várias definições e 

finalidades em vários autores, 

desde Aristóteles até Thomas 

Hobbes e Max Weber. Por isso, 

não podemos, para nossos 

objetivos, nos limitar a de um 

único autor. Lidaremos, 

portanto, com aquilo que é 

comumente entendido sobre o 

que é um Estado. 

Um Estado é caracterizado por 

sua (a) soberania (podendo 

punir quem quebra as suas leis 

com multas ou penas físicas);  

 

10/06/o-primeiro-governo-humano-
e-seu- objetivo/ 

 

 

 

 

 

 

 

(b) cidadania compulsória (isto 

é, um indivíduo é membro 

daquele Estado a partir do 

momento em que nasce); (c) 

território (a priori, um Estado 

possui um território 

delimitado); (d) povo (este 

último, um termo muito 

amplo, que pode incluir grupos 

étnicos mais próximos e de 

mesma linguagem – 

geralmente). Essas 

características são comuns a 

todos os Estados, pois, caso o 

Estado não possua uma dessas 

coisas, não poderá ser assim 

considerado (não há Estado 

sem território, bem como não 

faz sentido um Estado que não 

possa punir, nem um Estado 

que não dê cidadania aos seus 

próprios membros). Então, 

quando mencionarmos o 

Estado, deve-se ter em mente 

este conceito mais amplo, que 

faz parte de qualquer Estado 

em qualquer época. 

 

E 



Revista Fé Cristã 

A Associação Voluntária, por 

outro lado, não possui 

nenhuma dessas 

características, pois (a) por 

definição, ela não pode punir 

seus membros como o Estado 

pode, de modo que, no 

máximo, a exclusão da 

Associação é o que ocorre; (b) 

nenhum indivíduo nasce 

membro de uma associação, do 

contrário, ela perderia sua 

característica de ser 

voluntária, além disso, alguém 

pode ser membro de várias 

associações distintas ao mesmo 

tempo; (c) uma Associação 

pode ser local, internacional ou 

até mesmo submetida ao 

mesmo espaço do Estado, mas 

não depende deste território 

para sua existência; (d) ela não 

está restrita a um povo, 

embora possa ser, pois tudo 

depende de seu objetivo e 

função (não é incomum que, 

sendo internacional, possua 

membros de outros Estados e, 

portanto, de outros povos). 

Assim, uma Associação 

Voluntária é quando homens 

se submetem em acordo uns aos 

outros para um objetivo 

comum – algo totalmente 

distinto do Estado que é 

compulsório. 

Dessa forma, o Estado é mais 

preponderante na 

compulsoriedade (sem 

eliminar a voluntariedade) e as 

Associações são enfaticamente 

 
19 Essa forma de resumir Estado e 
Associações pode ser encontrada em 
K. K. Ghai, ISC Political Science, ou em 
um artigo seu, no seguinte link 
https://www.yourarticlelibrary.com/
difference/10-main-differences-

voluntárias (não eliminando 

algum tipo de compulsão mais 

fraca do que a estatal). Se 

fossem, portanto, a mesma 

coisa ou resultassem no mesmo 

efeito, não teria porque serem 

coisas diferentes. Assim, 

quando mencionarmos estes 

termos, deve-se ter em mente 

essas definições mais gerais.19 

O homem em perfeição 

É preciso notar o que Paulo 

especifica em Romanos 13 

como sendo a característica 

principal do Estado: ele detém 

o poder da Espada (Romanos 

13:4), isto é, o de aplicar a pena 

de morte. Quando voltamos a 

Gênesis, em especial ao 

capítulo 2, versículo 17, lemos 

que Deus estabelece uma 

punição para o homem: “no dia 

que dela comeres, certamente 

morrerás”. Veja que o texto 

não está dizendo que Adão 

apenas morrerá, como se fosse 

pura consequência natural de 

comer do fruto. O modo como 

o texto está construído sinaliza 

que não é uma ação 

autoimposta, mas uma ação 

imposta por outros. Deus está 

dizendo que aplicará, sobre o 

homem, uma pena de morte 

literal. E é isso o que ocorre 

posteriormente (Gênesis 3:19; 

5:5). 

Normalmente, se enfatiza que 

Adão morreu de forma 

between-state-and- 
association/40325. Acesso em 03 de 
março de 2022. 
20 KUYPER, Abraham. Calvinismo. 1ª 
Ed. São Paulo: Cultura Cristã, 2002, p. 
88. 

espiritual ao comer do fruto e, 

embora isso seja verdade, o 

texto não está preocupado em 

expor isso, mas sim em 

demonstrar que a morte física 

só veio a existir no mundo por 

meio do pecado (Romanos 

6.23), sendo a pena imposta 

por Deus a este. Deus – 

naquele momento – agia como 

um Senhor e Estado soberano 

sobre o homem, que 

desobedeceu ao Rei, e sofreu as 

penas consequentes do pecado. 

Alguns autores, como 

Abraham Kuyper20 e Johann 

Jahn,21 reconhecem que não 

havia Estado antes do Dilúvio. 

Porém, alguns afirmam que o 

Estado existiria mesmo se o 

homem não pecasse, afinal, 

como se construiriam estradas 

e se planejariam cidades? 

Veremos que tal questão acaba 

por ser improcedente por três 

razões, ao menos. 

Primeiro, a afirmação de que 

haveria Estado se o homem 

não caísse é apenas uma 

pressuposição que não 

encontra nenhuma base no 

texto bíblico. Não existe texto 

que diga o que aconteceria caso 

o homem não caísse, e afirmar 

qualquer coisa além do que o 

texto bíblico afirma torna-se, 

neste ponto, pura conjectura 

(1 Coríntios 4:6). 

21 JAHN, Johann. Hebrew 
Commonwealth. 1ª Ed. New York: 
Codman Press, 1828, p. 12. 



Nº 11 | página 35  
 

Segundo, mesmo que 

pudéssemos fazer tal 

afirmação (de que haveria 

Estado), estamos falando de 

seres humanos sem pecado. A 

pergunta natural, então, é se 

construir estradas e coisas 

semelhantes seria um 

problema real ou suficiente 

para demandar um poder 

político para exercer tal 

função. Estamos falando de 

homens em estado de 

perfeição, não de homens 

caídos, com razão obtusa e 

imersa em idolatria (Romanos 

1:21). Foi o pecado que tornou 

o homem incapaz de raciocinar 

mesmo as coisas mais naturais 

e básicas (Romanos 1:22-25). 

Terceiro, mesmo que fosse um 

problema real, não há somente 

o Estado para construir 

estradas. Associações 

Voluntárias não políticas 

existem até mesmo num 

mundo caído, por qual motivo 

não poderia existir num 

mundo perfeito? Estamos, 

então, falando da simples 

possibilidade de homens 

voluntariamente se unirem em 

certas associações para fins 

específicos, de modo que elas 

podem cessar após seus fins 

serem alcançados ou podem se 

perpetuar, caso seu objetivo 

seja perene. De qualquer 

modo, “construir estradas” 

não exige um Estado, exige tão 

somente organização e 

associações. 

Ainda, em Gênesis 2:15-17, 

lemos duas coisas claras: Deus 

coloca Adão como guarda no 

jardim (v. 15), implicando que 

Adão era uma escala abaixo de 

Deus na administração do 

Jardim, tendo o dever de 

protegê-lo, como um guarda, 

que é comandado pelo Estado. 

A segunda coisa que notamos é 

a clara pronúncia de possíveis 

punições caso houvesse 

desobediência (v. 17), sendo 

que algo semelhante ocorre 

quando o Estado de Israel está 

em formação, e o povo deve 

obedecer a Josué, sendo este a 

autoridade civil e que, quem 

desobedecesse, morreria (Josué 

1:17,18). Essa característica é 

clara e evidentemente política 

(Gênesis 26:11), indo além até 

mesmo dos comuns poderes 

atribuídos aos pais de família 

(embora, em casos distintos, 

pudessem impor a pena de 

morte também). Por tudo isso, 

vemos Deus com todas as 

atribuições de um Estado não 

eletivo, mas soberano, sobre o 

homem. 

O homem em pecado 

Porém, se ainda não ficou claro 

que o poder do Estado era 

exercido por Deus antes da 

Queda, podemos notar que 

Deus se vale de soldados e 

armas para impedir a 

reentrada do homem no 

Jardim (Gênesis 3:24). É 

sugestivo que tenham sido 

Querubins que guardavam o 

jardim, pois Deus é, 

frequentemente, representado 

como estando entre eles (2 

Samuel 6:2; 2 Reis 19:15; 

Salmos 80:1; 99:1; Isaías 37:16) 

– e na maioria dos contextos, 

Deus é tratado como Rei, 

Senhor dos Exércitos ou 

semelhante, o que nos leva a 

concluir que os Querubins 

parecem exercer o papel de 

guardas de fato (Êxodo 25:18-

20). 

Além dos Querubins, contudo, 

ainda havia uma espada, 

especificamente para guardar 

o caminho até a árvore da 

vida. Tal é o poder militar de 

Deus, que ele põe o homem sob 

pena de morte, e ainda garante 

que ele não escape à pena. Não 

foram outros homens que 

impuseram tal pena sobre 

Adão, nem foram eles que 

conseguiram guardas para o 

Jardim. Deus mesmo fez isso. 

E se for argumentado que 

aquela era uma circunstância 

diferente, a isso justamente 

pode-se confirmar: era uma 

circunstância tão diferente, 

que Deus mesmo exercia o 

poder estatal. 

Notamos que, após a Queda, o 

primeiro grande problema e 

pecado mencionado é o 

assassinato (Gênesis 4). Por 

duas vezes, no mesmo capítulo 

de Gênesis, vemos que ele é 

tratado como um pecado tão 

grave, que as punições 

pareciam extremamente 

elevadas (Gênesis 4:24). A 

preocupação com o assassinato 

generalizado era tão grande, 

que Caim temeu que qualquer 

um o pudesse matar (Gênesis 

4:14). O assassinato era, ao que 

tudo indica, o pecado mais 

grave que poderia ser 

cometido. Já o capítulo 5 se 

foca na genealogia de Adão até 

Noé, fazendo uma breve 

retrospectiva do capítulo 4 e 



Revista Fé Cristã 

avançando para alguns nomes 

que terão relevância no 

capítulo 6. Aqui, entretanto, 

não vemos nenhuma menção 

ao conceito de nação, reino, 

poderio, governo ou qualquer 

coisa semelhante, 

demonstrando que, neste caso, 

temos um apontamento para a 

não existência de tais 

governos. 

Talvez – pode-se objetar – já 

havia governo, pois é 

mencionado, no capítulo 4, 

versículo 17, que havia uma 

cidade, e a cidade é um 

conjunto político também. 

Veremos mais adiante este 

ponto, para que fique claro o 

tipo de governo que havia na 

cidade. 

Contudo, ao verificar o 

capítulo 6, nos deparamos com 

o caos estabelecido. Deus vê 

que o coração do homem é 

cheio de maldade (v. 5). A 

terra agora estava cheia de 

violência (v. 11), e isso é 

preponderante para que Deus 

envie o dilúvio (v. 13). Note 

que a violência é repetida 

sozinha no versículo 13, 

demonstrando que o status 

 
22 Seria o caso de cristãos etíopes e da 
igreja ortodoxa da Eritréia, pois 
ambos consideram o livro de Enoque 
canônico. Contudo, não é interesse 
deste artigo debater se foram ou não 
os anjos que causaram a malignidade 
do pecado em Gênesis 6. 
23 Se esta posição for tomada, 
explicaria a existência de animais 
puros e impuros no período de Noé 
(Gênesis 7:2), e a consequente 
proibição deles no sacrifício bem 
como sua ingestão em Levítico 
(embora, conforme Jean-Marc 

daquela época era a falta de 

controle, crueldade e maldade. 

É importante observar isso, 

pois Deus promete 

posteriormente nunca mais 

enviar um dilúvio sobre a 

Terra (Gênesis 9:11), 

presumindo que a maldade 

após isso não alcançaria tal 

nível novamente. Assim, a 

“pior época para se viver” foi o 

período entre a Queda e o 

Dilúvio (Gênesis 5:29). 

Não se pode esquecer que no 

início do capítulo 6 de Gênesis 

vemos que alguma “revolução 

sexual” ocorreu, diferente da 

poligamia aparentemente 

iniciada em Gênesis 4:19. 

Alguns autores, talvez mais 

conectados com uma 

percepção judaica do mundo, 

acreditam que os anjos se 

encarnaram ou possuíram 

homens e tiveram filhos com 

mulheres. A descrição de tal 

ocorrido estaria no livro de 

Enoque.22 Nessa linha de 

raciocínio, a palavra 

“corrompida” (Gênesis 6:11) e a 

destruição dos animais e 

plantas de sobre a terra seria 

devido às misturas feitas pelos 

anjos,23 introduzindo novas 

Berthoud [Animais Impuros: uma 
análise bíblica, 1ª Ed. Monergismo, 
2020], não seja necessária a crença 
nos anjos encarnados, mas bastaria 
uma simples involução destes animais 
para não refletirem mais a criação 
original de Deus e, portanto, 
tornarem-se impuros). 
24 Contudo, em Gênesis 6:4 é 
mencionado que os “gigantes” já 
existiam na terra antes das relações 
sexuais com as mulheres. Portanto, 
uma interpretação que condicione a 
existência de “gigantes” a essas 

espécies de plantas e animais 

como consequência de sua 

ação. Por outro lado, se foi esta 

“revolução sexual” se refere à 

confusão entre as linhagens 

“santa” e “não santa” 

(casamento entre descendentes 

de Sete e de Caim), então 

temos também uma explicação 

razoável para ela, pois, como é 

demonstrado no restante do 

livro de Gênesis, há grande 

preocupação em se casar com 

crentes (que normalmente 

eram membros da família – 

Gênesis 24:2-4; 29:10; 30:6 

[Raquel temia a Deus]). Se 

“corrompida” pode implicar a 

mistura dos anjos com os 

homens, também parece 

possível que implique a 

mistura de homens santos com 

descrentes.24 Qualquer que 

seja a explicação, entretanto, 

os filhos dessa união eram 

“valentes”, homens de força e 

que, naturalmente, tinham 

poder para matar (Gênesis 

6:4). A conclusão inevitável é 

que a revolução sexual dessa 

época não foi em si mesma o 

problema que causou o 

Dilúvio, mas que, sem ela, ele 

não ocorreria, pois dessa 

relações seria inviável. Além disso, 
segundo o livro de Enoque, os 
gigantes (dependendo da tradução) 
possuíam 300 ou 3000 côvados de 
altura; se considerarmos apenas os 
“300”, teríamos algo em torno de 135 
metros, algo muito diferente de 
Golias, um “gigante”, mas que possuía 
(1 Samuel 17:4) entre 2,20m e 3m 
(algo como um jogador de basquete 
ou alguém que possui gigantismo 
hipofisário). 
 



Nº 11 | página 37  
 

revolução proveio mais 

violência, não amor. 

Dessa forma, podemos notar 

que não era possível haver 

nenhum Estado-nação, não só 

por tal não ser mencionado, 

como também por não serem 

mencionados nenhum dos seus 

possíveis feitos (como 

julgamentos, processos 

jurídicos, condenações à 

morte, etc.). A crise 

estabelecida antes do Dilúvio 

também não menciona 

nenhuma crise típica de 

Estados e nações (com um rei 

abandonar a Deus, ou tomar o 

trono etc.). O que nos leva a 

concluir que o governo era, no 

máximo, familiar, o que 

impedia, de certo modo, haver 

algum tipo de revolução para 

tomada de poder, já que este 

naturalmente pertence ao 

ancião. 

Governo familiar 

Pode-se observar que cidades 

eram fundadas, o que nos leva 

a crer que existia alguma 

forma de governo. Quanto a 

isso, é natural e evidente, mas, 

como devemos entender 

posteriormente, o governo 

político não pode ser 

confundido com o governo 

familiar, do contrário, 

cairíamos em um tipo de 

aristocracia ou monarquia 

hereditária. Vemos em Gênesis 

4:17 que a cidade era, muito 

mais, um conglomerado 

familiar, isto é, pertencente 

 
25 WINES, Enoch C. A República 
Hebraica: Lei Orgânica do Estado 
Hebreu. 1ª Ed. São Paulo: Inez A. 

basicamente a uma família 

(Gênesis 34:20-26 – note que os 

filhos de Jacó mataram todos 

os homens de uma cidade; 34:7 

– também, no versículo 7, a 

maldade é feita em Israel, o 

que nos leva a concluir que a 

família de Jacó se via como 

uma “cidade” ou “local”). 

Contudo, como vemos 

posteriormente, os indivíduos 

mais velhos – anciãos – de uma 

família tinham poder para 

julgar (Gênesis 38:24 – 

Levítico 20:10). Ora, se só 

havia famílias antes do 

Dilúvio, podemos, com base 

nos textos posteriores, 

presumir que o julgamento era 

intra-familiar, de forma que 

cada família era, em si, um tipo 

de governo simples, informal, 

mas ainda sujeito às leis de 

Deus e com poder para lidar 

com outros modos de governo 

externo. Mais evidências de 

que a família era em si um 

governo próprio, é que os 

chefes familiares podiam fazer 

alianças com governantes 

seculares (Gênesis 21:22, 23), e 

eram tratados como príncipes 

por outros governantes 

(Gênesis 23:5,6), podendo 

possuir até mesmo um 

“exército” que eventualmente 

batalharia (Gênesis 14.13-16). 

A família – notamos – era (ou 

devia ser) um poder à parte do 

político, mas que possuía todas 

as atribuições para fazer 

julgamentos, etc. sem 

intervenção do Estado. 

Borges Consultoria Educacional, 
2018, p. 159, 160. 

Nota-se ainda que este era o 

governo ideal estabelecido por 

Deus na criação, pois Moisés 

estabelece chefes familiares 

que julgariam as suas causas 

(Êxodo 18:25,26; Josué 22:14). 

Wines defendeu a opinião de 

que justamente por isso os 

grupos familiares é que 

“governavam-se”, antes de 

qualquer atribuição estatal 

superior.25 Assim sendo, a 

família seria o poder que 

balizaria o poder Estatal, 

limitando este mesmo, e 

impedindo seu agigantamento 

(este assunto, entretanto, 

deixaremos para tratar em 

outro momento). Tudo isso nos 

leva a crer, portanto, que o 

tipo de governo pré-Diluviano 

se restringia ao seio familiar, e 

que as famílias passaram a 

guerrear umas com as outras e 

entre si (como o caso de Caim e 

Abel bem exemplifica). Não se 

pode mensurar o nível de poder 

que os chefes familiares 

possuíam, mas podemos 

confirmar, ao menos, que não 

eram poderes políticos, muito 

menos eletivos. 

Governo familiar antes da 

Queda 

Isso, evidentemente, parece 

não responder qual seria o tipo 

de governo pré-lapsariano. 

Porém, como deve estar mais 

ou menos claro, a especulação 

neste ponto é perigosa, embora 

não seja impossível supor 

algumas coisas com base na 



Revista Fé Cristã 

vida dos crentes após a Queda 

e como se governaram. 

Sendo Deus soberano Rei 

sobre Adão e seus filhos, não 

seria impossível que Ele 

exerceria sempre o poder da 

Espada, como já notado, pois 

isso não poderia ser delegado 

ao ser humano, já que Deus 

mesmo estabelece as penas e as 

execuções para elas. Assim, 

Deus detém o poder de 

soberania Estatal. Tal 

elemento, conquanto não seja 

o único constituinte do 

Estado, é o principal poder 

dele (como vemos por toda a 

Escritura), tornando sua 

remoção uma quase anulação 

da existência desse tipo de 

governo. 

A cidadania seria outro grande 

problema. Se Adão fosse chefe 

de Estado, alguém se tornaria 

membro do Estado por estar 

na família de Adão? Dito isso, 

somente o ramo principal da 

família ou toda ela? Ou cada 

família seria um Estado? Se 

toda ela, então temos um único 

Estado Global, cujos membros 

iriam aumentar à medida que 

aumentasse a população 

mundial. Em si, isso não seria 

um problema caso o homem 

não tivesse pecado, mas 

certamente não há passagens 

bíblicas que favoreçam um 

governo global único. O 

território seria mais um grande 

problema, pois, como seria 

dividido? Se o Estado é a 

família, o que fosse do 

indivíduo familiar seria do 

Estado? Aparentemente, há 

uma dificuldade de separar-se 

os conceitos e de que eles façam 

sentido dentro de uma 

estrutura de perfeição, por essa 

razão, o que foi dito acima, foi 

em maior parte com 

perguntas, pois, talvez por 

causa da Queda, pode apenas 

ser que não compreendamos 

completamente como um 

Estado poderia funcionar em 

situação de perfeição. 

Contudo, daquilo que as 

Escrituras nos mostram, um 

governo familiar faria muito 

sentido, pois (a) cada chefe de 

família é soberano nela; (b) 

todos os que nascem em uma 

família são membros dela; (c) a 

família não depende de 

território para existir, mas 

frequentemente o possui (e 

certamente sempre possuiria se 

não fosse a Queda). Observe 

que, no caso de cada família ser 

um poder próprio e autônomo, 

tudo se facilita, de modo que 

não há dificuldade em 

estabelecer o chefe, nem os 

“processos” e seus membros. 

A conexão entre uma família e 

outra sendo feita por meio de 

Associações Voluntárias 

simplesmente responde o 

problema da existência do 

Estado, pois, qualquer que 

fosse a demanda num mundo 

perfeito, ela não poderia ser 

perpétua (como construir 

estradas, cidades, organizar 

praças etc.). As demandas 

físicas no mundo não são 

infinitas, ainda mais se forem 

pensadas em termos locais. 

Além disso, as Associações 

permitem maior facilidade de 

deslocamento, pois, e se 

alguém quisesse fazer parte de 

uma associação de construção 

de estradas, mas não quisesse 

construir casas? Entraria 

numa associação e não em 

outra. Afinal, não podemos 

anular as vontades humanas. 

O que um Estado antes da 

Queda faria, caso alguém 

quisesse agir contrário ao que 

ele tivesse determinado? 

Haveria chance de criar outras 

punições além daquela criada 

por Deus? Ou todos os homens 

naturalmente aceitariam todas 

as demandas do Estado? (Este 

último caso anularia o aspecto 

voluntário, enquanto que uma 

Associação pode implicar 

obediência e voluntariedade ao 

mesmo tempo). 

Não seria mera retórica dizer 

que o governo familiar não é 

político? Afinal, 

aparentemente, possuem as 

mesmas atribuições: como 

observamos, o chefe da família 

é que a liderava, sendo, 

portanto, o ancião o 

responsável pelo governo 

familiar. Isso dito, não havia 

eleição e confirmação como 

acontecia em Israel, por 

exemplo. O inverso também 

não ocorria, pois quem 

governava a nação de Israel 

não era necessariamente a 

pessoa mais velha do povo. 

Não temos também, no 

contexto da família, os vários 

cargos delimitados como no 

meio político, e nem mesmo a 

família se estabelecia numa 

conjuntura voluntária (os 

filhos não são filhos 

voluntariamente, mas por uma 

ligação natural, de sangue). 



Nº 11 | página 39  
 

Dessa forma, as perguntas 

parecem nos conduzir em 

direção a um status de não 

existência do Estado (mas não 

de anarquia, já que Deus 

governaria o mundo, e Adão 

seria o primeiro cabeça 

familiar, havendo um tipo de 

governo patriarcal26). Isso nos 

leva à conclusão de que o 

Estado não é essencial no seu 

aspecto governamental e, por 

isso, faz sentido que chegue ao 

fim, retornando a Deus o seu 

poder. O último ato de 

julgamento feito pelos homens 

deve ser escatológico (1 

Coríntios 6:2,3) e, por isso, 

qualquer poder semelhante ao 

Estatal deve acabar quando 

acabar este último 

julgamento. 

O Governo secular é temporário 

O governo político é 

temporário e, embora aqueles 

que julgam corretamente 

sejam ministros de Deus 

(Romanos 13), este tipo de 

poder vai passar. Gênesis 3-6 

nos mostrou que sua falta, 

neste mundo, só pode resultar 

em caos e julgamento divino e, 

portanto, não podemos 

eliminá-lo ou nos insurgir 

revolucionariamente contra. 

Apenas porque antes da Queda 

era de uma forma, não 

significa que deva ser após ela 

(não há motivo para se crer 

que devamos andar nus, ou 

não comer carne, ou voltamos 

a viver em um jardim, pois 

estas foram coisas contextuais 

 
26 DOOYEWEERD, Herman. Estado e 
Soberania: Ensaios sobre 

e temporárias, em razão do 

próprio pecado e algumas 

dessas coisas podem voltar no 

mundo vindouro, melhoradas e 

outras não). 

Se Deus criou Adão para ser o 

cabeça da família humana, é 

evidente que, dentro das 

atribuições familiares, ele 

governaria justamente, mas 

não teria poderes políticos – 

não de acordo os textos 

seguintes à Queda descrita em 

Gênesis 3. 

Deus, ao não limitar o poder 

familiar, apenas colocou um 

contra peso ao criar o Estado, 

de forma que a família seja a 

primeira responsável pela 

correção dos seus, e o Estado 

daqueles que interferem no 

meio “público”, mais distante 

do ambiente familiar, ou 

mesmo quando a própria 

família quebre, no seu 

representante, os princípios 

básicos legais de Deus (como 

matar sem motivo). Isso posto, 

pode-se observar que Deus 

cuidadosamente limita o poder 

do Estado, para que este não se 

sobressaia ao poder familiar e 

nem sequer defina o que é 

família, mas apenas proteja os 

meios estabelecidos por Deus. 

Isso tudo aponta para aquilo 

que é óbvio: se o Estado não 

existia na criação do mundo, 

naturalmente não precisa 

existir quando tudo for 

renovado. Deus em Jesus 

Reina (Salmo 2) e, por isso, não 

Cristianismo e Política, 1ª Ed. São 
Paulo: Vida Nova, 2014, p. 20. 

carece de outros governos para 

exercer julgamento num 

mundo perfeito. Deus tomará 

sobre si novamente o poder 

que, por derivação, o homem 

adquiriu após o dilúvio 

(Gênesis 9:6; Romanos 13:1), 

de modo que toda autoridade 

atualmente só possui tal poder 

porque de Deus descende este 

direito (João 19:11). 

Em outro artigo lidaremos (se 

Deus permitir) com o governo 

familiar do modo como se 

desenvolve em Gênesis, desde 

Abraão até José; sobre o 

porquê de o povo de Deus não 

ter formado o primeiro Estado 

e também os poderes mais 

exatos do pai de família (de 

sacerdócio, reinado e oráculo). 

Por ora, porém, cabe ressaltar 

que sem o entendimento 

prévio destas coisas acima 

ditas, não é possível 

compreender bem os limites do 

governo político humano, nem 

o quanto ele pode acrescentar 

ou onde deve parar em suas 

leis. Conforme John Knox, em 

carta de 20 de Julho de 1559 à 

rainha Elizabeth, afirma: 

“[…] de consciência, sou 

obrigado a dizer que nem o 

consentimento das pessoas, nem 

o processo do tempo, nem a 

multidão de homens podem 

estabelecer uma lei que Deus 

aprovará; mas tudo o que Ele 

aprova (por Sua palavra 

eterna) será aprovado, e tudo o 

que Ele condenar será 

condenado, embora todos os 



Revista Fé Cristã 

homens na Terra elaborem uma 

justificação para a mesma.”27 

 
27 KNOX, John. O Primeiro Soar da 
Trombeta: Contra o Monstruoso 

Regimento de Mulheres. Versão 
Kindle, O Presbiteriano, 2020, p. 53. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

e convido a passear 

pela teologia e pela 

fotografia. Trago por 

meio deste, o convite para 

refletirmos temas teológicos 

por meio da fotografia, através 

da série VINDE. Inspirada nas 

Confissões, de Agostinho, sobre 

o     ser     “que     medita     sua  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

salvação”, e partindo de um 

dos Padrões de Julgamento de 

Francis Schaeffer, refletiremos 

sobre a temática da Narrativa 

da Redenção. 

Os leitores de Francis 

Schaeffer já bem conhecem o 

método apresentado pelo 

escritor dos Quatro Padrões de 

Julgamento que devem ser  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

aplicados à uma obra de arte, 

os quais são apresentados em 

A Arte e a Bíblia. Trago a 

proposta de trabalharmos o 

terceiro padrão, aplicando-o 

em uma série de fotos que criei, 

para, de forma prática, 

encorajar a preservação desses 

padrões básicos, na tentativa 

de garantir uma adequada 

comunicação, e também de 

fazer uso deles para analisar 

outras obras que admiramos. 

Neste artigo, mesmo tendo me 

atentado aos quatro padrões 

na construção da série, focarei 

apenas no terceiro, para não 

estender demais a leitura, 

considerando que a proposta é 

termos um tempo de 

contemplação via fotografias.  

Inspirada nas confissões e na 

poética bíblica, o objetivo 

primordial da série é, através 

da  contemplação,  representar 

T 

“Tua Palavra é lâmpada para os meus pés.” (Salmos 119.105) 



Revista Fé Cristã 

por meio da fotografia autoral 

um meditar sobre a narrativa 

da redenção, bem como foi 

externado por Agostinho, em 

sua última página: 

“Que os orgulhosos não me 

critiquem, porque estou 

meditando sobre a minha 

salvação, que como e bebo e 

compartilho.” (p. 240) 

Antes de prosseguir, muitos 

leitores talvez não estejam 

familiarizados com o termo 

“Fotografia Autoral”. Esse 

tipo de fotografia tem por 

objetivo demonstrar os 

interesses do autor, e 

geralmente possui uma 

abordagem voltada aos 

pensamentos, emoções, às 

expressões do interior 

humano, com uma estética 

mais contemplativa, por vezes 

onírica e sem viés comercial, ou 

seja, sem trabalhar em prol dos 

interesses de um cliente, por 

isso autoral. Aos interessados, 

a temática é bem exposta pela 

fotógrafa gaúcha e 

contemporânea Danny 

Bittencourt, no livro 

Fotografia Fine Art. 

Sendo assim, parto dos meus 

interesses de representar 

livremente, e à vontade com a 

imaginação, a temática da 

redenção. 

1. Sobre a série “VINDE“ 

Inicialmente introduzirei algo 

acerca da série fotográfica. 

Busquei criar, partindo de 

inspirações na cosmovisão 

cristã acerca da redenção, 

recorrendo à obra Confissões, 

tocada pela canção There Is a 

Redeemer, e envolta pela 

poética estética de passagens 

bíblicas. Externando de forma 

livre e imagética a busca 

humana do coração que, 

ardente, corre para o caminho 

que lhe pode salvar e livrar 

sede si mesmo, resultando em 

total rendição. 

O ser que medita sua salvação 

– onde na obra de Agostinho é 

ele mesmo, carrega para mim 

sutiliza estética que se tornou 

presente nas expressões 

corporais da intérprete da foto 

(uso o termo “intérprete” para 

me referir à modelo da foto), 

estando ela ora em meditação, 

contemplativa, ora rendida, 

buscando e grata. 

Estou meditando sobre a minha salvação. 

 Rendido. 

O ser que medita. 



Nº 11 | página 43  
 

A redenção e rendição foram as 

temáticas inspiradoras para a 

criação da série, na qual 

procuro apresentar o ser 

humano como que correndo 

em direção ao chamado do 

Redentor: “Vinde!” (Mateus 

11:28) – do qual se origina o 

nome da série. A intérprete 

representa o ser a refletir sobre 

sua redenção, o ser que corre 

para o que lhe pode salvar, dar 

esperança, como que atraída 

pelas cordas de amor (Oséias 

11:4) que emanam do sacrifício  

perfeito que religou céus e 

terra, respondendo as palavras 

de Jesus: “Vinde a mim” 

(Mateus 11:28). Em total 

rendição, ela se prostra, 

meditando sobre sua salvação. 

Diante da verdade bela desse 

Redentor, da cruz fixada nesta 

terra e já vazia, marcada pela 

ascensão de Cristo, que com 

vestes brancas está a direita de 

Deus, e cujo povo eleito 

também o louvará com roupas 

brancas (Apocalipse 7:9),  

frente à esteticidade poética 

dessas verdades, desenvolvi 

essas fotos, sobre uma 

narrativa que continua, até 

que “o trabalho na Terra esteja 

completo”. 

1.1. Keith Green: There is a 

Redeemer 

Esta última frase do parágrafo 

anterior pertence a uma 

canção que, ao ouvi-la, minha 

mente foi remetida a uma 

atmosfera transcendente, de 

maneira que esta me veio à 

mente durante todo tempo em 

que fotografava – portanto, 

colaborou na criação da série. 

A canção, que indico para 

escutarem no término da 

leitura deste artigo, tem o 

título There Is A Redeemer e é 

do cantor Keith Green, que 

compôs a respeito da redenção 

esta canção na qual, em 

gratidão à provisão de um 

redentor, canta no refrão 

(traduzido): 

“Obrigado Oh, meu Pai 

Por nos dar Seu Filho 

E enviar Seu Espírito 

Até que o trabalho na Terra 

esteja completo” 

A letra cristocêntrica e a 

reverência na doxologia 

modificam a atmosfera, 

podendo despertar o desejo de 

ajoelhar-nos e contemplar o 

motivo da canção. Uma 

atmosfera transcendente 

parece surgir no decorrer da 

música, com o fervor da voz e Vinde. 



Revista Fé Cristã 

dos instrumentos, como se 

estivéssemos [e estamos] à 

frente de algo inimaginável e 

precioso, o que nos leva a 

rendermo-nos, batendo no 

peito ao invés de mantê-lo 

erguido, como escreveu 

Agostinho (p. 238). Posicionei 

minha intérprete deste modo, 

com a intenção de conduzir as 

fotos para além da técnica ou 

do apenas figurativo e material 

diante da câmera, mas como 

uma forma de doxologia. 

Frente à toda a inflamação do 

pecado neste mundo e suas 

consequências abismais, um 

redentor se entrega, uma cruz 

é manchada por sangue puro, 

aqui, nesta Terra, e somente 

aqui, uma única vez e de 

maneira válida para sempre 

(Hebreus 10:12-14). É 

interessante refletir que foi no 

chão desse nosso mundo que 

tudo naquela cruz aconteceu. 

“Está terminado!” foram as 

últimas palavras do redentor 

Jesus. 

Eis aqui uma segurança para a 

nossa vida cotidiana: quer 

cumpramos todas as tarefas do 

dia, quer não, que acertemos, 

quer não, vençamos ou não, já 

está terminado! O trabalho de 

redimir o ser humano de sua 

natureza caída e destruidora 

foi feito. Nos resta render-nos. 

Esse VINDE, nos chama para 

tantas coisas que ansiamos e 

pelas quais o mundo 

contemporâneo saliva. Esse 

chamado de Cristo conclama 

ao descarregar dos corações 

daqueles pesos que são, à vista 

de seus portadores, 

insuperáveis. Recorde aquele 

cobertor quentinho no 

Está terminado. 

Descanso. 



Nº 11 | página 45  
 

inverno, o café que a mãe 

oferece na hora certa, um 

amigo para desabafar, o 

acolhimento piedoso da igreja 

onde nos sentimos tão amados 

e cheios de sentido, como se 

tudo estivesse no devido lugar. 

Se esses episódios nos 

possibilitam o experimentar de 

um tipo bem raso de descanso 

e já nos aliviam o peito, 

derretendo sentimentos 

angustiosos, imagine o 

VINDE. Ele promete descanso 

para a alma, desapego de 

fardos, livramento da auto 

justificação – Jesus continua: 

“Vinde a mim, todos os que 

estão cansados e 

sobrecarregados, e eu darei 

descanso a vocês” (Mateus 

11:28). 

1.2. O Ser que medita a 

redenção 

Em Confissões, de Agostinho, 

esses tantos cansaços e anseios 

íntimos, tão familiares a nós, 

são expostos. Vemos o ser 

humano à mostra, 

transparente, em busca de 

sentido, em luta consigo 

mesmo, ansiando salvação e 

justamente meditando sobre 

ela. Agostinho, após ter sido 

alcançado pelo Senhor e 

surpreendido pelo jugo suave 

como prometido (p. 232), 

reflete o desespero que seria 

pensar que a Sua Palavra se 

distanciou dos homens, mas se 

banha da mais pura esperança 

ao recordar João 1:14, que diz: 

“A Palavra tornou-se carne e 

viveu entre nós” (p. 239), de 

modo que Jesus esvazia a 

morte dos pecadores, 

redimindo o mundo. Que 

grande alívio e paz veio dessa 

justiça que teve por salário a 

própria vida e a paz (p. 239). 

2. Quatro Padrões de 

Julgamento 

Introduzirei os padrões de 

Schaeffer, trabalhando um 

deles, para o aplicarmos nas 

obras por vir, junto de 

reflexões acerca da benção 

redentora. No capítulo 2, do 

livro A Arte e a Bíblia, 

Schaeffer traz onze 

perspectivas diferentes pelas 

quais o cristão pode 

“considerar e avaliar os vários 

aspectos da arte” 

(SCHAEFFER, 2010, p. 44). 

Ele, então, desenvolve uma 

perspectiva cristã sobre a arte 

em geral, em que, na quinta 

perspectiva, se detém nos 

Quatro Padrões de 

Julgamento a serem aplicados 

a uma obra de arte, sendo eles: 

Excelência técnica; Validade; 

Conteúdo intelectual, a 

cosmovisão que está sendo 

comunicada; Integração entre 

conteúdo e veiculo. Desses, nos 

debruçaremos sobre o terceiro. 

2.1. Conteúdo intelectual, a 

cosmovisão que está sendo 

comunicada 

Este terceiro critério, do 

Conteúdo Intelectual, espelha 

a cosmovisão do artista. 

Schaeffer, por meio do 

exemplo dos cristãos, traz as 

Escrituras como lentes através 

das quais devemos analisar a 

cosmovisão representada na 

obra de arte, que permanece 

sujeita a este julgamento a 

partir da verdade bíblica e da 

cosmovisão cristã. Nesta série 

de fotos, parti de passagens 

bíblicas que sempre banharam 

meu imaginário, mexendo 

comigo esteticamente. Em 

Oséias 11:4, por exemplo, tem-

se o ser como atraído por 

cordas de amor. Observe a 

beleza disso, dessa poética da 

atração! Não é como se essas 

palavras tomassem forma,  

“Atraí-os com cordas humanas, com laços de amor.” (Oséias 11:4) 



Revista Fé Cristã 

ganhassem um corpo, envolto 

de eternidade? 

Muitas passagens a respeito do 

zelo de Deus pelos Seus, os 

chamando para Si, para Sua 

redenção em Cristo, e Sua 

Palavra, me influenciaram na 

composição das fotos que 

culminam na redenção na cruz. 

Temos tantas produções 

artísticas acerca das 

Escrituras, mas tão poucas na 

área da fotografia! Fica aqui 

meu apelo aos fotógrafos. Te 

convido a contemplar algumas 

passagens que me guiaram a 

imaginação na composição da 

“Porque morrestes, e a vossa vida está escondida com Cristo em 
Deus. Quando Cristo, que é a vossa vida, for manifestado, 
também vos manifestareis com Ele em glória.” (Colossenses 
3:3,4) 

"Vos suplicamos em nome de cristo que vos concilieis com Deus." 
(2 Coríntios 5:20) 

"Com amor eterno te amei, e benignidade te atraí." (Jeremias 
31:3) 

"Vós sois a luz do mundo." (Mateus 5:14) 



Nº 11 | página 47  
 

série VINDE. Desejo que, em 

adoração e rendição, prossiga 

em demorares o coração num 

passeio através das fotos, 

meditando tua Salvação. 

Não esqueça de seguir nossa 

Playlist com todas as músicas 

que já citei nos artigos 

anteriores. Ouça There is a 

Redeemer:  

https://open.spotify.com/playli

st/7M6w2fn4wpim74nsjBQkTj

?si=ac360c44143e4511 

 

 

 

 

NOTAS 

AGOSTINHO. Confissões (São Paulo. 
Mundo Cristão, 2017), 240P. 

GREEN, Keith. There is a redeemer. 
Pretty Good Records: 1982. 3min 10s. 

SCHAEFFER, Francis. A Arte e a Bíblia 
(Viçosa, MG. Ultimato: 2010), 80p. 

 

 

  

 

 



 


