
 

  



\\ Sumário 

 

 

4. Editorial 

Para a glória e a fama de Jesus 

 

5. Devocional 

A Igreja de Jesus precisa de Doutores   

 

7. Escatologia 

Cristo, o tema da profecia do Antigo 

Testamento 

 

10. Política 

O Primeiro Governo Humano e Seu 

Objetivo 

 

17. Psicologia 

Pandemia e Crise Espiritual 

 

25 Conversando com... 

Maurício Zágari 

 

29. Soteriologia 

Somos pecadores porque pecamos ou 

pecamos porque somos pecadores? 

 

 

 

 

38. Pneumatologia 

O relacionamento com o Espírito Santo: 

conhecimento e experiência 

 

43. Arte 

O Modo de Vida nas Expressões 

Artísticas 



  

 

 

 

 

 

FUNDADA EM 2020 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos Motta 

EDITOR-ADJUNTO: Wallas Pinheiro IDENTIDADE 

VISUAL: Gabriel Ferreira CAPA: Marcos Motta DESIGN 

INTERNO: Marcos Motta REVISÃO: Lorena Garrucho 

CONTRIBUIÇÕES NA EDIÇÃO: Equipe de 

colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos Motta 
PUBLICIDADE / DIVULGAÇÃO / PROPAGANDA: 
Equipe de colaboradores ATENDIMENTO AO LEITOR: 

Marcos Motta CONTATO: redes sociais.  

REVISTA FÉ CRISTÃ, edição 10, ano 2, nº 10, dezembro 

de 2021, é uma publicação cristã independente, 

interdenominacional e mantida tão somente por seus 

colaboradores. EDIÇÕES ANTERIORES: disponíveis para 

download no endereço eletrônico da revista. Disponíveis 

para pedido através de contato via redes sociais oficiais. 

A REVISTA FÉ CRISTÃ não tem fins lucrativos. Este é um 

material gratuito, portanto, este arquivo não pode ser 

vendido. O compartilhamento via redes sociais e 

dispositivos eletrônicos é livre. A impressão, total ou 

parcial, para uso pessoal ou congregacional, no caso de 

igrejas, é totalmente permitida, desde que, quando de uso 

público, a fonte do material seja citada. O conteúdo de 

cada coluna e/ou artigo é de inteira responsabilidade de 

seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista



 

 

 

 

 

 

É com muita alegria que 

trazemos para você, leitor, 

mais um número da Revista 

Fé Cristã. É um privilégio, 

para nós, termos leitores tão 

fiéis e interessados no conteúdo 

da revista.  

Neste número, trataremos de 

assuntos muitíssimo 

importantes, nas áreas de 

psicologia, política, arte, 

soteriologia, escatologia, 

apologética, pneumatologia, 

sem contar que, em todos os 

artigos, você vai encontrar 

diálogos interessantíssimos 

com o universo filosófico. 

Para abrir os trabalhos, logo 

após este editorial, você vai 

encontrar um devocional 

extremamente relevante 

escrito pelo pastor português 

Joel Bueche Lopes, sobre a 

necessidade de doutores na 

Igreja de Jesus, o qual além de 

profundíssimo, já serve de 

grande incentivo para você ler 

os artigos que se seguem. 

Nas palavras do Pr. Joel, “A 

erudição de Paulo, no entanto, 

faz parte da Providência divina 

para a realização do seu 

ministério  e  para  a formação e  

 

 

 

 

 

sedimentação da Igreja 

neotestamentária.” Doutores, 

aqui, são aqueles irmãos da 

igreja “que se dedicam mais à 

aprendizagem especializada da 

teologia e ao seu respectivo 

ensino”.  

A Revista Fé Cristã tem por 

objetivo justamente o equipar 

estes irmãos para a glória e 

fama de Jesus, para que a 

Igreja seja edificada e firmada 

sobre a rocha sólida que é 

Jesus Cristo, nosso Senhor.  

No espaço reservado para a 

matéria da escatologia, você 

encontrará um artigo 

originalmente disponibilizado 

no blog amilenismo.com, de 

autoria de Robert B. Strimple, 

que fala sobre Cristo (e não 

Israel) ser o tema da profecia 

do Antigo Testamento. 

Tradicionalmente, e com base 

em exegese equivocada de 

muitas passagens bíblicas, 

temos dado tanta importância 

para a nação de Israel, que 

perdemos de vista a realização 

de Deus de Suas promessas e 

palavras em Cristo e na Igreja. 

Para o irmão Robert, a 

pergunta crucial que todos 

devemos fazer é sobre como o 

Novo Testamento nos ensina e 

incentiva a interpretar as 

profecias do Antigo 

Testamento. Esperamos que 

você seja imensamente 

edificado por este artigo. 

O destaque deste número vai 

para a baita entrevista 

concedida a nós pelo escritor 

Maurício Zágari, sobre sua 

obra O Evangelho da Paz e o 

Discurso de Ódio, que ele 

escreveu em parceria com 

outros grandes nomes da 

literatura cristã do Brasil e do 

mundo. 

Para Zágari e os demais 

autores, este é o momento 

perfeito para falarmos sobre 

“como conciliar a mensagem de 

não-agressão, não-revide, não-

beligerância, amor, paz e 

compaixão do Evangelho de 

Cristo com o discurso de ódio que 

pode facilmente ser identificado 

nas palavras de multidões de 

cristãos no âmbito público em 

nossos dias.” 

  



Edição Nº 10 | página 5  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“E ele mesmo concedeu uns 

para apóstolos, outros para 

profetas, outros para 

evangelistas e outros para 

pastores e mestres, com vistas 

ao aperfeiçoamento dos santos 

para o desempenho do seu 

serviço, para a edificação do 

corpo de Cristo.” (Efésios 4:11-

12) 

ministério pastoral é 

fundamentado sobre 

dois pilares 

absolutamente indispensáveis: 

a palavra e a oração. Todo 

pastor é chamado a uma vida 

de oração, tanto para nutrir a 

sua alma como para interceder 

pelo seu rebanho, tal como a 

ensinar a Palavra, 

principalmente a partir do 

púlpito, mas, também, e 

necessariamente, a partir de 

outros contextos,  tais  como o  

 

 

 

 

 

 

 

 

aconselhamento, o tão 

conhecido discipulado, os 

pequenos grupos, e diversas 

reuniões, em ambientes 

formais e informais. 

Encontramos presbíteros que 

se dedicam de uma forma mais 

focada ao ministério do ensino 

e da pregação (1 Timóteo 

5:17), no entanto, todos são 

chamados a estarem aptos 

para ensinar e a manejar bem 

a Palavra de Deus (1 Timóteo 

3:2; 2 Timóteo 2:24; 2 Timóteo 

2:15). Neste sentido, ao longo 

da História, Deus tem 

levantado doutores que se 

dedicam mais à aprendizagem 

especializada da teologia e ao 

seu respectivo ensino. Não foi 

por acaso a escolha de Saulo de 

Tarso para ser um dos 

apóstolos de Jesus e um dos 

fundamentos da Igreja 

(Apocalipse 21:14). Paulo 

estudou aos pés do melhor 

teólogo da sua época, Gamaliel 

(Atos 22:3), e isso se refletiu na 

tarefa que Deus lhe deu na 

formação da Igreja cristã, 

tanto no ensino nas Igrejas por  

 

 

 

 

 

 

 

 

onde passava, como pelas 

cartas e respectivo teor 

bastante teológico que 

escreveu, bem como na 

formação de novos pastores 

(e.g. Timóteo e Tito). 

Vemos, em muitas vezes, 

Paulo como um plantador de 

Igrejas e missionário, e 

esquecemos do seu trabalho 

como doutor da Igreja. Sim, 

Paulo considerava todas as 

suas qualificações terrenas 

como refugo, mas quando 

comparadas com a pessoa de 

Jesus (Filipenses 3:4-11). 

Qualquer que seja a melhor 

coisa da vida que possamos 

experimentar, dada pelo 

próprio Deus, quando 

comparada com Jesus, sempre 

será considerada como refugo. 

A erudição de Paulo, no 

entanto, faz parte da 

Providência divina para a 

realização do seu ministério e 

para a formação e 

sedimentação da Igreja 

neotestamentária. 

O 



Revista Fé Cristã 

Depois de Paulo, vieram 

outros com a mesma vocação, 

homens que enriqueceram o 

seu ministério pastoral nas 

suas Igrejas locais por meio dos 

seus estudos, mas que, ao 

mesmo tempo, contribuíram 

para a preservação da sã 

doutrina com um alcance que 

ia além das suas Igrejas, como 

os Concílios ecumênicos que 

afirmaram e defenderam 

doutrinas cruciais ao 

cristianismo, como a Trindade 

ou a divindade de Jesus, os 

quais foram encabeçados por 

doutores da Igreja. A própria 

Reforma Protestante eclode 

sob a liderança de um homem 

muito bem preparado 

teologicamente, Martinho 

Lutero, e é sedimentada e 

avançada nos anos seguintes 

por homens bem preparados 

teologicamente, como Martin 

Bucer, João Calvino, John 

Owen ou Jonathan Edwards. 

Todos eles, além de serem 

pastores de igrejas locais e 

terem deixado um legado 

inegável como tal, defenderam 

a verdade de forma pública, 

escreveram livros que até hoje 

são uma referência para a 

Igreja cristã protegendo a 

ortodoxia e alimentando a 

vitalidade da piedade 

saudável, e formaram 

incontáveis novos pastores e 

missionários bem preparados 

para o exercício fiel e piedoso 

do ministério. 

Conhecemos uns quantos 

destes homens que têm 

batalhado pela vitalidade da 

teologia saudável que levanta 

Igrejas saudáveis, mas muitos 

outros ficaram praticamente 

anônimos, aos quais a 

academia hoje vai descobrindo 

alguns, enquanto outros só 

serão conhecidos no lado de lá 

da eternidade. Mas, a verdade 

é que Deus tem levantado 

pastores e mestres com esta 

vocação para a erudição e 

formação de novos pastores ao 

longo dos séculos, de vários 

lugares e culturas, e assim 

continuará a fazer para 

preservação da Noiva de Jesus 

até que Ele venha buscá-la. A 

Igreja nasce da Palavra e é 

preservada por ela para a 

missão de proteger, proclamar 

e viver essa mesma Palavra. 

Assim, é inegável que a 

teologia é indispensável para a 

saúde da Igreja e o avanço da 

missão e da plantação de 

Igrejas saudáveis. Por isso, 

Deus tem dado e sempre dará 

doutores à Igreja até à vinda 

de Jesus.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

o Antigo Testamento, 

existem passagens 

que falam sobre um 

tempo vindouro de paz 

mundial e justiça, uma época 

quando o templo será 

reconstruído; o sacerdócio, 

restabelecido, e os sacrifícios, 

novamente oferecidos (por 

exemplo, Salmos 72.7-11; 

Isaías 60.10-14; Ezequiel 

37.24-28; 40-48). Os pré-

milenistas insistem que essas 

passagens devem ser 

interpretadas “literalmente” 

(o que exatamente se requer 

em cada ponto é uma questão 

debatida entre eles), e que elas 

se referem às condições que 

ocorrerão no Milênio,  o  reino  

 
1 Várias tentativas foram feitas pelos 
pré-milenistas para harmonizar as 
diferentes imagens dadas pelos 
profetas com referência àqueles 

 

 

 

 

 

 

 

milenar que Jesus estabelecerá 

na Terra em sua segunda 

vinda, com sua capital em 

Jerusalém, o templo 

reconstruído, o sacerdócio 

restabelecido,1 os sacrifícios de 

animais novamente oferecidos, 

e o trono de Davi outra vez 

erigido. A cada sábado, Cristo, 

o Rei, adentrará o tempo pelo 

portão oriental, enquanto os 

sacerdotes oferecem em 

holocausto seis cordeiros sem 

mancha e um carneiro, como 

também ofertas de comunhão 

(Ezequiel 46). O povo, uma vez 

mais, será ensinado em 

distinguir entre o limpo e o 

imundo, e a circuncisão da 

carne – e a do coração – será 

outra vez exigida (Ezequiel 

44.23, 9). Desse modo, a 

adoração no reino messiânico 

presenciará um retorno 

daqueles elementos que eram 

centrais sob a antiga aliança. 

 

dentre os quais o sacerdócio 
restaurado será escolhido, se os 
levitas (Jr 33:18), se os filhos de 
Zadoque apenas (Ez 40:46; 43:19; 

 

 

 

 

 

 

 

Mas seria correto interpretar 

essas profecias do AT como 

descrições do futuro reino 

milenar que Cristo 

estabelecerá na terra em sua 

segunda vinda? Para 

responder a essa indagação, a 

pergunta crucial que o cristão 

precisa fazer, naturalmente, é 

esta: como o Novo Testamento 

nos ensina a interpretar tais 

passagens? Pela inspiração do 

Espírito Santo, essa revelação 

pós-ressurreição, pós-

pentecostal, que é 

absolutamente autorizada, um 

guia infalível em todos os 

assuntos de fé e de vida, 

inclusive essa matéria, de vital 

importância, de como 

interpretar a profecia do AT 

foi dada à Igreja de Cristo no 

NT. 

À medida que lemos o NT, 

entendemos que os profetas do 

AT falaram das glórias do 

tempo messiânico – aquela era 

inaugurada por Cristo e na 

qual a Igreja agora vive – 

44:15), ou se todas as nações (Is 
66:20,21). 

N 



Revista Fé Cristã 

utilizando-se de termos 

conhecidos em sua própria era, 

os quais se referiam às bênçãos 

religiosas do povo de Deus da 

época da antiga aliança, a sua 

própria época. Os aspectos 

centrais dessas bênçãos são os 

conceitos do povo de Israel, da 

terra de Canaã, da cidade de 

Jerusalém, do templo, dos 

sacrifícios e do trono de Davi. 

É uma característica 

necessária da comunicação 

efetiva que todos 

experimentamos e 

compreendemos, que quando 

desejamos escrever a um 

amigo algo que ele nunca 

experimentou ainda, fazemo-

lo mediante recursos [isto é, 

utilizando-nos de termos e 

expressões] que ele já conhece. 

Para comunicar ao povo de 

Deus que vivia sob a antiga 

aliança, os profetas inspirados 

pelo Espírito falaram das 

bênçãos que Deus derramaria 

 
2 Para discussões acerca deste 
princípio, ver os trabalhos clássicos de 
Patrick Fairbairn: The interpretation 
of prophecy (Londres: Banner of 
Truth Trust, reimp. 1964 [1856]); The 
typology of Scripture (Grand Rapids: 
Zondervan, 1975); An exposition of 
Ezekiel (Wilmington, Del.: National 
Foundation for Christian Education, 
1969). Um pequeno e interessante 
volume intitulado The prophetic 
prospects of the Jews or Fairbairn 
versus Fairbairn (Grand Rapids: 
Eerdmans, 1930), que consiste em 
duas conferências feitas por Patrick 
Fairbairn, com uma diferença de 25 
anos entre elas. Na parte 1 (1839), 
Fairbairn defende um literalismo 
rígido na interpretação da profecia do 
AT (esse é o literalismo do pós-
milenarismo, em vez do pré-
milenarismo). Com relação a Oséias 1, 
por exemplo, Fairbairn insiste que 

sob a nova aliança em termos 

de imagens tipológicas 

familiares aos santos da antiga 

aliança.2 

Para um judeu zeloso que não 

havia recebido a Cristo, ou 

seja, para quem o véu 

permanecia baixado onde quer 

que a antiga aliança fosse lida 

(2 Coríntios 3.14), tal princípio 

de interpretação profética, 

como é o esquema pré-

milenarista, que diz que 

devemos interpretar 

“literalmente sempre que 

possível” a profecia do AT, é 

compreensível. Infelizmente, o 

judeu sionista, por exemplo, 

não possui outro princípio 

interpretativo significativo 

com o qual trabalhar. Mas nós, 

crentes que vivemos à plena 

luz da revelação do NT, a 

revelação do Cristo de Deus, 

não tiraremos vantagem disso, 

desta condição da qual 

desfrutamos? Não percebemos 

“não há aqui lugar para equívocos 
com relação a quem são os próprios 
sujeitos da profecia, porque são 
chamados pelos nomes de ‘filhos de 
Judá e filhos de Israel’, os dois ramos 
distintivos da nação judaica” (p. 21). 
Em uma nota de rodapé, ele chama as 
referências em 1Pe 2:10 e Rm 9:24-26 
aos gentios convertidos, como 
cumprimento da profecia de Oséias, 
“uma extensão de seu significado, 
além da literal e primária 
significação”. Na parte 2 (1864), 
porém, Fairbairn reconhece quão 
arbitrária e insubmissa à instrução do 
Novo Testamento tal declaração é. Ele 
agora insiste que a profecia 
simplesmente deve ser lida “como 
uma história escrita anteriormente” 
(e assim de acordo com o estrito 
literalismo), “o princípio hebreu 
[como oposto ao cristão] de 
interpretação profética” (p. 91-2). 

que aquilo que está oculto no 

AT é revelado no NT (como 

Agostinho disse)? Que aquilo 

que está contido no AT é 

explicado no NT? Não foi o 

apóstolo Paulo, por inspiração 

do Espírito Santo, que nos 

disse algo importante quando 

falou sobre a leitura do AT 

tendo algo como um véu sobre 

a nossa compreensão, até que 

possamos entendê-lo à luz da 

revelação do cumprimento 

mediante Cristo Jesus? 

Todo cristão evangélico está 

acostumado a ver os 

sacrifícios, as festas e as 

cerimônias do AT como tipos, 

isto é, ferramentas 

pedagógicas que apontam para 

a obra de Cristo. Por que, 

então, os elementos que 

consideraremos a partir deste 

artigo – a terra de Canaã, a 

cidade de Jerusalém, o templo, 

o trono de Davi, a própria 

nação de Israel – não poderiam 

Surpreendentemente, The new 
Scofild reference Bible (New York: 
Oxford University Press, 1967) sugere 
que a profecia de Ezequiel de 
sacrifícios oferecidos novamente no 
Novo Templo “não será considerada 
literalmente […] mas certamente será 
considerada como uma apresentação 
da adoração dos remidos em Israel 
[…] usando as condições com que os 
judeus estavam familiarizados nos 
dias de Ezequiel” (p. 888). Fairbairn 
não poderia ter dito isto melhor! 
Anthony A. Hoekema faz a pergunta 
óbvia: “Se os sacrifícios não devem ser 
tomados literalmente, por que 
deveríamos considerar o templo 
literalmente? […] uma pedra 
fundamental crucial para todo o 
sistema dispensacionalista foi aqui 
posta de lado!” - em A Bíblia e o 
futuro (São Paulo, Casa Editora 
Presbiteriana, 1989, p. 273). 



Edição Nº 10 | página 9  
 

ser compreendidos à luz da 

mesma percepção 

interpretativa utilizada para 

os sacrifícios e as cerimônias? 

Todavia, não se trata de isso 

parecer lógico, ou não, para 

nós. O fato é que o NT nos 

ensina que é assim 

precisamente como deveríamos 

compreender tais elementos 

nas profecias do AT. E com 

respeito a qualquer tipo – quer 

seja ele um sacrifício, uma 

festa, o templo, ou a terra –, 

quando a realidade é 

apresentada, a sombra 

desaparece. E não desaparece 

para ser restaurada no futuro, 

mas porque foi cumprida em 

Jesus Cristo! Não falamos 

sobre isso como uma 

interpretação 

“espiritualizada” dos 

sacrifícios ou dos rituais do 

AT, usando esse termo em 

sentido negativo como se 

negássemos sua realidade de 

alguma forma. Vemo-lo como 

um cumprimento daquilo que 

os sacrifícios e as cerimônias 

expressavam. Por que 

deveriam ser considerados de 

algum modo diferentes, com 

relação a esses cinco elementos 

que vimos há pouco? Vemos no 

NT o verdadeiro significado de 

todos os tipos do AT, e a figura 

central na profecia bíblica é o 

Senhor Jesus Cristo. Cristo, e 

não o povo hebreu, é o tema 

dos profetas do AT.3 

 

NOTA 

Este artigo é de autoria de Robert 

B. Strimple, professor de Teologia 

Sistemática no Westminster 

Theological Seminary. Postado 

originalmente no site 

amilenismo.com. Adaptado para 

Revista Fé Cristã por Marcos 

Motta. Acesso em terça-feira, 28 

de setembro de 2021, às 

12h:31min. 

http://www.amilenismo.com/200

9/02/amilenismo-parte-2-cristo-

o-tema-da.html 

 
3 George L. Murray, Millenial Studies 
(Grand Rapids: Baker, 1948),p. 57. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

omo compreender a 

política? Como julgar os 

acontecimentos de 

acordo com um bom padrão? 

Para responder a essas 

perguntas, é necessário ter um 

entendimento da razão da 

existência do Estado e qual 

exatamente é sua finalidade. 

Assim, poderemos dizer se o 

que ele tem feito é o correto ou 

não. De outro modo, se 

pudermos rastrear a origem do 

Estado, isso não só esclarecerá 

seu funcionamento e história, 

mas até mesmo seus propósitos 

e ajudará a estabelecer 

parâmetros de como é seu 

funcionamento correto. Por 

isso, neste texto, veremos o 

que o texto bíblico nos oferece 

sobre a origem do Estado, 

evitando os debates históricos 

do “meio secular” sobre o 

assunto. Para tanto, é 

necessário     acompanhar     os  

 

 

 

 

 

 

 

textos bíblicos para uma 

compreensão mais completa 

do que está explicado abaixo. 

Um mundo sem governantes 

Numa leitura de Gênesis, até 

seu capítulo 9, não temos a 

menção de nenhum 

governante, rei, ou autoridade 

humana. Isso parece apontar 

para o fato de que, até um 

certo momento após o Dilúvio, 

o que existia era um mundo 

totalmente anárquico, sem 

diretrizes governamentais. É 

claro que a não menção não 

necessariamente implica não 

existência de governo, mas, em 

seguida ficará claro porque que 

somente depois de Gênesis 9 o 

Estado foi criado. 

Observe que em Gênesis 4 

temos o primeiro homicídio 

registrado: Caim matou Abel. 

Não há, no texto, nenhum 

julgamento estatal do caso – 

somente Deus que lida 

diretamente com Caim. Ainda, 

no mesmo capítulo, vemos que 

a descendência de Caim foi 

ativa.       Um         dos        seus  

 

 

 

 

 

 

 

descendentes foi Lameque, que 

iniciou a poligamia (v. 19) e 

dele descendeu, também, 

Tubalcaim, que foi o primeiro 

a fabricar instrumentos de 

ferro e bronze. Portanto, as 

primeiras facas ou espadas 

metálicas foram criadas por 

volta desta época – dando ao 

homem maior poder 

coercitivo. Ainda assim, 

nenhum governante havia. 

No versículo 23 de Gênesis 4, 

temos o registro do segundo (e, 

talvez, terceiro) homicídio 

cometido por Lameque. Como 

podemos notar, não há ato 

punitivo nem julgamento ou 

qualquer coisa semelhante – 

este Lameque não recebe 

qualquer retribuição pelos seus 

atos. Noé nasce por volta dessa 

época, de acordo Gênesis 5.28-

30, mas de outro Lameque, 

filho de Matusalém (não de 

Metusael). O capítulo 5 é quase 

simultâneo ao capítulo 4, no 

sentido de que ele apenas 

mostra quem gerou a quem no 

capítulo anterior (o que fica 

evidente pelo fato de a 

genealogia retomar Adão e 

C 



Edição Nº 10 | página 11  
 

relatar o nascimento de Enos 

novamente, e daí em diante 

dar continuidade à história). 

Vemos, assim, que tanto Caim 

quanto Lameque poderiam ser 

homens temidos, ainda mais 

após a invenção da metalurgia, 

da descendência de Lameque, 

que naturalmente forneceria à 

sua família mais poder, haja 

vista que eram hábeis em fazer 

instrumentos cortantes e 

mortais. Caim também faz 

referência a uma possível 

tendência violenta em sua 

época, quando diz que “todo o 

que o achar, o matará” (Gênesis 

4:14), bem como Lameque, que 

parece evocar um castigo 

maior do que o de Caim sobre 

ele (Gênesis 4.24), parecendo 

implicar que quem soubesse 

que ele foi o assassino, iria 

procurar puni-lo (à 

semelhança de Caim). 

Já no capítulo 6, versículo 3, 

vemos que Deus decide limitar 

a idade humana em até 120 

anos. O primeiro julgamento 

geral de Deus depois da Queda 

de Adão é este. No mesmo 

capítulo, ainda temos a 

menção dos homens valentes, 

heróis do passado (v. 4), mas 

não é dito que algum deles 

governou. O termo “herói”, 

“poderoso” ou “valente” (גּבּוֹר – 

gibbor), aqui, pode implicar a 

força de um guerreiro e de 

quem batalha.4 O texto parece 

apontar para a direção de 

 
4 Dicionário Internacional de 
Teologia do Antigo Testamento. 1 ed. 
São Paulo, SP: Vida Nova, 1998. 
5 GILL, John. Exposition of the Old and 
New Testaments, Genesis 6. Sacred-

homens que batalhavam 

individualmente e foram 

reconhecidos por sua força, 

mas não nos diz nada sobre eles 

terem estabelecido governos. O 

versículo em si pressupõe algo 

negativo, já que o capítulo 6, 

em geral, aponta para uma 

série de acontecimentos que 

dão motivo para Deus 

julgar/condenar o mundo. 

John Gill, em seu comentário, 

nos diz que estes homens eram 

fortes pela “altura e força, pelo 

poder e domínio, por tirania e 

opressão”.5 Como podemos ver, 

o versículo 5 aponta nesta 

direção, já que ele diz que a 

iniquidade ou maldade haviam 

se multiplicado de maneira 

permanente. 

Até aqui, temos uma descrição 

mais geral da maldade 

humana, e isso continua até 

chegarmos ao versículo 11, no 

qual temos a demonstração de 

que a terra estava destruída 

(pela guerra, conforme Gordon 

Wenham6) e cheia de violência. 

O assunto da violência tem 

imperado até o capítulo 6 e é 

um dos motivos principais 

para Deus enviar o Dilúvio (v. 

13). 

O que notamos, até o 

momento, é que a violência é o 

principal problema, e isso é 

reforçado pelo fato de que, no 

versículo 13, Deus claramente 

a relaciona ao Dilúvio. É como 

Texts. Disponível em 
https://www.sacred-
texts.com/bib/cmt/gill/gen006.htm. 
Acesso em: 08 de set. de 2021. 

se Deus tivesse decidido 

aplicar a pena de morte por si 

mesmo, sem a intervenção 

humana. Por isso a clareza no 

fato de a violência ou de os 

assassinatos serem castigados 

pelo juízo de Deus com o 

Dilúvio. 

Os capítulos 7 e 8 são 

basicamente a história do 

Dilúvio, com a conclusão 

registrando a promessa, por 

parte de Deus, de que Ele não 

mais destruiria a terra como 

acabara de fazer. O motivo é 

bem estabelecido: o coração do 

homem é mau desde a infância 

(Gênesis 8:21). Portanto, de 

nada adianta destruir o 

mundo, e salvar um homem, já 

que a maldade permanece no 

mundo porque o homem 

permanece no mundo. 

Assim, vemos o aumento 

progressivo da violência, até 

que Deus aplica a pena de 

morte por Sua própria conta. 

A seguir, no entanto, Ele deixa 

claro que o problema não 

havia sido resolvido, já que a 

maldade está no coração 

humano, e não no mundo como 

tal ou nas circunstâncias nas 

quais o homem se encontra. É 

interessante isso, pois Deus 

deixa claro que não importa o 

que se faça, não há solução 

definitiva para a violência 

humana, enquanto este existir 

no estado atual, isto é, na 

corrupção da carne, do 

6 WENHAM, Gordon J. Genesis 1-15, 
Volume 1 (Word Biblical 
Commentary). 1 ed. Grand Rapids, 
Michigan: Zondervan, Versão Kindle 
2017. 



Revista Fé Cristã 

coração. Assim, parece claro 

que Deus quer solucionar o 

problema de forma, ao menos, 

contextual, impedindo que a 

maldade seja tanta quanto o 

era antes. 

É importante notar como, 

neste contexto, a violência era 

algo mais grave do que em 

qualquer época posterior. 

Dado o nível populacional e o 

progresso tecnológico (com a 

metalurgia), facilmente a 

humanidade correria risco até 

mesmo de o aumento 

populacional ser 

drasticamente reduzido. Não é 

como se hoje matar um ser 

humano fosse menos grave, 

mas que, num contexto onde já 

havia dificuldades naturais 

(Gênesis 5:29) e com baixo 

nível populacional, a violência 

tornava o avanço histórico 

humano até mesmo 

improvável. Apenas para 

exemplificar, caso Caim e Abel 

tenham sido os únicos homens 

além de Adão na época deles, 

significa que Caim matou um 

terço da população masculina 

da terra ao cometer 

assassinato. A gravidade do 

assassinato, neste contexto, 

aumenta. 

Gênesis 9 e o objetivo inicial do 

governo 

Notamos, até o momento, que 

o texto bíblico, mesmo no 

Antigo Testamento, é 

fortemente contra a violência, 

tratando-a como a causa do 

Dilúvio e da pena de morte. 

Porém, ainda não 

encontramos nenhuma 

referência a governantes, e 

também não está claro o 

motivo de o texto bíblico 

tratar a violência de forma tão 

enfática como fez até então. 

Todavia, como apontado no 

princípio, veremos o primeiro 

governante em Gênesis 10, 

mas, antes, precisamos saber 

se o estabelecimento do 

governo era ou não aprovado 

por Deus. 

Em Gênesis 9:5-6 vemos que 

Deus se preocupa com aquilo 

que causou o Dilúvio. Aquele 

que derramar o sangue terá 

que prestar contas, em 

especial, porque o homem foi 

feito à Imagem de Deus. Por 

isso, todo homem que derrama 

o sangue de outro, terá seu 

sangue derramado por outro 

homem (v. 6). 

Previamente, precisamos ver o 

que Deus não está dizendo no 

texto. Se lembrarmos bem, o 

motivo do Dilúvio é a 

violência, de forma que não faz 

sentido Deus estabelecer a 

violência como solução à longo 

prazo para o problema que Ele 

acabou de solucionar 

temporariamente. Dito de 

outro modo, não há razão para 

crer que para solucionar a 

violência, Deus tenha 

estabelecido mais violência 

(um homem derramando o 

sangue de outro, de modo 

indefinido, já que isso apenas 

resultaria em outro homem 

que precisaria ter seu sangue 

derramado). 

Positivamente, porém, 

notamos que Deus diz que 

“requererá o sangue” (Gênesis 

9:5). Em Gênesis 42:22, temos 

uma construção semelhante. 

Rúben diz que o sangue de 

José está sendo requerido de 

suas mãos, pois agora está 

correndo o risco de ser julgado 

por uma autoridade (que até 

aquele momento ele cria ser 

um egípcio) e, portanto, aquele 

seria o momento de seu 

julgamento (aqui, há uma 

clara crença de que este 

julgamento estava sendo 

providencial). 

Em Atos 3:22-23, quando 

Pedro explica o texto de 

Deuteronômio 18:19 (também 

construído ao mesmo estilo de 

Gênesis 9:5), ele demonstra 

que quando o texto diz “disso 

lhe pedirei contas” ou “prestará 

contas” significa “ser 

exterminado do meio do povo” 

– assim sendo, quando Deus 

pede contas, Ele está dizendo 

que há uma pena por ser 

aplicada, sendo isso algo 

evidente no texto de Atos, 

quando neste se explica o texto 

de Deuteronômio. 

Desse modo, temos um sentido 

negativo, isto é, aquilo que o 

texto não significa e, agora, 

aquilo que aponta para o 

significado do texto: a pena de 

morte. Por que isso? Pois, se 

Deus não está estabelecendo 

um ciclo de assassinatos, Ele só 

pode estar estabelecendo um 

fim para o ciclo, qual seja, a 

pena de morte devidamente 

aplicada. 

Voltando para uma avaliação 

mais ampla do texto, note que, 



Edição Nº 10 | página 13  
 

antes do Dilúvio, Deus 

executava, Ele mesmo, os 

julgamentos sobre os homens. 

Agora, porém, Ele concede ao 

homem este dever, de modo 

regular. Daí, o texto ser bem 

claro ao dizer que “pelo 

homem seu sangue será 

derramado” (Gênesis 9:6), ou 

seja, não por Deus mais, mas 

pelo ser humano.7 

O texto de Gênesis 9 ainda 

poderia ser utilizado como um 

apelo a Deus, já que, como 

pode ser visto em 2 Crônicas 

24:22, ao Joás matar a 

Zacarias, este lhe diz que “o 

Senhor requererá [o sangue] 

dele”. de maneira que Joás 

morreu pelas mãos de seus 

servos (2 Crônicas 24:25,26), 

mas estes servos sofreram 

devidamente a pena de morte 

por outra autoridade (2 

Crônicas 25:3-5). 

Consequentemente, isto 

impediu a continuidade de um 

“ciclo de morte interminável”, 

cumprindo, assim, o propósito 

de Deus para com a pena de 

morte – o de finalizar ciclos 

intermináveis de assassinatos. 

Além disso, o texto (Gênesis 9) 

demonstra um claro contraste 

entre a morte e a vida, pois o 

versículo 7 aponta uma 

segunda solução para a morte 

da raça humana: que nos 

multipliquemos. Portanto, a 

pena de morte não é a única 

solução, já que sem 

continuidade da linhagem, não 

 
7 É interessante notar um paralelismo 
no versículo 6: derramar-sangue-
homem | homem-sangue-
derramado. Isso indica um modo 

há como a raça humana 

sobreviver. 

Assim sendo, qual é o 

propósito do governo segundo 

Deus? O de punir a maldade 

humana. Conquanto possa 

haver uma ampliação disso em 

textos posteriores, até o 

momento é evidente que este é 

o dever principal e primordial 

da autoridade civil. Mas, até 

aqui o que vimos foi a ordem, 

a norma, sem que tenhamos 

visto ela ser posta em prática. 

Curioso notar, como pequeno 

adendo, que Aristóteles 

reconhece que o homem que 

vive “sem fazer parte de uma 

cidade” é um homem “ávido 

por combates […] incapaz de se 

submeter a qualquer 

obediência”,8 demonstrando 

que, mesmo entre alguns 

filósofos gregos, se 

compreendia que a existência 

da cidade (Estado) se dava 

como um fim de preservar os 

homens dos embates 

desnecessários. À frente, 

notaremos como se deu o 

desenvolvimento histórico do 

primeiro Estado – segundo as 

Escrituras. 

O primeiro governo humano 

Agora, caminhamos em 

direção a um exemplo mais 

prático do primeiro governo. 

Em Gênesis 10, vemos uma 

primeira menção ao conceito 

de nação (v. 5), bem como 

poético, além de, possivelmente, 
explicar o porquê o texto não ser tão 
detalhado quanto esperávamos sobre 
o estabelecimento do governo civil. 

encontramos a separação das 

línguas (algo que só é 

explicado no capítulo 11 e, 

portanto, não é 

necessariamente cronológico 

em relação ao capítulo 10). O 

conceito de nação só aparece a 

partir daqui, pois claramente 

está atrelado ao conceito de 

governança. Nação é um 

conceito diferente do conceito 

de cidades, que já havia 

anteriormente, pois implica 

uma relação mais complexa. A 

cidade poderia ser fundada por 

um indivíduo sem ser 

governada por ele, ou, de outro 

modo, sem um sistema político, 

podendo permanecer apenas 

submissa a um interesse mais 

pessoal dos “homens valentes”. 

No versículo 8, vemos um 

homem (Ninrode) ser chamado 

de o “primeiro poderoso” na 

terra. Como já vimos em 

Gênesiss 6, haviam homens 

poderosos (גּבּוֹר) antes, mas 

aqui Ninrode é chamado de 

primeiro poderoso. Há 

claramente uma diferenciação. 

Ele não é poderoso no sentido 

de Gênesis 6, pois, como 

notamos, ele é quem funda o 

primeiro reino (v. 10). Seu 

reino é Babel, Ereque, Acade e 

Calné, em Sinear; não é muito 

claro se Sinear seria o 

equivalente à Suméria, porém, 

é evidente pelo texto bíblico 

que Ninrode é o primeiro rei, 

constituindo seu reino de 

algumas cidades (e não de uma 

única) tendo sido também 

8 ARISTÓTELES, A Política. 1. Ed. São 
Paulo, SP: Editora Escala, s.d. 



Revista Fé Cristã 

fundador de algumas cidades 

na Assíria (v. 11). Se ele foi o 

primeiro poderoso em um 

sentido diferente, é evidente 

que Gênesis 10 está colocando 

diante de nós um conceito 

diferente de poder do que foi 

apresentado até o momento. 

Observe, também, que o 

capítulo 10 retoma o assunto 

da divisão das terras (v. 5 e v. 

25 – com Pelegue nascendo na 

época em que a terra se 

dividiu), mostrando que, 

naquele momento, a divisão 

dela era essencial para a 

formulação do Estado, já que 

cada um deveria ser 

responsável por uma área 

específica, de forma que não 

poderia haver um Estado 

único e absoluto. A prova final 

disso se dá em Gênesis 11, com 

a torre de Babel. A evidência 

que aponta para a intenção de 

construir um tipo de Estado 

unificado é que o objetivo deles 

é “fazer um nome” (Gênesis 

11:4), o que parece apontar 

para o fato de que estão 

raciocinando conforme os 

homens de “renome” (ou 

“fama”, em algumas 

traduções) de Gênesis 6:4. A 

isso Deus não quis permitir e, 

assim, confundiu as línguas 

para que se separassem. 

Em Gênesis 11:16, Pelegue é 

mencionado novamente, de 

forma que o texto dos 

capítulos 10 e 11 nos mostra 

que ele nasceu em algum 

momento quando a construção 

 
9 GILL, John. Exposition of the Old and 
New Testaments, Genesis 10. Sacred-

da Torre de Babel deu errado, 

ajudando a nos situar 

cronologicamente novamente 

no texto, para sabermos que 

Babel se deu em algum 

momento entre a segunda e 

quinta geração após o Dilúvio. 

Assim sendo, quando Ninrode 

fundou o primeiro reino, ele o 

fez em algum momento após a 

falha da construção da Torre. 

Por que isso é importante? 

Porque Ninrode é bisneto de 

Noé e neto de Cam (ou Cão em 

algumas traduções). De forma 

que a obediência à formação 

do Estado ainda demorou, pelo 

menos, entre duas e cinco 

gerações para ser executada, 

sendo a primeira tentativa 

uma tentativa fracassada, já 

que Deus não aprovou a 

construção de um único 

governo mundial. 

Por isso, nota-se que Ninrode 

deve ter estabelecido seu reino 

aproveitando-se do fato da 

confusão das línguas. Porém, 

não é claro se seu governo foi 

estabelecido por 

consentimento ou não do 

povo.9 O que está claro é que 

(a) Ninrode foi poderoso em 

um sentido diferente dos 

anteriores guerreiros [Gênesis 

10:8; 6:4]; (b) ele é o primeiro a 

ter um reino atribuído [Gênesis 

10:10]; (c) seu reino surge em 

algum momento após a 

confusão das línguas, entre a 

segunda e quinta geração, 

demonstrando demora na 

obediência da ordem de Deus 

Texts. Disponível em 
https://www.sacred-

[Gênesis 10:5,25; 11:9,16]; (d) a 

Torre de Babel parece ser uma 

tentativa de retornar a algo 

parecido com o que havia em 

Gênesis 6 [Gênesis 11:4; 6:4] e 

(e) surgindo, portanto, a 

necessidade de se evitar uma 

segunda catástrofe, surge o 

Estado no seu sentido prático. 

O texto bíblico não só dá a 

norma por meio de Noé, mas 

mostra o momento em que tal 

coisa tornou-se necessária de 

forma prática, pela lentidão 

dos homens de tornarem a 

ordem de Deus prática. 

O objetivo da existência do 

Estado 

Notamos que há uma 

coerência entre a ordem de 

Deus e os acontecimentos 

subsequentes ao Dilúvio, além 

de que o mesmo Dilúvio tende 

a esclarecer como Deus exercia 

o poder de Estado, se valendo 

da espada de anjos (Gênesis 

3:24 – Romanos 13:4), 

punições temporais (isto é, o 

Dilúvio), além de pronunciar 

as condenações anteriormente 

à suas aplicações, como 

notamos em Gênesis 6:7. 

Assim, a autoridade tem o 

papel de representar Deus 

como juiz e vingador 

(Romanos 12:19; 13:4), pois, 

após Gênesis 10, percebemos 

uma clara diminuição do papel 

julgador e condenatório de 

Deus em escala universal. 

texts.com/bib/cmt/gill/gen010.htm. 
Acesso em: 08 de set. de 2021. 



Edição Nº 10 | página 15  
 

Notamos também que Ninrode 

foi o primeiro governante no 

sentido que Deus estabelece 

em Gênesis 9, e que, embora 

seu governo possa não ter sido 

justo, servia como dissuasor da 

maldade e violência do 

homem. Sabemos que o atraso 

em Babel para aplicar o 

princípio de Gênesis 9:6 teve 

sua punição devida, por meio 

da confusão das línguas e 

afastamento mais acelerado 

dos povos. 

Porém, ainda há uma 

pergunta. Qual é o objetivo da 

existência do Estado, afinal? 

Até agora, tudo tem nos 

dirigido para o sentido de que 

o objetivo principal dele é 

punir a maldade, o que, em 

certo sentido, é de fato seu 

propósito, mas ignoramos que 

há dois detalhes no texto que 

devem ser base e propósito 

para o funcionamento do 

Estado: o reconhecimento de 

que o homem é feito à Imagem 

de Deus (Gênesis 9:6). E quais 

são esses detalhes? O primeiro 

é a existência de Deus e o 

segundo é de que o homem é 

feito à sua imagem. 

Conforme Rushdoony 

esclarece, 

“o assassinato é uma ofensa 

contra Deus […] uma época que 

não crê em Deus não crerá que o 

homem é feito à sua imagem 

[…] Lenin, Stalin, Hitler, Mao 

 
10 RUSHDOONY, Rousas John. 
Commentaries on the Pentateuch, 
Genesis. Vallecito, California: Ross 
House Books, 2002. 

Tse-tung, e outros não 

acreditavam no criacionismo. O 

homem era, para eles, um 

animal dispensável.”10 

Por isso o Estado só pode ser 

justo se levar em conta duas 

relações: (a) a existência de 

Deus e (b) que o homem é feito 

à sua Imagem. 

Deste modo, um Governo que 

reconhece a existência de 

Deus, conforme revelada nas 

Escrituras, se guiará pelos 

princípios expressos por Ele 

em Sua Palavra, ao mesmo 

tempo em que não 

menosprezará o homem que é 

seu dever proteger. O Estado 

que não faz essa relação, não é 

capaz de tratar os homens com 

justiça, pois, em primeiro 

lugar, lhe faltará um 

parâmetro de julgamento e, 

em segundo lugar, não 

considerará o homem 

devidamente, por não 

relacioná-lo a Deus. 

É evidente que o texto bíblico 

não está falando de um 

governo dirigido por 

sacerdotes, este não é o ponto. 

Ele está falando de um 

governo que reconhece Deus, 

Sua Ordem (ou Lei) e o 

próximo. 

Caso o texto bíblico apenas 

dissesse que o homem deve ter 

seu sangue derramado por 

outro, não estaria claro por 

11 SOLZHENITSYN, Aleksandr. ‘Men 
Have Forgotten God’: Aleksandr 
Solzhenitsyn’s 1983 Templeton 
Address. National Review, 11 de dez. 
2018. Disponível em 

qual padrão e nem o motivo 

pelo qual a vida do homem 

deveria ser levada tão à sério. 

Por isso, o objetivo do Estado é 

estabelecer a justiça de Deus, 

como seu ministro (Romanos 

13:4). Sem essa cláusula, o 

homem poderia ser tratado 

como os animais mencionados 

anteriormente no mesmo 

capítulo (Gênesis 9:2,3). 

Poderia ser usado pelo 

Governo como o são os animais 

pelos homens. 

Como um exemplo prático e 

final, Aleksandr Solzhenitsyn, 

que estudou por mais de 50 

anos a Revolução Russa, tendo 

publicado vários livros no 

assunto, chegou à conclusão 

clara de que “os homens se 

esqueceram de Deus; por isso 

todas essas coisas 

aconteceram”.11 Essa conclusão 

dele não foi como se a 

Revolução Russa, em si, fosse 

um julgamento de Deus, mas 

que, tendo os homens 

abandonado o reconhecimento 

da “dimensão divina”, 

tornaram-se capazes em sua 

consciência de usarem coisas 

como gases venenosos. Só os 

homens (líderes políticos em 

especial) que se esquecem de 

Deus é que têm capacidade de 

matar outros homens sem 

motivo. Por isso, só quando o 

Governo firmemente se 

estabelece sobre a crença em 

Deus, de fato, é que tem 

capacidade de tratar humanos 

https://www.nationalreview.com/20
18/12/aleksandr-solzhenitsyn-men-
have-forgotten-god-speech. Acesso 
em: 09 de set. de 2021. 



Revista Fé Cristã 

como o que são – pessoas à 

imagem de Deus. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

de conhecimento geral 

que uma doença viral 

não é apenas física: 

quando o corpo humano 

declina, a luta para manter a 

saúde mental se intensifica. 

Somos, como já disse Viktor 

Frankl (2019), uma Unitas 

Multiplex, uma multiplicidade 

una: corpo, psique e espírito. 

As duas “camadas” primeiras 

são autorreferentes, ou seja: o 

corpo priorizará a própria 

sobrevivência e a satisfação de 

seus apetites, mesmo que isso 

custe a saúde mental e, de 

semelhante modo, certo bem-

estar psicológico se quererá, 

ainda quando o corpo físico é 

agredido no processo. Em 

nossos espectros somático e 

anímico, portanto, somos 

cindidos, polarizamos entre 

dois entes que antagonizam 

entre si. Mas não sucumbimos, 

pois, não sendo animais, somos 

espírito.        O        espírito        é  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

compreensivo e 

autotranscendente: é aquela 

faculdade que consegue 

conjugar corpo e mente, 

rompendo o conflito em função 

de um propósito maior e mais 

significativo, exterior e 

superior ao indivíduo mesmo. 

É por sermos espirituais que 

podemos optar por não 

satisfazer nossas necessidades 

físicas e certos prazeres 

psicológicos em favor do 

sacrifício por outrem ou no 

empreendimento de tarefas 

construtivas, realizadoras. A 

totalidade do homem, a 

unidade dessas camadas, é o 

que podemos tomar por Self e 

aquilo que Dooyeweerd 

(KALSBEEK, 2019) chamará 

de Coração, que é a inteireza do 

homem, unívoco em toda a sua 

multiplicidade estrutural e 

aberto “no teto”, para a 

Transcendência,               donde  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

encontrará significado para si e 

integração para o Self. Toda a 

doença que acomete o corpo, 

portanto, abala o anímico e, 

também, o espírito. Sempre 

nos abalamos enquanto 

pessoas completas. 

Michael Eigen (2016), 

psicólogo americano, 

acrescenta que somos 

constituídos de outras duas 

qualidades: temos em nós uma 

pulsão individualizante, que 

possibilita que falemos a nosso 

próprio respeito nos termos de 

um “eu”, mas também temos 

uma pulsão coletivizante, 

donde nossa sociabilidade 

visceral e inescapável. 

Jonathan Haidt (2020), outro 

psicólogo americano, 

descreverá isso nos termos de 

um “macaco abelha”: somos 

indivíduos, mas também 

somos colmeia. Foi observado 

É 



Revista Fé Cristã 

que essa pulsão de “colmeia” é 

ativada em momentos de 

elevada tensão coletiva, como 

entre os soldados em um 

campo de batalha: a 

consciência de si é amortecida 

em favor de uma conexão 

intensa com os colegas de 

farda, de maneira que o 

pelotão passa a se comportar 

como um organismo e o 

sacrifício pessoal é natural. 

Isso significa que a doença é, 

também, um fenômeno social, 

de psique coletiva, 

principalmente quando a 

mesma doença atinge todos — 

esse é o significado exato de 

pandemia (pan-todo; demos-

povo). Eventos de grande 

escala são contagiantes e o 

contágio psicológico é mais 

rápido do que o próprio 

contágio viral, já que as 

notícias e as narrativas nos 

chegaram muito antes do vírus 

mesmo. Não há, portanto, 

doença que não afete o 

indivíduo inteiro, tal como não 

há doença generalizada que 

não abale a própria estrutura 

espiritual da sociedade. 

A Peste é uma imagem e uma 

realidade que assolou o 

Ocidente inúmeras vezes nos 

últimos dois milênios. Tanto é 

que assumiu nome maiúsculo, 

quase como uma entidade, 

desde a Peste Negra (séc. 

XIV), que devastou entre 

trinta e sessenta por cento da 

população europeia de então. 

Na ocasião, carecendo de 

explicações empíricas, os 

cristãos europeus só 

conseguiram entender o 

alastramento da moléstia em 

termos espirituais: juízo divino 

e/ou ação do Império de Satã 

através de não-cristãos e, 

sobretudo, de bruxas. Esse 

entendimento já estava 

antecipado no Apocalipse de 

João, quando o Cavalo 

Amarelo traz consigo peste e 

morte. A velocidade de 

alastramento da Peste não 

podia ser descrita em termos 

diversos desses: ela vem à 

galope, engolindo as terras sem 

descanso, varrendo o mundo 

sem trégua, como que contra o 

próprio Tempo. Desde a Peste 

Negra, outros surtos 

epidêmicos europeus foram 

acontecendo ao longo dos 

séculos e todos acabaram 

entendidos como retornos da 

Peste, desse demônio vil que, 

depois de ter chegado uma 

primeira vez, jamais 

abandonou o Velho Mundo. 

Delumeau (2009), ao descrever 

a Peste na Europa dentro de 

sua história do medo no 

Ocidente, apontou para o 

terror coletivo que era 

instaurado assim que a sombra 

do Mal começava a se reerguer: 

quando uma cidade infectada 

era posta em quarentena, os 

que podiam escapar de seus 

muros em tempo, o faziam, 

mas muitos eram recebidos à 

tiros nas aldeias interioranas, 

que temiam que os fugidos da 

Peste estivessem 

contaminados; os que ficavam 

aprisionados nas cidades iam 

se brutalizando, mantendo 

distâncias entre si e morrendo 

em suas casas; muitos mortos 

eram deixados em seus leitos e 

as casas eram isoladas, outros 

eram empilhados nas ruas, até 

serem recolhidos por carroças e 

levados à valas, onde eram 

enterrados. A descrição desses 

horrores mostra como a Peste, 

em sua ameaça mortal e 

estimulada pela agitação 

coletiva, vergava o espírito dos 

homens: matava primeiro a 

hospitalidade, pois os 

citadinos fugidos eram mortos 

por camponeses, depois 

deixava os mortos com um 

mínimo cuidado cristão, 

abandonados e empilhados. 

Há relatos de pessoas 

contaminadas que enterraram 

a si mesmas. O impacto 

psicológico, espiritual e 

cultural da Peste foi tão 

grande no continente europeu, 

que em muitas cidades viram 

erguidos os Pilares da Peste: 

estruturas esculturais que 

continham os bubões, que a 

Peste causava na pele dos 

homens, abaixo de uma figura 

sacra, como Maria, sinalizando 

o clamor pelo cuidado divino e 

maternal para os fiéis em 

tempos de cataclisma. 

Vimos acima como a Peste, 

atingindo os corpos, acaba 

curvando os espíritos dos 

indivíduos e das comunidades. 

Mas o processo pode também 

ser inverso: em nosso tempo 

ocorreu de o homem já estar 

espiritualmente fragilizado 

antes de o Vírus crescer. Aqui 

as consequências podem ser 

ainda piores, pois o tipo de 

homem que enfrenta o Vírus 

hoje é diferente daquele que, 

no passado, enfrentou a Peste: 

enquanto este realizou 

procissões litúrgicas dentro de 

cidades em quarentena, 



Edição Nº 10 | página 19  
 

visando consagrá-las para o 

Senhor e clamar pela piedade 

divina, aquele tem achado 

natural que os serviços 

religiosos sejam as primeiras 

coisas dispensáveis; enquanto 

este fazia todo o esforço para, 

apesar de todas as 

dificuldades, honrar aos seus 

mortos enterrando-os sob a 

terra, aquele tem achando 

normal que seus doentes sejam 

isolados de todo o contato 

humano e familiar e que, 

sedados, morram sem 

dignidades cristãs. Aqui reside 

o questionamento de Agamben 

(2020): 

“Como pudemos aceitar, apenas 

em nome de um risco que não era 

possível precisar, que as pessoas 

que nos são queridas e que seres 

humanos em geral não somente 

morressem sozinhos, mas que — 

coisa que jamais tinha 

acontecido na história, desde 

Antígona até hoje — seus 

cadáveres fossem queimados sem 

um funeral?” — p. 25 

A maneira como o homem 

contemporâneo lidou com a 

Pandemia só é explicável por 

meio de uma leitura de sua 

deterioração espiritual em 

favor de uma crescente e 

generalizada estimulação dos 

apelos mais elementares de seu 

corpo e de suas emoções e 

desejos. Kierkegaard 

(FARAGO; ALVES, 2011), 

filósofo dinamarquês, 

classificou em três os estágios 

da existência: Estético 

(quando o homem é movido 

pelos apelos mais vulgares do 

baixo ventre, estando às voltas 

com estímulos fisiológicos [é o 

consumista, viciado em 

entretenimento, em sexo e em 

álcool]), Ético (quando o 

homem se preocupa com sua 

posição no mundo, com sua 

relação com os outros e opta 

por um caminho moral, 

cumprindo seu dever com a 

sociedade) e Religioso (quando 

o homem, atingindo uma base 

transcendental para a pensar 

sua vida, lê seu 

comportamento não mais nos 

termos de obediência ou 

desobediência à lei dos 

homens, mas de obediência a 

Deus ou pecado — aqui ele já é 

capaz de desobedecer aos 

homens quando a vontade 

humana é contrária à do 

Senhor). Esses três estágios se 

parecem bem com o que dizem 

Brito e Swait (2014) a respeito 

dos apetites da Carne, dos 

apetites da Alma e dos apetites 

do Espírito. Tudo parece 

indicar que o ocidental 

pandêmico vem de décadas 

sendo anestesiado em seus 

apetites espirituais e 

hiperestimulado em seus 

apetites carnais, acabando por 

aprisionar-se no estágio 

Estético. Como esse processo 

aconteceu? Serei 

maximamente sucinto. 

A mentalidade ocidental 

mudou dramaticamente a 

partir da implementação do 

espírito racionalista, primeiro 

na filosofia, depois na ciência e 

na política e, enfim, na 

cultura. Oakeshott (2016) 

qualificou o racionalismo como 

uma ruptura com tudo o que é 

tradicional, com tudo aquilo 

que não foi testado por um 

método lógico. Além disso, o 

racionalismo, pois 

metodológico, se interessa 

obsessivamente por resolver 

problemas — precisa, 

portanto, de um meio de 

encontrar (ou criar) 

problemas, de um método para 

saná-los e de um ideal que se 

pretenda atingir. Do 

racionalismo nasceram as 

ideologias que conhecemos, 

produtos de um esquema ideal 

abstrato a ser concretizado 

pela práxis política. Em geral, 

essas ideologias pensam em 

mundos sem dor e sofrimento e 

com máximos prazeres. Becker 

(1995) encontrará essa 

transformação no Iluminismo: 

rompida a sociedade 

tradicional, que contava com 

matrizes transcendentais de 

sentido, um Outro Mundo 

espiritual, donde se legitimava 

a totalidade da vida secular, 

entrou-se na “era da razão”, na 

qual o indivíduo se viu 

desprovido dessas narrativas 

coletivas significativas — o 

mundo sem transcendência se 

torna um emaranhado de 

fenômenos caóticos, vazios e 

aterrorizantes, ou seja, um 

oceano de problemas. O 

espírito racionalista é, 

portanto, horizontalizante: 

quer impor uma ordem 

abstrata e lógica num cenário 

de caos e miséria, remanejando 

o mundo material de uma 

maneira ótima e a partir da 

equação perfeita. Isso 

impregnou os indivíduos, já 

deslocados do coletivo e de seus 

mitos aglutinadores e isolados 

em si mesmos. Assumindo a 



Revista Fé Cristã 

mentalidade racionalista, o 

homem ocidental, moderno, 

não tem mais transcendência, 

embora esteja embebido de 

uma visão do mundo e de si 

como um problema a ser 

resolvido. Ele quererá uma 

vida ótima, a concretização de 

um cálculo perfeito no qual os 

prazeres são maximizados e os 

sacrifícios e as dores são 

minimizados. Daí seu 

enveredamento na doença 

consumista e no caminho 

hedonista — pois hedonismo 

nada mais é do que a busca 

pelo prazer máximo através da 

fórmula perfeita (HADJADJ, 

2017). 

Anda ao lado desse ethos 

hedonístico, que superficializa 

o homem e aumenta sua 

preferência temporal, preso à 

urgência cada vez maior por 

prazeres imediatos (HOPPE, 

2014), há a semeadura perene 

do terror crônico. Wim Malgo 

(1999), citando W. S. 

Schlamm, já alertou no tempo 

da Guerra Fria sobre o uso do 

medo como arma de controle 

social: 

“A vontade política e humana 

dos nossos dias não é formada 

por convicções ou 

reconhecimentos, mas pelo 

medo. Medo, puro medo, medo 

realmente físico, determina o 

comportamento pessoal, tanto no 

ambiente privado, como no 

ambiente social. Medo do 

câncer, medo do átomo, medo de 

conflitos sociais. Medo de 

bactérias. Medo de Sequestros. 

Medo de comprimidos e 

medicamentos. Medo de ser 

diferente. Medo de ficar velho. 

Medo dos impostos. Medo de 

discórdias. Medo de chuva, 

neve, seca e calor, de gases no ar 

e mercúrio em frutas, de 

poluição marítima, de ‘explosão 

demográfica’ e retrocesso do 

crescimento populacional. Medo 

de falhas no automóvel, ‘estado 

policial’, aparelhos de escuta e 

novas eleições. Medo — medo 

puro e ininterrupto. 

Esse medo é estimulado, com 

método e de modo consequente, 

por todos os ‘meios’. Não se pode 

abrir um jornal ou ligar um 

televisor sem encontrar algo que 

provoca medo. […] Estar 

‘informado’, ter ‘bom senso’, ser 

‘racional’, significa ter medo.” 

— p. 21–22 

Segundo Malgo (1999), se o 

homem, reduzido 

espiritualmente, para de temer 

a Deus, acabará temendo 

qualquer outra coisa. 

Agamben (2020) considera a 

mesma coisa: o homem 

ocidental foi colocado por seus 

governos em um estado de 

exceção permanente ao longo 

de todas as últimas décadas, de 

maneira que este passou a 

tomar a exceção por 

normalidade e a viver sempre 

no limite das tensões 

fisiológicas e psicológicas, 

perenemente no limiar entre a 

hipervigilância receosa e o 

colapso, o pavor e o desespero, 

bastando um empurrãozinho. 

Conforme o filósofo italiano, os 

homens se acostumaram tanto 

a viver em condições de crise 

ininterrupta que já nem mais 

percebem que a sua existência 

foi reduzida ao biológico, à 

chamada “vida nua”, 

perdendo toda a dimensão 

superior. Isso explica a 

velocidade com a qual, no 

menor sinal da chegada do 

Vírus, entregaram todas as 

suas liberdades, toda a sua 

dignidade, toda a sua 

humanidade, tudo apenas em 

nome da “segurança”, em 

nome da sobrevivência dos 

corpos. Eis a concretização 

mais literal da somatocracia 

descrita por Foucault (2021). 

Eis o que não é uma existência 

no estágio Religioso: nem 

mesmo os cristãos, em grande 

parte, conseguiram dizer não 

às leis dos homens em favor 

daquilo que se sabe constar na 

vontade do Criador. Ao 

homem pandêmico, outro 

filósofo italiano, Aldo Valli 

(2021), chamou de homo 

timorosus, o homem medroso. 

Como bem percebeu Haidt 

(2020), contudo, o ser humano 

tem como que um “paladar 

moral”: Justiça, Cuidado, 

Lealdade, Autoridade e 

Santidade. Essas são 

inclinações morais que todos os 

homens têm e que precisam 

suprir, encontrando objetos 

legítimos para nutri-las. Se eu 

superenfatizo a Justiça e o 

Cuidado, tal como faz o 

progressista na ideia de 

“justiça social”, criarei um 

déficit no que diz respeito ao 

espectro “mais conservador”, 

ligado à santidade leal sob a 

autoridade e o temor de Deus e 

das autoridades instituídas. 

Uma inclinação moral não 

satisfeita ficará flutuando sem 



Edição Nº 10 | página 21  
 

objeto e será uma paixão 

moral disponível para ser 

capitalizada por alguma 

narrativa política e ideológica 

(POLANYI, 2003). O homem 

ocidental, carente de 

transcendência, de santidade, 

logo canalizou sua paixão 

moral flutuante para a Ciência 

enquanto Religião (a base 

ontológica) e para a Saúde 

enquanto Teologia (os dogmas 

da fé para a práxis). Valli 

(2021) definiu esse fenômeno 

pandêmico nos termos de um 

Despotismo Terapêutico. É 

despotismo, pois democratura, 

que é autoritarismo sob uma 

falsa roupagem de democracia. 

Nesse cenário, o “homem nu”, 

alarmado, corre ao Estado 

para lhe conferir toda a espécie 

de poderes 

supraconstitucionais, pondo o 

regime republicano em 

suspenso para fins 

“sanitários”. Em tal contexto, 

os políticos se fazem médicos e 

cientistas, enquanto os 

médicos e os cientistas se 

transformam em políticos. Em 

nome da Ciência e pela reta 

Saúde, os cidadãos, seguindo 

em Valli (2021), 

voluntariamente se fizeram 

súditos — por isso esse regime 

foi por ele entendido como um 

despotismo compartilhado. E é 

Terapêutico por ser todo 

embasado na sanitização da 

sociedade, na higienização e 

esterilização da população. 

Nesse cenário, o cidadão deve 

chegar à autoridade pública na 

persona de um paciente e, 

como tal, perde a autonomia 

de questionar os 

procedimentos médicos que o 

Estado lhe está impondo. Toda 

a sociedade virou hospital. 

Dr. Dahlke (1999) descreveu a 

ideia moderna de hospital 

como herdeira do culto greco-

latino a Esculápio, divindade 

curadora: o hospital substituiu 

o templo, mas não perdeu a 

liturgia, nem os sacerdotes e 

nem os procedimentos cúlticos. 

Toda a atmosfera hospitalar, 

de silêncio, de espaço vazio, de 

sacerdotes e assistentes de 

semblante severo, serve para 

calar o paciente, fazendo-o se 

sentir pequeno e vulnerável 

para que se entregue aos 

cuidados sem rebelião e com 

toda a fé. O paciente, não 

importa o seu tipo de 

sofrimento, deve ficar sentado 

ou deitado e também deve 

esperar pelos tempos, que são 

todos regulados por outros, tal 

como sua alimentação. Quem 

viu as sombrias cidades vazias 

da Quarentena, impregnadas 

de um tipo de terror 

metafísico, não pôde deixar de 

pensá-las como imensos 

hospitais de corredores largos 

que davam para portas 

trancadas, dentro das quais as 

famílias, apavoradas, estavam 

grudadas nas televisões e 

ouvindo os especialistas. Aliás, 

a transformação de 

especialistas em oráculos 

públicos é uma das 

características de Oakeshott 

(2016) para o modus 

racionalista. 

Valli (2021) de fato observou 

caracteres religiosos na 

narrativa pandêmica, que 

qualificou como dogmatista e 

fideísta, visto demandar a 

submissão total do paciente — 

é mais importante confiar do 

que entender. A deposição de 

expectativas religiosas do civil 

aos pés do Estado ficou clara 

num detalhe que Valli 

percebeu: o slogan “Tudo 

ficará bem”, espalhado pela 

Itália nas janelas e varandas, 

vem da mística cristã Juliana 

de Norwich (1342–1416). A 

questão é que, tendo a Igreja e 

seu sacerdócio se alinhado ao 

Estado e ficado sob sua 

sombra, o Sagrado deslocou-se 

para o espectro do Médico-

Cientista. Vale notar, como 

bem destacaram Boukovsky 

(1976) e os irmãos Medvedev 

(1972), o Médico e a Medicina, 

sobretudo a psiquiatria, sob o 

cetro do Estado soviético, 

foram fartamente utilizados 

enquanto instrumentos de 

poder e de alastramento das 

prerrogativas do governo 

totalitário, que sempre é 

somatocracia. Um sistema 

similar de silenciamento de 

opiniões adversas foi 

implementado na Itália 

pandêmica: a caça às bruxas, 

ou às “notícias falsas” e seus 

heréticos disseminadores, foi, e 

é, procedimento dignificado 

com todos os méritos. 

Acrescento às leituras de 

Agamben e de Valli um 

terceiro elemento, conforme o 

que temos discutido em Haidt 

e Polanyi: com seu paladar 

moral atrofiado, o homem 

ocidental carrega uma carência 

enorme de satisfação cívica e 

espiritual — seu espírito está 

doente (estágio Religioso) e 



Revista Fé Cristã 

sua posição no mundo social 

está indefinida (estágio Ético), 

de maneira que não se trata 

apenas da vida nua, do 

desespero crônico e neurótico, 

de medo intenso do Mundo, 

mas de uma sede de 

engajamento e de fundamento. 

Backer (1995) dirá que, do 

abandono das narrativas 

coletivas e tradicionais, pré-

modernas, a respeito da vida, 

que impunha sobre o mundo 

visível um Outro Mundo, uma 

parcialização da realidade 

capaz de dar sentido e 

previsibilidade aos fenômenos, 

restou apenas a natureza 

bruta, sem razão e sem 

profundidade. O indivíduo, 

isolado de uma cosmovisão 

compartilhada, está sozinho 

diante do peso de uma 

realidade hostil, que não é 

capaz de entender, e acaba 

neurotizado, pois vai se 

fechando em si mesmo para se 

proteger daquilo que lhe 

apavora. Até as pequenas 

coisas do cotidiano são 

acometidas do terror de um 

mundo implacável, 

ameaçador, esmagador, com o 

qual não se pode contar: 

verifica-se se a porta foi 

trancada dez vezes, lava-se as 

mãos a cada dez minutos… 

Esses são sintomas pontuais de 

uma concepção de mundo 

fragmentada e, por 

conseguinte, de uma 

fragmentação da própria 

estrutura interna do sujeito. 

Toda a neurose, ao fim e ao 

cabo, acaba adquirindo 

caracteres noogênicos (doenças 

do espírito [FRANKL, 2019]), 

afinal, o fechamento em si 

inviabiliza a entrega a 

objetivos maiores e a objetos 

transcendentes que forneçam 

bases sólidas de sentido e de 

sustentação para os valores. 

Sem energia existencial para 

sair de si, o neurótico reter-se-

á na repetição cíclica de 

pequenas ações, sempre ao 

redor dele mesmo. Nos termos 

de Becker (1995): 

“[…] chamamos de neurótico 

qualquer estilo de vida que 

comece a restringir demais, que 

evita o livre impulso para a 

frente, as novas escolhas, e o 

crescimento que uma pessoa 

possa querer ou do qual possa 

precisar.” — p. 179 

O neurótico, portanto, na 

ausência de uma visão 

completa e compreensiva da 

realidade (KOLAKOWSKI, 

1981), se apegará 

compulsivamente a 

pequeníssimas coisas que estão 

ao seu alcance, e isso pode 

conduzi-lo à idolatria. Ele 

estará sedento por uma pessoa 

ou por um sistema de 

pensamento que, lhe 

aparecendo, sugira poderes 

superiores, além de sua 

compreensão, que sejam 

capazes de dominar o seu 

mundo, dando-lhe ordem e 

redenção. O objeto, a tábua de 

salvação, acabará se 

transformando no Todo da sua 

vida. É por isso que, assim que 

a Revolução Francesa 

explodiu, os manicômios 

parisienses logo ficaram vazios 

(BECKER, 1995): uma 

narrativa ideológica, a 

absolutização de um elemento 

parcial da realidade, foi 

semeada e capturou as paixões 

morais flutuantes daqueles que 

estavam disponíveis. E mais: 

como o neurótico se entende 

incapaz de lidar com a 

complexidade do mundo e por 

isso nega a realidade, 

mentindo para si mesmo, 

cresce em seu coração um 

sentimento de culpa, de 

insuficiência e de frustração 

existencial, que pede por uma 

compensação heroica. Mas 

como ele não possui uma 

narrativa abrangente sobre a 

vida, que legitime as pequenas 

ações diárias, como a 

paternidade, o trabalho bem 

feito e a caridade, dependerá 

de ofertas revolucionárias de 

grande magnitude, buscará 

completude pela participação 

sacrificial em eventos 

grandiosos, como a Revolução 

Francesa. Está acometido, 

pois, pela nostalgia do 

absoluto (STEINER, 2003). 

Se considerarmos o homem 

contemporâneo como 

generalizadamente 

neurotizado, facilmente 

compreenderemos a sua 

disposição “heroica” frente ao 

Estado pandêmico: apavorado 

com a realidade, 

existencialmente em falta, 

culpado e, portanto, se 

sentindo injustificado e 

impuro, estava pronto para se 

engajar em qualquer “grande 

história” através da qual 

pudesse dignificar a própria 

vida, satisfazer suas 

inclinações cívicas e espirituais 

e expiar seus pecados, mesmo 



Edição Nº 10 | página 23  
 

que ao preço do “martírio”. 

Rushdoony (2018) de fato 

colocou a Culpa na matriz da 

psique individual e também da 

civilização: o homem carrega 

uma consciência visceral de 

sua falta e pede por 

propiciação (juízo) e expiação 

(perdão). Como disse Backer 

(1995), é impossível ao sujeito 

satisfazer-se em sua própria 

imaginação, pois não pode 

escapar de perceber a 

ilegitimidade e a irrealidade de 

uma autoglorificação 

fantasiada — nenhuma 

“convicção é possível para o 

homem, a menos que venha de 

terceiros ou de fora dele mesmo” 

(p. 185). Isso significa que o 

processamento da culpa 

individual pede por um 

organismo ritual e narrativo de 

ordem coletiva, societal: o 

Estado é, ao fim e ao cabo, um 

mecanismo de administração 

da culpa, um maquinário 

justificador da sociedade e do 

indivíduo. Mas para o Estado 

ser justificador, ele primeiro 

precisa ser considerado justo 

— sua autoridade deve beber 

de um Autor, de uma fonte 

legítima (CACCIARI, 2016). 

É nisso que consistem a 

legitimidade e a legalidade das 

instituições. Como percebeu 

Agamben (2016), contudo, as 

instituições ocidentais todas 

degeneraram e já não mais 

conseguem legitimar e 

justificar as nações e as 

sociedades, donde a hipertrofia 

do direito, tão presente na 

democratura, procurando 

sustentar burocraticamente 

um poder que já não é mais 

aceito com naturalidade. Isso 

abriu um vazio ontológico que 

na primeira crise severa foi 

preenchido pela oferta de uma 

cruzada global contra uma 

ameaça invisível. Foi ali que 

cada Estado recuperou 

provisória e artificialmente 

sua autoridade e legitimidade, 

não a partir de uma 

regeneração dos fundamentos 

republicanos, mas do potencial 

de uso de suas estruturas para 

estabelecer uma boa logística e 

uma rígida legislação para o 

alastramento do “evangelho” 

da Saúde em nome da Ciência. 

Após isso, os Estados 

precisarão procurar outros 

pretextos para sua existência 

como veículos para entidades 

maiores, sempre ao preço de 

maiores restrições das 

liberdades, que serão 

rapidamente aceitas em troca 

de novas aventuras morais 

para multidões ciclicamente 

carentes de expiação. 

Devo concluir esse extenso 

estudo sobre as diversas 

dimensões da Pandemia, como 

um vírus primeiro espiritual e 

cultural e, só no final, 

propriamente orgânico, com 

um antigo mito que condensa 

todo o conceito, demonstrando 

que não é novo o entendimento 

de que moléstias coletivas 

nunca são apenas fisiológicas. 

Para os gregos, Afrodite, 

divindade que condensava 

toda a simbólica feminina (mar 

e terra, fertilidade e Eros), era 

dupla (FORNORI, 2017): 

Urânia e Pandêmia. Afrodite 

Urânia (ouranós significa Céu) 

personifica o amor espiritual, 

platônico e límpido, baseado 

na apreciação contemplativa 

da Beleza, enquanto Afrodite 

Pandêmia (pan-todo, demos-

povo) está ligada ao caos e às 

paixões da multidão. A 

Afrodite Urânia é comumente 

retratada emergindo do Mar 

sobre uma concha aberta e isso 

representa a mente iluminada 

pela sabedoria, retirada do 

caos aquático da inconsciência 

e da indefinição e, por isso, 

individualizada. A Afrodite 

Pandêmia, por sua vez, é 

retratada em terra, junto de 

frutos e de um carneiro, que é 

o símbolo do deus do caos 

terrestre Pã (Pan), selvagem 

carneiro dos bosques, dado aos 

desmandos dos instintos e dos 

desejos do baixo ventre. 

Afrodite Pandêmia, ao 

contrário da iluminação pela 

sabedoria, que retira a mente 

individual da desordem 

oceânica, despersonaliza o 

sujeito, levando-o de volta ao 

caos da multidão, à mistura 

com a terra e à entrega aos 

prazeres viscerais. Aqui 

Afrodite é Pandêmia também 

no sentido de ser causadora de 

doenças venéreas que se 

alastram em decorrência da 

embriaguez coletiva, que é 

perpetradora de outras 

tragédias, originadas e 

fomentadoras da ignorância 

espiritual. Descreve, em 

resumo, a devastação pessoal 

obtida pela satisfação de 

desejos vulgares. No lugar da 

concha, Afrodite Pandêmia 

pode ser ilustrada como 

montada num dragão, imagem 

do caos terrestre e aquático, 

que dirige com firmeza e vigor. 



Revista Fé Cristã 

O símbolo da Afrodite 

Pandêmia é a definição mais 

completa da Pandemia como 

temos discutido: um retorno ao 

caos precedido pela ignorância 

espiritual, que tem devastado 

o Ocidente nas últimas 

décadas e destruído as 

individualidades em nome da 

coletividade e dos prazeres 

fáceis da multidão, que é 

sempre mais bestial do que 

iluminada. O vírus veio e se 

alastrou pelo mundo, mas as 

reações de grossa fatia da 

população sinalizam, como 

bem nos mostraram Agamben 

e Valli, uma doença 

generalizada que aflige as 

almas desde muito antes — 

essa é a verdadeira Pandemia. 

 

NOTAS 

AGAMBEN, G. O Mistério do 

Mal. São Paulo: Boitempo, 2016. 

AGAMBEN, G. Reflexões sobre 

a peste. São Paulo: Boitempo, 

2020. 

BECKER, Ernest. A Negação da 

Morte. Rio de Janeiro: Editora 

Record, 1995. 

BOUKOVSKY, V. Uma Nova 

Doença Mental na URSS: A 

oposição. Afrodite, 1976. 

BRITO, U.; SWAIT, J. Fumando 

cachimbo de modo cristão. 

Brasília: Monergismo, 2014. 

CACCIARI, Massimo. O Poder 

que Freia. Belo Horizonte: 

Editora Âyné, 2016. 

DAHLKE, R. A Doença como 

Linguagem da Alma. São 

Paulo: Cultrix, 1999. 

DELUMEAU, J. História do 

Medo no Ocidente. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2009. 

EIGEN, M. Cabala e 

Psicanálise. São Paulo: Karnac, 

2016. 

FARAGO, F.; ALVES, E. F. 

Compreender Kierkegaard. 

Petrópolis, RJ: Vozes, 2011. 

FORNORI, Livio. Bomarzo, The 

sacred alchemical grove 

(documentário audiovisual). 

Altra Civiltà Video: 2017. 

Disponível no youtube.com 

FOUCAULT, M. Microfísica do 

Poder. São Paulo: Paz e Terra, 

2021. 

FRANKL, V. Psicoterapia e 

Sentido da Vida. São Paulo: 

Quadrante, 2019. 

HAIDT, Jonathan. A Mente 

Moralista: Por que pessoas 

boas são segregadas por 

política e religião. Rio de 

Janeiro: Alta Cult, 2020. 

HADJADJ, F. A Profundidade 

dos Sexos. São Paulo: É 

Realizações, 2017. 

HOPPE, H. H. Democracia, o 

deus que falhou. São Paulo: 

LVM, 2014. 

KALSBEEK, L. Contornos da 

Filosofia Cristã. São Paulo: 

Cultura Cristã, 2019.  

KOLAKOWSKI, L. A Presença 

do Mito. Brasília: Universidade 

de Brasília, 1981. 

MALGO, W. Medo, Problemas, 

Depressões, Desespero. Porto 

Alegre: Chamada da Meia-Noite, 

1999. 

MEDVEDEV, R. A.; 

MEDVEDEV, Z. A. Uma 

Questão de Loucura. Artenova, 

1972. 

OAKESHOTT, Michael. 

Conservadorismo. Belo 

Horizonte: Âyiné, 2016. 

POLANYI, M. A Lógica da 

Liberdade. Rio de Janeiro: 

Topbooks, 2003. 

RUSHDOONY, R. J. 

Cristianismo e Estado. 

Brasília, DF: Monergismo, 2018. 

STEINER, G. Nostalgia do 

Absoluto. Lisboa: Relógio 

D’Água, 2003. 

VALLI, A. M. Vírus e Leviatã. 

Curitiba: Danúbio, 2021. 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

o dia 6 de setembro, 

chamei o irmão 

Zágari, via aplicativo 

WhatsApp, para entrevistá-lo 

para a Revista Fé Cristã 

(havia salvado o contato dele 

“clandestinamente”, de 

tempos atrás, quando ele 

aplicou um estudo teológico 

num grupo de estudos do qual 

ainda sou um dos 

administradores). A simpatia 

em pessoa, Zágari 

prontamente respondeu: “Oi, 

Marcos, bom dia! Mano, é só 

dizer. Vc quer fazr por audio, 

video, texto…?” Como diz o 

ditado:   “me    pegou    com    as  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

calças na mão” – não 

esperando que ele concordaria 

de pronto, eu não havia sequer 

pensado no tema. No entanto, 

em poucos minutos, graças ao 

vasto trabalho deste homem 

na literatura cristã, já estava 

com o esboço da entrevista 

rascunhado na mente – 

falaríamos sobre o seu novo e, 

na minha opinião, polêmico 

livro O Evangelho da Paz e O 

Discurso de Ódio, uma parceria 

da GodBooks (editora liderada 

pelo Zágari) com a Thomas 

Nelson Brasil, e que foi 

lançado agora, em agosto de 

2021. Além de ser um dos 

maiores autores cristãos de 

todos os tempos em língua 

portuguesa, Maurício Zágari é 

bacharel em Teologia, pela  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

FTSA – Faculdade Teológica 

Sul Americana. Estudou na 

PUC-RJ e é pós-graduado em 

Comunicação Empresarial, 

pela Faculdade UNIBF. 

Frequentou o Colégio de São 

Bento. 

A seguir, a entrevista, na 

íntegra: 

MOTTA – Como foi que 

surgiu a ideia de O Evangelho 

da paz e o discurso de ódio? 

Como editor, você teve parte na 

organização (com a Marisa 

Lopes)? Como explicar o título? 

Este assunto me parece que é 

muito caro para você… Conte-

nos esta história. 

N 



Revista Fé Cristã 

ZÁGARI – A ideia do livro 

surgiu de conversas entre 

minha amiga Marisa Lopes e 

eu, dois teólogos cristãos 

inconformados com o péssimo 

exemplo que muitos cristãos 

têm dado em seu 

posicionamento público. 

Intrigava-nos como, nesta 

época de polarização e 

divisões, pessoas que se dizem 

seguidoras do Príncipe da Paz 

e que professam o mesmo 

Evangelho que levou os 

apóstolos e os cristãos da 

Igreja primitiva ao martírio 

conseguem acreditar que 

podem usar de ódio, 

agressividade, ofensas, 

deboches e violência verbal 

para defender nossos 

princípios e crenças. Víamos 

uma incoerência muito grande 

entre a mensagem da cruz e a 

prática de muitos cristãos — 

entre eles, líderes e formadores 

de opinião — em “defesa do 

evangelho” e queríamos 

entender melhor esse 

fenômeno. Daí veio o convite a 

treze mentes pensantes da 

Igreja, oriundos de três 

continentes, para contribuir 

com reflexões sobre o tema. O 

maravilhoso resultado desse 

exercício de pensamento, 

diálogo e aprofundamento 

bíblico é O evangelho da paz e o 

discurso de ódio. O título foca 

nesse paradoxo de como 

conciliar a mensagem de não-

agressão, não-revide, não-

beligerância, amor, paz e 

compaixão do Evangelho de 

Cristo com o discurso de ódio 

que pode facilmente ser 

identificado nas palavras de 

multidões de cristãos no 

âmbito público em nossos dias. 

MOTTA – A polarização 

político-ideológico-partidária 

pode ser vista como uma 

estratégia utilizada pelo diabo 

para dividir a Igreja? 

ZÁGARI – Creio que Satanás 

apenas está se aproveitando da 

inclinação pecaminosa das 

pessoas para o ódio, a 

vingança, a agressão e a 

maldade e se esbaldando ao 

sugerir que abracem essas 

armas diabólicas “em nome de 

Jesus”. Ele está sendo bem-

sucedido nesse processo de 

divisão do Corpo, que é 

justamente o que tentamos 

combater no livro, chamando 

nossos irmãos e irmãs à 

reflexão sobre como têm caído 

na arapuca do diabo. 

Lembrando que o diabo não 

obriga ninguém a nada, salvo 

em casos de possessão. Ele 

sugere, mas quem comete os 

erros somos nós. 

MOTTA – Esta divisão 

adentrou pelas portas da Igreja 

ou a Igreja está mais 

concentrada em um dos lados 

da briga, lutando contra o 

mundo que se encontra do lado 

contrário? Quando você olha 

para o quadro, o que enxerga? 

ZÁGARI – A oposição entre a 

Igreja e o mundo é prevista e 

faz parte do Evangelho (João 

15.15-20). Mas, esse não tem 

sido o problema. O problema 

mais grave, no momento, são 

cristãos de certas linhas 

odiando cristãos de outras 

linhas (o que é pecado contra o 

desejo de unidade que Cristo 

expressou em João 17.20-23) e 

o péssimo testemunho que esse 

posicionamento odioso e 

pecaminoso da parte de 

cristãos gera junto à sociedade 

não cristã. Fomos chamados a 

ser sal e luz e o discurso de ódio 

tem nos feito parecer trevas, 

infelizmente. 

MOTTA – Como a passagem 

de 1 Coríntios 1.10 pode ser 

aplicada a esta questão da 

polarização? 

ZÁGARI – Pode ser totalmente 

aplicada. Quem lê essas 

palavras de Paulo vê como os 

setores da Igreja que têm 

abraçado esse posicionamento 

estão imensamente distantes 

do padrão bíblico. 

MOTTA – Na introdução do 

livro, você afirma: “Sem 

perceber, [muitos cristãos] 

começaram a usar as armas 

do diabo para defender o 

evangelho de Cristo.” Que 

armas seriam essas? O que é 

um “discurso de ódio”? 

ZÁGARI – Não existe uma 

definição única do que seja 

discurso de ódio. No entanto, o 

que todas as definições têm em 

comum é o entendimento de 

que se refere a um tipo de 

violência verbal cuja base é a 

não aceitação das diferenças, 

ou seja, a intolerância. No 

contexto, trata-se de uma 

forma de se posicionar, com 

agressividade, ira, ofensas, 

deboche, desqualificação, 

arrogância e outras atitudes 



Edição Nº 10 | página 27  
 

anticristãs ao “dialogar” com 

quem pensa diferente de si. 

Ponho “dialogar” entre aspas 

porque o discurso de ódio não 

promove a saudável dialética 

do diálogo com quem pensa 

diferente, apenas tem como 

foco atacar, desmerecer, 

diminuir, agredir. As armas do 

diabo são justamente, aquilo 

que vai contra as nove virtudes 

do fruto do Espírito que Paulo 

listou em Gálatas 5.22-23. 

Entre essas armas, podemos 

elencar hostilidade, discórdias, 

acessos de raiva, ambições 

egoístas, dissensões, divisões, e 

outros pecados semelhantes 

(Gálatas 5.19-21). 

MOTTA – O cristão brasileiro 

sabe debater política (na 

internet, em família, entre 

irmãos e amigos)? O que 

precisa ser mudado? 

ZÁGARI – Muitos felizmente 

sim, muitos infelizmente não. 

O que precisa ser mudado 

entre os que abraçam o 

discurso de ódio: o uso de 

argumentos biblicamente 

embasados e não conceitos pré-

concebidos, a capacidade de 

ouvir com interesse quem 

pensa diferente, o abandono de 

rótulos desqualificadores, o 

desejo de pacificar e não de pôr 

lenha na fogueira, o abandono 

da arrogância, a priorização do 

Evangelho acima de ideologias 

humanas, entre outras 

posturas. Soube recentemente 

de um irmão que havia sido 

convidado para participar de 

um diálogo on-line e que, por 

pressão de certos grupos, foi 

“desconvidado” pelos 

organizadores. Isso é o cúmulo! 

Mostra que só queremos impor 

e não dialogar. Estamos 

dispostos a dialogar, mas só 

com quem concorda conosco? 

Isso não é diálogo! E sem 

diálogo não há esperança. Esse 

tipo de atitude é vergonhoso 

para quem se diz cristão. 

MOTTA – Como a Igreja pode 

encontrar unidade e paz em 

meio às muitas divergências 

internas que existem tanto na 

esfera teológico-

denominacional quanto na 

esfera político-ideológica? 

ZÁGARI – Compreendendo 

que unidade não é 

uniformidade nem igualdade. 

Jesus nos chamou para 

vivermos em “unidade 

perfeita” (João 17.23) tendo 

total entendimento de que 

seríamos diferentes. Na 

prática, isso é se aproximar 

pelo que temos de igual e 

tolerar as diferenças, em amor. 

Infelizmente, nossa arrogância 

não nos tem permitido viver 

isso. Só seremos um como 

Cristo e o Pai são um — como 

Jesus quer! — no dia em que 

passarmos a valorizar mais a 

Bíblia e sua proposta de vida 

do que nossas arrogâncias 

ideológicas, doutrinárias, 

denominacionais e teológicas. 

MOTTA – O que Lutero quis 

dizer com a célebre frase: “A 

paz se possível, a verdade a 

qualquer preço”? Existem 

casos, hoje, nos quais podemos 

apelar para esta fala do 

reformador? 

ZÁGARI – Eu considero que 

Lutero estava terrivelmente 

errado ao dizer isso. A verdade 

a qualquer preço, sim, mas a 

paz também. Por quê? Porque 

a promoção da paz não é 

opcional, ela é um dos pilares 

do Evangelho de Jesus Cristo, 

e por isso não pode ser 

relativizada. Entre essa 

proposta do grande 

reformador e a proposta de 

Cristo — que chamou os 

promotores da paz de bem-

aventurados, que saudava com 

a paz aonde chegava, que 

manifestou a paz como uma 

das virtudes do fruto do 

Espírito, que é o Príncipe da 

Paz e pregou o Evangelho da 

paz —, eu fico com a de Cristo. 

Lutero errou feio ao propor 

isso. 

MOTTA – Aparentemente, 

um dos lados do espectro 

político parece ser mais 

favorável à existência e 

continuidade das igrejas cristãs 

no país, isto é, sem maiores 

restrições. Levando em conta 

essa percepção, como um 

cristão deve se comportar 

diante de um irmão na fé que 

apoia o lado contrário? 

ZÁGARI – O compromisso do 

cristão tem de ser com a 

verdade e não com partidos e 

ideologias políticas. Todos os 

lados do espectro político 

possuem erros e acertos, logo, 

devemos apoiar o que há de 

bom, justo e verdadeiro de 

qualquer lado. Nosso erro está 

em divinizar ideologias socio-

político-econômicas como se 

fossem representantes ou 



Revista Fé Cristã 

mesmo equivalentes ao 

Evangelho de Cristo. Não são. 

É absolutamente impossível 

que ideologias formuladas por 

seres humanos pecadores, 

falíveis e sujeitos à depravação 

total representem o Evangelho 

suprapartidário de Jesus 

Cristo ou se apresentem como 

sistemas inerrantes. Seria 

loucura supor isso. Portanto, o 

cristão deve se comportar 

diante de um irmão na fé que 

apoia o lado contrário como a 

Bíblia nos orienta: amando. 

Com compaixão, graça, 

perdão, paciência, mansidão e 

domínio próprio, falando só 

aquilo que traz edificação. E, 

como diz Paulo em 2 Timóteo 

2.24-26, se achamos que quem 

se opõe está errado, não 

devemos viver brigando, mas 

sermos amáveis com todos, 

ensinando com paciência, 

instruindo com mansidão 

aqueles que se opõem, na 

esperança de que Deus os leve 

ao arrependimento e, assim, 

conheçam a verdade. 

MOTTA – Uma última 

palavra, Zágari? 

ZÁGARI – A todos que 

abraçaram o discurso de ódio 

“em nome de Jesus”, convido a 

que se arrependam de seu 

pecado, o confessem a Deus e 

deixem essa prática, para que 

possam viver de fato a 

proposta do Evangelho da paz. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

m dos assuntos mais 

tratados na Bíblia é o 

assunto do pecado. 

Sabemos que a Bíblia nos traz 

a história da redenção, isto é, a 

história de como Deus criou a 

tudo o que existe a fim de que 

a Sua Criação manifestasse a 

glória dos Seus atributos, 

dentre os quais, Sua santidade, 

Sua justiça, Sua misericórdia e 

o Seu amor, sendo que o núcleo 

central dessa manifestação 

gloriosa é a redenção do 

homem e da própria Criação do 

cativeiro do pecado ao qual 

foram submetidos. Quando 

estudamos a Bíblia, portanto, 

aprendemos que estava 

incluída no plano de Deus a 

existência do pecado. É por 

isso que não apenas 

encontramos este assunto já 

nos trechos iniciais do livro de 

Gênesis, mas, ao longo de toda 

a Escritura.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Para além da Bíblia, podemos 

ver as evidências da presença 

do pecado ao longo de toda a 

História. Desde aquele terrível 

momento em que este 

“invasor” deu às caras, as 

manchas causadas por ele são 

percebidas em todas as esferas 

da vida humana, manchas 

essas que são superadas em 

frequência apenas pelas 

manifestações da misericórdia, 

da bondade e do amor de Deus 

pelo gênero humano, as quais 

trazem luz sobre a 

humanidade apesar de seu 

estado pecaminoso. Uma 

desobediência aqui, um 

assassinato ali, uma mentira 

acolá, e o mundo se 

transformou nisto que 

conhecemos hoje, de maneira 

que, se não fosse a 

misericórdia, a bondade e o 

amor de Deus, o mundo seria a 

materialização do inferno – se 

é que Deus já não teria nos 

destruído por completo. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Nesta questão do pecado, no 

entanto, algumas indefinições 

permanecem na mente dos 

cristãos [e dos não cristãos]. O 

que é o pecado? Quais são as 

consequências do pecado? 

Qual é a nossa relação com o 

pecado? Quando Jesus morreu 

na cruz, o que aconteceu com 

os nossos pecados? E quando 

nos arrependemos e cremos, o 

que acontece? Qual é a relação 

entre liberdade e pecado? A 

lista é por demais longa para 

continuarmos… esses são 

apenas alguns dos 

questionamentos que fazem 

parte do nosso imaginário 

quando se trata deste assunto. 

Vamos discorrer sobre alguns 

deles a partir de agora.   

O que é o pecado?  

De uma perspectiva simplista, 

o pecado, do grego hamartia, 

significa “errar o alvo”. A 

Bíblia diz que “o pecado é a 

transgressão da Lei” (1 João 

3:4). Os dicionários teológicos 

U 



Revista Fé Cristã 

ainda vão definir o pecado 

como errar ou desviar-se do 

caminho de retidão; fazer ou 

andar no erro; desviar-se da 

Lei de Deus; violar a Lei de 

Deus; praticar aquilo que é 

errado, uma ofensa, uma 

violação da lei divina em 

pensamento ou em ação.  

Uma confusão: o pecado como 

ato, evento ou prática e o 

pecado como estado, condição 

ou natureza  

Perceba que, no tópico 

anterior, as definições [que são 

as mais comuns] precisamente 

se resumem em o pecado ser 

algo produzido pelo homem, 

em forma de ação ou em forma 

de pensamento. 

Resumidamente, o homem 

peca ao agir ou pensar em 

desconformidade com a lei de 

Deus. Estas definições estão 

corretas, é claro, no entanto, 

elas são somente parte do 

problema: o problema 

principal do ser humano é, na 

maioria do tempo, ocultado 

nos diálogos e reflexões, é 

muitas vezes ignorado pela 

maioria, mesmo sendo 

explicitamente ensinado pelas 

Escrituras.   

A confusão se dá a partir do 

fato de que a Bíblia não ensina 

apenas que o pecado é um ato, 

um evento protagonizado por 

um indivíduo, que acontece eu 

seu interior ou exterior, e que 

ofende a Deus, enfim, apenas 

algo que praticamos. Antes, 

 
12 BERKHOF, Louis. Teologia 
Sistemática (Cultura Cristã), 225. 

também nos ensina que o 

pecado é um estado de ser, uma 

condição em que nos 

encontramos, uma natureza 

que está acima da nossa 

vontade e que a rege – é 

anterior a ela. Pecado, deste 

modo, é tanto ser e estar, 

quanto é fazer ou cometer.   

Louis Berkhof, em sua 

Teologia Sistemática, escreve 

que 

“O pecado não consiste somente 

de atos patentes, mas também de 

hábitos pecaminosos e de uma 

condição pecaminosa da alma. 

Estes três âmbitos se 

interrelacionam do seguinte 

modo: o estado pecaminoso é a 

base dos hábitos pecaminosos, e 

estes se manifestam em ações 

pecaminosas. […] As ações e as 

disposições pecaminosas do 

homem devem ser atribuídas a 

uma natureza corrupta, que as 

explica. […] o estado [ou a 

condição do homem] é 

completamente pecaminoso[a]. 

E se for necessário levantar a 

questão sobre se os pensamentos 

e os sentimentos do homem 

natural, chamados “carne” na 

Escritura, devam ser 

considerados como constituindo 

pecado, poder-se-ia responder 

indicando passagens como as 

seguintes: Mateus 5:22,28; 

Romanos 7:7; Gálatas 5:17,24, 

e outras. Em conclusão, pode-se 

dizer que se pode definir o pecado 

como falta de conformidade com 

a lei moral de Deus, em ato, 

disposição ou estado.”12  

Em Romanos 5, Paulo nos 

ensina detalhadamente sobre 

essa tensão entre o homem e o 

pecado. Analisemos um dos 

versículos deste célebre 

capítulo da Bíblia:  

“Pela desobediência de um só 

homem, muitos foram feitos 

pecadores…” (Romanos 5:19a)  

O que este, que é um dos 

últimos versículos do capítulo, 

está nos ensinando? Ora, que 

fomos feitos pecadores por 

causa da “desobediência de um 

só homem” – isto é, antes de as 

nossas próprias obras serem 

levadas em conta, não 

obstante se são negativas ou 

não [quando consideradas 

isoladamente], já nos 

encontramos no estado ou na 

condição de pecadores, por 

causa da desobediência deste 

único homem, a saber, o 

primeiro homem, nosso pai, 

Adão. Perceba que o texto não 

está apenas dizendo que o 

pecado de Adão nos levou a 

cometer os nossos próprios 

pecados e por isso somos 

pecadores. Não está escrito: 

“pela desobediência de um só 

homem, muitos foram levados 

a fazerem de si mesmos, 

pecadores”. Não. A Escritura 

está nos dizendo que a própria 

desobediência de Adão é que 

nos tornou quem somos: por 

ela, fomos feitos pecadores.   



Edição Nº 10 | página 31  
 

John Murray sintetiza a 

questão da seguinte maneira:  

“o pecado de Adão é considerado 

por Deus também como o pecado 

da posteridade. O mesmo pecado 

é posto na conta deles; é 

reconhecido como deles. […] 

quer dizer simplesmente que este 

pecado é considerado por Deus 

como nosso. Já vimos que o 

ensino de Paulo vem no sentido 

de que a transgressão de um foi o 

pecado de todos, que, quando 

Adão pecou, todos pecaram.”13  

Evangelismo e pecado  

No evangelismo, segue-se que 

um dos grandes desafios do 

evangelista é o de demonstrar 

ao ouvinte que ele é um 

pecador. As pessoas, em geral, 

não se consideram pecadoras. 

De certa maneira, entendem 

que todo mundo erra, que 

todos, vez ou outra, 

cometemos pecados e deslizes, 

no entanto, não em uma 

intensidade tal que nos faça 

deixar de sermos pessoas boas.   

Talvez, a grande razão para 

que isso seja assim é que elas 

olham muito para os seus atos 

em si, e olham pouco ou nem 

um pouco para o seu estado ou 

para a condição em que se 

encontram à luz da Verdade de 

Deus. O que se dá é que, ao se 

compararem com grandes 

criminosos ou pessoas que 

consideram piores em relação a 

si mesmas, não enxergam que, 

antes dos atos, a própria fonte 

 
13 MURRAY, John. A Imputação do 
Pecado de Adão (Editora 
Monergismo, 2019), 60. 

destes atos está contaminada – 

elas mesmas, seu coração, seu 

interior.   

É de grande importância, 

portanto, que, no evangelismo, 

o evangelista demonstre ao 

ouvinte não apenas que seus 

atos são pecaminosos, sejam 

eles bons ou maus à primeira 

vista, mas que a fonte desses 

atos, isto é, a natureza do 

homem em Adão está 

corrompida e manchada pelo 

pecado – é uma natureza 

pecaminosa. E é esta natureza 

que rege a vontade do ser 

humano, suas motivações. 

Assim como um leão que, 

podendo optar entre uma 

alface e um pedaço de carne, 

escolhe o pedaço de carne [por 

causa de sua natureza 

carnívora], nós mesmos 

escolhemos coisas, agimos e 

nutrimos pensamentos e 

sentimentos de acordo com a 

nossa natureza.   

Reto aos seus próprios olhos  

A Bíblia é claríssima:  

“Todo caminho do homem é reto 

a seus próprios olhos, mas o 

SENHOR, é quem julga suas 

motivações mais íntimas.” 

(Provérbios 21:2) “…o Senhor 

sonda todos os corações e conhece 

a motivação dos pensamentos.” 

(1 Crônicas 28:9)  

E o que o Senhor vê quando 

sonda os pensamentos e 

motivações do coração do 

homem que não está [pela fé] 

em Cristo, mas que permanece 

sob os efeitos do pecado, sob a 

regência de sua natureza 

pecaminosa, não regenerada? 

“que TODA a imaginação dos 

pensamentos de seu coração [é] 

só má continuamente…” 

(Gênesis 6:5)  

Jesus nos esclarece:  

“Porque do coração é que 

procedem os maus intentos, 

homicídios, adultérios, 

imoralidades, roubos, falsos 

testemunhos, calúnias, 

blasfêmias.” (Mateus 15:19)  

TODA a imaginação dos 

pensamentos do coração do 

homem é má. Nesta condição, 

inclusive as coisas 

aparentemente boas que o 

homem pode vir a praticar são, 

em última instância, pecado, 

pois estão contaminadas desde 

a fonte, que é o seu próprio 

coração corrompido, que está 

em estado ou condição de 

pecado, à parte do 

relacionamento com Deus que 

é pela fé.   

A Bíblia ensina que “tudo o que 

não provém de fé é pecado” 

(Romanos 14:23). Para além 

disso, a fim de que aprendamos 

sobre a abrangência e 

profundidade dos efeitos do 

pecado, ela declara também 

que “O sacrifício dos perversos 

já é abominação; quanto mais 



Revista Fé Cristã 

oferecendo-o com intenção 

maligna!” (Provérbios 21:27)  

Veja: o sacrifício do ímpio, por 

si só, já é abominação aos olhos 

de Deus, simplesmente porque 

é oferecido por alguém que é 

ímpio – mais ainda se for 

oferecido com má intenção: um 

caso duplamente abominável 

diante do Senhor. À luz do 

Novo Testamento, o que 

entendemos é que, sem que 

sejam purificadas por Cristo, 

as obras e atos do homem são 

inteiramente condenáveis, não 

tendo nenhum valor espiritual 

para Deus, não servindo para 

recomendá-lo de maneira 

alguma diante do Senhor, por 

mais que aparentem ser boas e 

bem-intencionadas.  

Em Provérbios 21:4, a Palavra 

de Deus, de maneira ainda 

mais contundente, coloca o 

próprio fruto do trabalho do 

homem, a sua lavoura, ao lado 

de pecados bem mais comuns, 

como arrogância e ter o 

coração orgulhoso, de maneira 

que não tenhamos dúvidas de 

que, para Deus, até o resultado 

do esforço laboral do homem 

ofende a Deus, por ser este 

produzido por alguém que O 

rejeita:  

“Os olhos altivos, o coração 

orgulhoso e até a lavoura dos 

ímpios é pecado.” (Provérbios 

21:4)  

Os homens pecam porque estão 

“mortos”  

“Portanto, como por um homem 

entrou o pecado no mundo, e pelo 

pecado a morte, assim também a 

morte passou a todos os homens 

por isso que todos pecaram.” 

(Romanos 5:12)   

Prestemos atenção no 

desenrolar desse assunto em 

Romanos 5. No final do 

versículo 12, Paulo nos ensina 

que todos os homens pecaram 

por causa da morte que passou 

a todos eles. Eles não apenas 

morrem porque pecaram, mas 

pecam porque foram atingidos 

por esta “espécie de morte”. 

Devemos nos questionar aqui: 

que morte é esta que entrou no 

mundo e que, ao invés de levar 

os homens diretamente ao 

túmulo, fê-los pecar, estando 

eles ainda fisicamente vivos? 

Certamente, por mais que o 

pecado tenha trazido consigo a 

morte física, não é deste tipo de 

morte que Paulo está 

tratando, correto?   

O pecado de Adão trouxe aos 

seus descendentes, a 

humanidade, aquilo que 

chamamos de “morte 

espiritual”. Isto é, os homens 

pecam deliberadamente em 

ações e pensamentos porque 

estão mortos espiritualmente, 

alheios à vida de Deus, com 

sua mente encoberta por 

trevas e seu coração 

endurecido (Efésios 4:18) – isto 

é, sua natureza é pecaminosa. 

Pecam porque são pecadores. 

Antes dos atos pecaminosos 

em si, há esta condição do ser, 

do coração, que os leva a 

cometê-los, e para a qual não 

possuem nenhum tipo de 

resistência.  

Por isso, Paulo diz que “os que 

são segundo a carne inclinam-se 

para as coisas da carne” 

(Romanos 8:5) – isto é, aqueles 

que não têm sua vontade 

regida por um espírito que foi 

vivificado pelo poder de Deus 

são regidos por sua natureza 

pecaminosa, inclinando-se 

sempre e sempre para as 

“coisas da carne”. Ser “segundo 

a carne”, portanto, é o mesmo 

que ser um morto espiritual – é 

continuar a existir segundo a 

morte em Adão. E a 

capacidade do morto espiritual 

é apenas para pecar. A sua 

escolha entre dois caminhos 

diferentes, mesmo que um 

represente a escolha por “fazer 

o bem”, é sempre uma escolha 

entre duas maneiras diferentes 

de cometer pecado contra Deus 

– porque as motivações por 

trás de qualquer escolha de um 

homem ímpio por fazer o bem, 

são más. Estando mortos em 

Adão, por quem entrou a 

morte (espiritual) no mundo 

(assim como a morte física), 

suas obras são imperfeitas.  

Eis a passagem inteira:  

“Porque os que são segundo a 

carne [os mortos de Romanos 

5:12] inclinam-se para as coisas 

da carne [ações e pensamentos 

próprios de quem está morto 

espiritualmente]; mas os que 

são segundo o Espírito 

[vivificados, regenerados, vivos 

espiritualmente, inclinam-se] 

para as coisas do Espírito. 

Porque a inclinação da carne é 

morte [isto é, a carne se inclina 

para a morte]; mas a inclinação 

do Espírito é vida e paz [o 



Edição Nº 10 | página 33  
 

espírito vivificado pelo Espírito, 

se inclina para a vida]. 

Porquanto a inclinação da carne 

é inimizade contra Deus [isto é, 

a carne, os mortos espirituais, 

estão inclinados a agirem como 

inimigos de Deus], pois não é 

sujeita à lei de Deus, NEM, 

EM VERDADE, O PODE 

SER [eles não podem sequer 

obedecer à vontade de Deus, 

sujeitando-se a Ele, pois sua 

natureza os leva sempre a agir 

segundo as suas próprias 

vontades pecaminosas]. 

Portanto, OS QUE ESTÃO 

NA CARNE NÃO PODEM 

AGRADAR A DEUS. [eles 

não apenas não querem 

agradar a Deus, mas, mais do 

que isso, não podem agradá-lo 

de forma alguma]” (Romanos 

8:5-8) 

Por isso, Paulo enfatiza que 

estes que estão mortos por 

causa de Adão, isto é, todos os 

seres humanos, precisam ser 

vivificados pelo poder do 

Espírito, regenerados, trazidos 

à vida de Cristo.   

É isso que aconteceu com cada 

crente em Cristo. Escrevendo 

aos crentes da Igreja em Éfeso, 

o apóstolo esclarece:  

“E vos VIVIFICOU [eles 

tiveram de ser trazidos 

espiritualmente à vida, 

ressuscitados], estando vós 

MORTOS em ofensas e pecados 

[“mortos”, aqui, não significa 

a continuidade em viver uma 

vida errada que levará à morte 

 
14 HODGE, Charles. Teologia 
Sistemática. 630. Citado em 
MURRAY, John. A Imputação do 

eterna no futuro, mas a 

condição espiritual presente 

daqueles que não foram 

vivificados espiritualmente], 

em que noutro tempo andastes 

segundo o curso deste mundo, 

segundo o príncipe das 

potestades do ar, do espírito que 

agora opera nos filhos da 

desobediência; entre os quais 

todos nós também antes 

andávamos [este era o estado de 

todos os crentes antes de serem 

vivificados por Cristo] NOS 

DESEJOS DA NOSSA 

CARNE, FAZENDO A 

VONTADE DA CARNE E 

DOS PENSAMENTOS; e 

éramos POR NATUREZA 

filhos da ira, como os outros 

também.” (Efésios 2:1-3)  

Como apoio, John Murray, já 

citado anteriormente, traz à 

lume a fala do Dr. Charles 

Hodge:  

“Quando Adão caiu do estado 

em que fora criado, a posteridade 

caiu com ele em sua primeira 

transgressão, de modo que a 

penalidade por esse pecado veio 

sobre esta [a posteridade] assim 

como veio sobre ele [Adão]. Os 

homens, portanto, tiveram sua 

prova [seu teste] em Adão. 

Tendo ele pecado, seus 

descendentes vieram ao mundo 

em um estado de pecado e 

condenação.”14 [Grifos meus]  

Este estado de pecado e 

condenação é resumido na 

morte espiritual ou natureza 

pecaminosa que dá origem a 

Pecado de Adão (Editora 
Monergismo, 2019), 61. 

todas as ações dos seres 

humanos que não estão unidos 

pela fé a Cristo.  

Isso é precisamente o que a 

Bíblia ensina:   

“pela ofensa de um só, a morte 

reinou por esse, [a morte 

espiritual, bem como a morte 

física passou a todos os homens] 

[…] por uma só ofensa veio o 

juízo sobre todos os homens para 

condenação, […]” (Romanos 

5:17a, 18a)  

A morte antes da Lei mosaica 

como evidência de que o pecado 

é algo além de um mero ato – é 

uma condição herdada, uma 

natureza recebida  

“Porque até à lei estava o pecado 

no mundo, mas o pecado não é 

imputado, não havendo lei. No 

entanto, a morte reinou desde 

Adão até Moisés, até sobre 

aqueles que não tinham pecado à 

semelhança da transgressão de 

Adão…” (Romanos 5:13-14)  

Na sequência do pensamento 

de Romanos 5, Paulo vai 

responder à pergunta: “Por 

que os homens, de Adão até 

Moisés, morriam fisicamente, 

visto que eles estavam vivendo 

numa época em que não havia 

uma lei explícita [da parte de 

Deus] para os homens, de 

forma que seus pecados não 

podiam ser imputados a eles, e 

nem o castigo merecido por 

esses pecados, que é a morte 

(Romanos 6:23)?” Sem lei, sem 



Revista Fé Cristã 

pecado; sem pecado, sem 

morte – seria o lógico. Mas, 

estes homens, ainda assim, 

morriam.   

Paulo diz que, desde Adão até 

o tempo em que a Lei foi 

revelada a Moisés, o pecado 

existia, é claro, mas uma vez 

que esses homens não tinham 

conhecimento do conteúdo da 

Lei que ainda seria revelada 

futuramente, logo, não lhes 

eram imputados os seus 

pecados. Em Romanos, o 

apóstolo afirma 

categoricamente que é pela Lei 

que vem o conhecimento do 

pecado (Romanos 3:20). No 

entanto, os seres humanos da 

época, mesmo sem Lei e, 

consequentemente, sem 

conhecerem o pecado, sofriam 

a pena prevista para aqueles 

que pecam. Qual é a razão 

disso? A razão disso é que 

todos carregavam em si 

mesmos a culpa pelo pecado de 

Adão, o que os transformava 

em pecadores mesmo sem 

estarem debaixo de lei alguma. 

Ser pecador era não apenas a 

consequência dos atos 

pecaminosos daqueles homens, 

mas a condição herdada de seu 

ancestral comum, seu 

representante federal, Adão. E 

essa culpa, mais do que culpa 

meramente representativa, era 

evidenciada em sua natureza 

inclinada à maldade e em seu 

coração que gerava 

continuamente pensamentos e 

sentimentos maus – a 

condenação que foi sobre Adão 

estava sobre eles, isto é, morte 

espiritual, além da morte 

física. 

Da mesma forma, a 

consequência (física e 

espiritual) do pecado de Adão 

está sobre nós. Assim, mesmo 

não tendo cometido 

especificamente o mesmo 

pecado de Adão, somos seres 

humanos que receberam em si 

mesmos a morte. Em Adão, 

contraímos a natureza 

pecaminosa, e a culpa pelo 

pecado. Somos pecadores não 

apenas por consequência 

direta daquilo que fazemos, 

mas aquilo que fazemos é 

consequência direta da 

condição que herdamos, da 

natureza que recebemos. 

Todos estavam em Adão, 

morrendo através de seu 

pecado  

“pela ofensa de um morreram 

muitos…” (Romanos 5:15)   

Todos os membros da raça 

humana vieram à existência 

verdadeiramente pelo ato ou 

processo de geração; este é o 

meio divinamente constituído 

pelo qual o projeto 

preordenado de Deus se 

manifesta no curso da história. 

De maneira vital e 

indissolúvel, somos e estamos 

ligados aos nossos 

antepassados. Se a vida 

funciona assim, é um erro 

capital perguntar: quando 

cada membro da raça se torna 

de fato pecador? Pois, a 

verdade é que cada pessoa 

jamais passa a existir senão 

como pecadora. É por isso que 

Davi escreve: “Eis que em 

iniquidade fui formado, e em 

pecado me concebeu minha 

mãe.” (Salmos 51:5) Davi não 

estava falando que sua mãe o 

concebeu enquanto cometia 

um ato de adultério ou algo 

parecido. Ele está nos 

ensinando que, por causa da 

natureza que todos 

compartilhamos, fomos 

concebidos “no” pecado, “em” 

iniquidade. 

Tendo nascido “em Adão”, 

toda pessoa que vive e que já 

viveu, e que viverá neste 

mundo, é contemplada por 

Deus como pecadora em razão 

de estar “em Adão”, de Adão 

ser seu representante, de todos 

estarmos “em Adão”, assim 

como aqueles que são salvos 

estão “em Cristo”, o 

representante do Seu Povo. 

Tal fato persiste até que um 

novo fato se apresente: o de a 

pessoa que estava “em Adão” 

passar a estar “em Cristo”. 

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

m agosto de 2021, 

escrevi um artigo me 

posicionando contra o 

evoteísmo. O evoteísmo, apenas 

para recapitular, nada mais é 

do que uma tentativa de fusão 

entre a teoria da evolução 

(evolucionismo) e o teísmo. Um 

dos principais argumentos 

daquele artigo é o seguinte: 

“[apesar de que] na academia, 

[possa haver] uma quantidade 

bastante significativa de pessoas 

defendendo que a teoria da 

evolução explica as nossas 

origens, definitivamente, não há 

um consenso acerca desse 

assunto. […] o evoteísta erra 

como todo evolucionista 

tradicional, sendo dogmático em 

suas afirmações, sem admitir 

que,    em    Ciência,    existe     a  

 
15 O evoteísmo e a necessária jornada 
investigativa pessoal sobre as 
origens, que pode ser acessado em 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

necessidade de um constante 

aperfeiçoamento por parte do 

cientista e, em consequência 

disso, de muita cautela em suas 

afirmações, pois dados novos são 

encontrados a todo momento, de 

maneira que conclusões antigas 

precisam ser revistas e 

corrigidas, a fim de que a 

verdade prevaleça – é preciso se 

render aos dados.”15  

O que tentei dizer é que as 

descobertas científicas mais 

recentes, quase em sua 

totalidade, demonstram que as 

conclusões dos evolucionistas, 

e consequentemente dos 

evoteístas, são conclusões que, 

hoje, baseiam-se muito mais 

na teimosia, ou na preguiça, ou 

no medo, do que nos dados 

científicos propriamente ditos. 

Estou  afirmando  aqui  que  o  

https://revistafecrista.art.blog/2021/
08/06/o-evoteismo-e-a-necessaria-

 

 

 

 

 

 

 

 

 

consenso existente é, na 

verdade, uma falsa 

concordância, e 

demonstraremos isso 

futuramente. Por enquanto, 

afirmamos que é um consenso 

fraudulento no qual um grupo 

significativo, formado por 

aqueles cientistas que 

discordam do pensamento 

dominante, esconde suas 

convicções a fim de continuar 

a gozar dos benefícios que tal 

posição lhe traz. Concordar 

calado é melhor do que expor 

suas reais convicções, que são 

discordantes, e ser rechaçado. 

Hoje, em áreas como química, 

física, bioquímica e 

matemática, são encontradas 

cada vez mais evidências que 

apontam para a complexidade 

extrema e sofisticadíssima da 

vida e do Universo, o que 

coloca em xeque a teoria da 

jornada-investigativa-pessoal-sobre-
as-origens/. 

E 



Revista Fé Cristã 

evolução e as convicções de 

seus fiéis adeptos. Com o 

avanço da tecnologia e o 

constante desenvolvimento 

dos próprios métodos 

científicos, os cientistas vêm 

tendo acesso a uma avalanche 

cada vez maior de dados que 

discordam inteiramente da 

teoria dominante até então. O 

que resta, portanto, é (a) a 

teimosia em continuar 

insistindo em determinado 

entendimento, apesar das 

provas em contrário, ou (b) a 

preguiça de se submeter a uma 

reciclagem, apesar de que, em 

muitos casos, a necessidade 

disso já foi sentida pelo 

preguiçoso, ou ainda (c) o 

medo de se admitir 

publicamente aquilo que já é 

convicção na mente. 

Sabe-se, atualmente, que a 

vida e o Universo são dotados 

de um alto nível de informação 

funcional, arbitrária e 

aperiódica. Informação 

funcional nada mais é do que 

informação que tem propósito 

e função específicos. Não é 

lixo, nem algo meramente 

opcional. É informação 

planejada, premeditada, 

antevista e colocada em seu 

lugar necessariamente exato. 

A mesma informação fora do 

lugar exato em que ela é 

especificamente encontrada, 

resultaria em desastre, em não 

promoção da vida. Esta 

enorme quantidade de 

informação (na verdade, uma 

avalanche de informações que 

 
16 VASCONCELLOS, Áurea R. 
RODRIGUES, Clóvis G. LUZZI, 
Roberto. Complexidade, auto-

são encontradas em cada 

milímetro já explorado do 

Universo) é, em muitíssimos 

casos, arbitrária, ou seja, não 

segue um padrão, uma lei 

identificável, uma sequência 

clara: simplesmente está ali. 

Se, por um lado, claramente se 

vê, por meio da identificação 

de sua funcionalidade, que não 

foi o acaso que a trouxe até 

onde ela agora pode ser 

encontrada, por outro lado, 

seu lugar no todo não pode ser 

explicado através de leis 

naturais rígidas e repetitivas. 

Não há rastros, há somente 

arbitrariedade e vida 

resultante disso. Ou seja, esta 

informação foi colocada onde 

está, não seguindo lei alguma, o 

que elimina processos guiados 

por “leis de auto-organização”, 

ao mesmo tempo em que não 

pode ser explicada pelo simples 

acaso, pois não poderia estar 

em nenhuma outra posição 

diferente daquela na qual foi 

encontrada. 

A teoria da evolução tem 

convencido muitos de que esta 

intuição que temos de que tudo 

tem um propósito, esta 

convicção interna de que a 

existência não é apenas isto 

que conhecemos, enfim, o 

design da vida, sim, isso tudo é 

nada mais do que aparência, 

pois a vida é resultado, na 

verdade, de processos naturais 

não guiados e que podiam 

simplesmente não acontecer. 

organização e informação em 
sistemas dinâmicos, disponível em 
https://www.scielo.br/j/rbef/a/FSFb

Para o evolucionista, em 

primeiro lugar, há o processo 

natural, que começa na 

chamada “lei de auto-

organização” – de alguma 

forma, o Universo iria se 

organizar. No entanto, por não 

haver um Guia, um 

Organizador, esta organização 

poderia simplesmente ter se 

auto-organizado de forma a 

não dar origem à vida como a 

conhecemos – esta vida que os 

evolucionistas chamam de 

“uma simples versão 

atualizada dentre as milhares 

de possíveis alternativas que 

não têm acontecido”.16 

Há, de algum modo que o 

evolucionista não sabe 

explicar, uma lei que faz a 

organização necessária. 

Todavia, esta lei comporta 

também o acaso – ou seja, a lei 

de auto-organização acaba por 

não nos contar o como, apenas 

o porquê: ela define que as 

coisas devem se organizar, mas 

não dita as regras sobre como 

essa organização deve 

acontecer, de maneira que as 

coisas acabaram se 

organizando, e outras leis 

menores foram resultando 

dessa organização, mas, no 

final das contas, tudo poderia 

ser completamente diferente, 

pois não há nenhum Guia 

colocando a coisa toda em seu 

devido lugar. Santa loteria em 

que nós ganhamos! Uma lei 

suprema dá origem à não-lei, o 

acaso, que se organiza 

aleatoriamente, e dessa não-lei 

9pfBDMxJQfFfwMKfRWq/?lang=pt. 
Acesso em 18 de novembro de 2021, 
0:30h 



Edição Nº 10 | página 37  
 

(o acaso) surgem algumas leis, 

alguns padrões, que podem ser 

identificados hoje, pelos 

cientistas. Que bagunça. 

No entanto, as descobertas 

científicas mais recentes 

mostram que, diferente do que 

defendem os evolucionistas, 

apesar de toda a informação 

que possibilita a vida ser 

funcional, arbitrária e 

aperiódica, esta informação é 

de um ajuste extremamente 

fino, de modo que aquilo que é 

arbitrário trabalha, ao mesmo 

tempo, de formas 

interdependentes e constantes, 

unindo forças para viabilizar a 

nossa existência e a do Cosmo. 

Toda informação funciona em 

favor da vida de uma forma 

cooperativa, sincronizada e 

automatizada. 

Mais do que isso, toda a 

informação existente não 

apenas está no lugar exato em 

que deveria estar, caso 

contrário a vida não existiria, 

mas esta informação consiste 

também de estratégias que 

anteviram entraves e 

resolveram problemas futuros 

de antemão. Isso é 

antevidência genial. E o 

problema óbvio aqui é que o 

acaso não prevê nada. O acaso 

lida com o presente, apenas 

isso, mas não lida com o futuro 

que ainda não existe, com 

problemas e anomalias que 

ainda surgirão. O acaso não vai 

me proteger enquanto eu 

estiver distraído, porque o 

próprio acaso está distraído, é 

um acidente, um 

acontecimento imprevisto.  

Uma lei de auto-organização 

que obriga que tudo se auto-

organize, mas que, ao mesmo 

tempo, não interfere no “livre-

arbítrio” de tudo aquilo que 

está sob sua autoridade, 

deixando tudo “ao acaso”, não 

pode antever o futuro e se 

preparar para ele. A verdade é 

que um Designer anteviu as 

falhas que poderiam acontecer 

no sistema da vida, e 

providenciou soluções para 

elas antes mesmo de elas 

acontecerem. 

A vida é, portanto, e no 

mínimo, um somatório de 

complexidade sofisticada e 

irredutível, mais informação 

aperiódica, arbitrária e 

funcional, mais antevidência 

genial. Tudo isso é que forma a 

vida, e tudo isso não pode 

repousar sobre a teoria da 

evolução, porque ela não pode 

comportar tais verdades. 

Diante disso, aquela história 

de coisas iniciais rudimentares, 

sopas escaldantes e amebas 

primitivas parece não mais 

corresponder à realidade dos 

dados científicos mais 

recentes. A teoria da evolução 

caiu em obsolescência. 

O que sobra, para os 

evolucionistas, é fé – porém, no 

deus errado: 

“Como consequência se diz que é 

um dos milagres universais da 

Natureza que tal enorme 

conjunto de partículas, sujeitas 

somente as leis cegas da 

Natureza, sejam, não obstante, 

capazes de organizar-se em 

padrões de atividade 

cooperativa. […] No momento 

atual aparece como [uma] 

hipótese válida que reconcilia 

matéria e vida [e] estamos 

autorizados a esperar que em 

algum momento no futuro possa 

ser provado sem ambiguidade 

que as propriedades de auto-

organização de sistemas com a 

presença de reações químicas e 

fluxos venham a constituir o elo 

perdido na evolução da molécula 

até o homem.”17  

 
17 Ibidem. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

os últimos 150 anos, 

com o surgimento e 

solidificação do 

Movimento Pentecostal, o 

volume de livros, artigos, 

pregações, palestras e cursos 

sobre os assuntos da Pessoa e 

da Obra do Espírito Santo 

aumentou exponencialmente – 

como nunca antes na história 

da fé cristã. O Espírito Santo 

não é mais a pessoa esquecida 

da Trindade, como declarou 

(equivocadamente, na minha 

opinião) em seu livro O Deus 

Esquecido,18 de 2009, o pastor 

Francis Chan, conhecido 

mundialmente por seu notório 

ministério. O Espírito Santo, 

na verdade, é o “rosto” do 

cristianismo   atual   –   se   fala  

 
18 CHAN, Francis. O Deus Esquecido 
(Mundo Cristão, 2010), 144 páginas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

exaustivamente em Sua 

pessoa, em Sua obra e em como 

devemos nos relacionar com 

Ele. Talvez, se fale, nas igrejas 

de hoje, muito mais no 

Espírito Santo do que no Pai e 

no Filho.  

Não obstante, no seio do 

cristianismo, a questão 

relacionada à pessoa e à obra 

do Espírito Santo é por demais 

complexa. O problema que 

temos, nas diversas 

denominações da religião 

cristã, é precisamente o do 

“conhecimento versus 

experiência”. Uma turba de 

cristãos advoga em favor do 

conhecimento acerca dos 

assuntos do Espírito, mas nega 

(ou negligência), na prática, 

a(s) experiência(s) com Ele. 

Enquanto isso, do lado oposto, 

outra turba grita à plenos 

pulmões       em       favor       de  

19 Consulta do termo “experiência” no 
Dicionário Oxford Languages, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

experiências e mais 

experiências com o Espírito, 

sendo que muitas dessas 

experiências não são guiadas 

por um conhecimento sólido de 

Sua Pessoa e Obra. Um lado 

confunde conhecimento com 

experiência, e o outro 

confunde experiência com 

conhecimento. 

Conhecimento e experiência 

É claro que, de certa maneira, 

a experiência é ela mesma um 

tipo de conhecimento. Em 

Filosofia, por exemplo, a 

experiência é justamente 

“qualquer conhecimento obtido 

por meio dos sentidos”.19 Logo, 

para a Filosofia, em se 

tratando de uma relação entre 

personalidades, a experiência 

pode e vai gerar um tipo de 

conhecimento, contudo, um 

conhecimento que não exige 

necessariamente que uma das 

personalidades envolvidas na 

disponível em Google.com. Acesso 
em 26 de Novembro de 2021. 

N 



Edição Nº 10 | página 39  
 

relação conheça 

verdadeiramente a outra – é 

um conhecer meramente 

obtido a partir dos sentidos, 

não envolve solidez, precisão 

ou profundidade. 

Por outro lado, em Psicologia, 

a experiência é uma forma de 

“conhecimento abrangente e não 

organizado”, ou “de sabedoria, 

adquirida de maneira 

espontânea durante a vida”.20 

Pergunta-se: há como se 

conhecer sem experimentar, 

isto é, conhecer apenas na 

teoria? De certa forma, sim. 

Todavia, esse conhecimento, 

em se tratando de 

relacionamento entre pessoas, 

não será abrangente, nem 

desfrutará do saber que um 

conhecer não organizado e 

imprevisível pode 

proporcionar – para isso se faz 

necessário obter experiência. 

Em Ciência, no entanto, a 

experiência é uma forma de 

“conhecimento específico, ou de 

perícia, que, adquirida por meio 

de aprendizado sistemático, se 

aprimora com o correr do 

tempo”.21 Ou seja, a própria 

experiência só é experiência, de 

fato, quando se apresenta na 

forma de aprendizado 

sistemático, dotado de perícia, 

e que informa conhecimentos 

específicos. 

 
20 Ibidem. 
21 Ibidem. 
22 LEITE, Augusto Bruno de Carvalho 
Dias. Experiência e Conhecimento. 
Em Estado da Arte, revista de cultura, 

Experimentar sem conhecer; 

conhecer sem experimentar 

Segundo o Dr. Augusto de 

Carvalho, é possível 

“experimentar algo sem extrair 

de tal experiência algum 

conhecimento, bem como é 

possível conhecer sem possuir a 

experiência imediata sobre o 

objeto ou o ambiente de 

conhecimento.”22 

Diante disso, convido o leitor à 

reflexão: o conhecimento que 

você tem acerca da Pessoa e 

Obra do Espírito Santo é, em si 

mesmo, experiência? Se não é, 

este conhecimento é suficiente 

sem ela? Por outro lado, a 

experiência que você tem com 

o Espírito Santo significa que 

você O conhece? Já 

aprendemos que a experiência 

por si só já proporciona (pois, 

ela mesma é) um tipo de 

conhecimento, contudo, um 

conhecimento superficial, e 

que não exige um 

relacionamento verdadeiro 

com o objeto conhecido. 

Diante dessa verdade, não se 

faz necessário adicionar à sua 

experiência com o Espírito 

Santo o verdadeiro 

conhecimento sobre Ele e que 

vem dEle, a fim de que você 

verdadeiramente se relacione 

com Ele (e O conheça) da 

forma correta? 

artes e ideias do Estadão. Disponível 
em 
https://estadodaarte.estadao.com.br
/experiencia-conhecimento-augusto-

Alguns dizem que a vida no 

Espírito, para nós, cristãos do 

Novo Testamento, consiste em 

tão somente apresentar os 

frutos do Espírito, e isso já é 

possível através do 

conhecimento da Palavra, da 

doutrina, da teologia correta. 

Nesse sentido, o Espírito 

tomar o Povo de Deus 

sobrenaturalmente, com 

poder, intervindo nas emoções 

e sentimentos do indivíduo, 

bem como em suas 

capacidades e personalidade, 

não é algo necessário. 

Para Paulo, no entanto, 

“a vida no Espírito deveria 

incluir tanto o fruto quanto os 

dons, simultânea e 

poderosamente — algo que tenho 

chamado de vida vivida no 

centro. Para Paulo e suas 

igrejas, o Espírito como 

realidade experiencial e 

capacitadora era o agente 

fundamental para toda a vida 

cristã, do começo ao fim. Ele 

incluía tudo: poder para a vida, 

crescimento, fruto, dons, oração, 

testemunho e as demais 

coisas.”23 

A experiência comum ao Povo 

de Deus 

Sinclair Ferguson ensina que, 

no que se refere ao Espírito 

Santo, a ideia dominante no 

carvalho/. Acesso em 26 de novembro 
de 2021.  
23 FEE, Gordon. Paulo, o Espírito e o 
Povo de Deus (São Paulo, Vida Nova, 
2015). Posição 217. Edição do Kindle. 



Revista Fé Cristã 

Antigo Testamento é a de 

poder. 

“A ênfase é posta, antes, em Sua 

esmagadora energia; aliás, 

alguém quase poderia falar da 

violência de Deus. […] Quando 

o ruach Yahweh vem sobre os 

indivíduos, estes recebem o 

impulso de uma energia 

“estranha” e agem com poderes 

inusitados: o desalento se 

converte em ação; habilidades 

humanas excepcionais são 

exibidas; é possível que se 

experimente êxtase.”24 

O autor chega a citar Miqueias 

3:8, que diz: 

“Eu, porém, estou cheio do 

Espírito do Senhor”. 

Alguém pode argumentar que, 

uma vez que a passagem está 

localizada no Antigo 

Testamento, deve se 

compreender que este 

enchimento não era alcançado 

através do buscar, por parte do 

indivíduo, da experiência com 

o divino, antes, este era um 

enchimento soberano, da parte 

de Deus, que escolhia Seus 

ministros e os capacitava, 

independentemente deles, 

enchendo-os com o Seu 

Espírito – os reis, sacerdotes e 

profetas. E que agora, no Novo 

Testamento, as coisas são 

diferentes – não funcionam 

mais assim.  

Isto é verdade. Contudo, não é 

um bom argumento contra as 

 
24 FERGUSON, Sinclair B. O Espírito 
Santo (Os Puritanos, 2014). Posições 
130 e 137. Edição do Kindle. 

experiências espirituais e em 

favor de mero conhecimento 

intelectual. A questão é que, 

no Novo Testamento, todo o 

povo de Deus é transformado 

em “reis, sacerdotes e 

profetas” diante do Senhor: 

“Mas vós sois a geração 

eleita, o sacerdócio real, a 

nação santa, o povo 

adquirido, para que 

anuncieis as virtudes daquele 

que vos chamou das trevas para 

a sua maravilhosa luz.” (1 

Pedro 2:9) 

“E nos fez reis e sacerdotes 

para Deus e seu Pai; a ele seja 

glória e poder para todo o 

sempre. Amém.” (Apocalipse 

1:6) 

É por isso que Paulo nos 

orienta: “enchei-vos do 

Espírito…” (Efésios 5:18b). O 

enchimento do Espírito, o 

poder do Espírito, as 

experiências e o 

relacionamento vivo com o 

Espírito Santo, são nossos, 

estão disponíveis a nós! 

Cito novamente Ferguson, que 

ecoa o que entendem os 

grandes teólogos: 

“Sem dúvida, a partir da 

perspectiva do Novo 

Testamento, o relacionamento 

entre a obra do Espírito, no 

Antigo e no Novo Testamentos, 

é o de continuidade.”25 

25 Ibidem. Posição 366. 
26 Ibidem. Posição 376.  

Ou seja, apesar de que existem 

aspectos da obra do Espírito 

Santo que mudaram do Antigo 

Testamento para o Novo 

Testamento, esta obra e sua 

atividade característica, em 

geral, é essencialmente a 

mesma. 

“O Espírito esteve ativo no seio 

do povo de Deus; sua atividade, 

porém, era enigmática, 

esporádica, teocrática, seletiva e, 

em alguns aspectos, externa. Os 

profetas suspiravam por dias 

melhores. Moisés desejava, 

porém não viu, uma vinda mais 

plena, universalmente ampla, do 

Espírito sobre o povo de Deus 

(Nm 11.29). À maneira de 

contraste, antecipado no novo 

pacto, o Espírito seria 

derramado de uma maneira 

universal, habitando neles 

pessoal e permanentemente (cf. 

Jl 2.28-32.; Ez 36.24-32).”26 

O que mudou, portanto, não é 

a natureza ou o conteúdo da 

obra, não é a atividade, nem os 

efeitos causados por essa 

atividade no indivíduo que a 

experimenta. O que mudou foi 

a amplitude e o alcance da 

obra. A atividade do Espírito 

que antes era “enigmática, 

esporádica, teocrática, seletiva”, 

agora é “universal, habitando 

[…] pessoal e 

permanentemente”. 

Se tais verdades a respeito do 

Espírito e Sua obra não 

mudaram, logo, os efeitos do 

enchimento pelo Espírito 



Edição Nº 10 | página 41  
 

Santo no Antigo Testamento, 

que incluem “poderes 

inusitados, energia “estranha” e 

êxtase”, continuam os mesmos 

no Novo Testamento. Da 

mesma forma, aprendemos 

que, apesar de o enchimento 

pelo Espírito Santo ser, na 

maioria das vezes no Antigo 

Testamento, uma operação 

soberana de Deus sobre Seus 

ministros, este enchimento (e 

seus efeitos) está hoje 

disponível para quem o buscar 

– é isso que prega o Novo 

Testamento. A experiência 

com o Espírito, portanto, é 

comum ao povo de Deus tanto 

no Antigo Testamento como 

no Novo Testamento. 

Pr. Silas Daniel define esta 

diferença da seguinte maneira: 

“A única diferença da ação do 

Espírito no Novo Testamento 

em relação à sua ação no Antigo 

Testamento é que, com o advento 

da Nova Aliança, a atividade do 

Espírito ganhou uma 

abrangência e uma intensidade 

muito maiores. Aliás, essa é a 

razão pela qual o texto bíblico 

usa o termo “derramamento” 

para contrastar a ação do 

Espírito Santo na Nova 

Aliança em relação ao que se via 

na Antiga Aliança. O que 

acontecia, por assim dizer, em 

“conta gotas” no passado passa 

a ocorrer em “cascata” na Nova 

Aliança, alcançando muito 

mais gente, e de todas as nações, 

 
27 DANIEL, Silas. O Batismo no 
Espírito e as Línguas como Sua 
Evidência: A Imersão Plena no 

e com uma intensidade muito 

maior.”27 

Conhecendo o Espírito Santo 

Em 2 Pedro 3:18, aprendemos 

que devemos crescer “na graça 

e no conhecimento de nosso 

Senhor e Salvador”. É 

interessante que, crescer na 

graça e no conhecimento de 

Cristo é, aqui, sinônimo de 

crescer em experiência e em 

conhecimento, em ação e em 

doutrina, em prática e em 

teoria, simultaneamente. 

Crescemos no conhecimento de 

Cristo quando lemos e 

meditamos na Palavra de 

Deus. Ele é a Palavra 

encarnada, e Ele é o Autor da 

Palavra. E Ele nos envia o Seu 

Espírito que ilumina a 

Escritura para nós e a aplica 

em nós, de maneira que Cristo 

nos fala e nos guia através 

dela. Conhecer a Cristo é 

conhecer Suas Palavras, Seus 

mandamentos, Seu 

Evangelho, o que Ele fez por 

nós e o que Ele requer de nós. 

Crescer na Graça, por sua vez, 

é buscar experimentar mais e 

mais da santa influência de 

Deus sobre a nossa alma, que 

faz com que ela se volte para 

Cristo, guardando-a, 

fortalecendo-a, fazendo com 

que cresçamos na fé cristã, na 

afeição, no fervor e no poder 

que nos desperta a alma ao 

exercício das virtudes cristãs. 

Crescer na Graça é submeter-se 

Profetismo da Nova Aliança (Rio de 
Janeiro, CPAD, 2020). Página 11. 
28 op. cit. (ver nota 6). Posição 246. 

constantemente ao governo e 

poder de Deus. E isso se dá 

através do Espírito. Crescemos 

na Graça do nosso Senhor e 

Salvador na medida em que 

conhecemos e nos 

relacionamos com o Seu 

Espírito, experienciando o 

relacionamento com Ele e seus 

efeitos. 

É por isso que precisamos de 

teologia experiente e de 

experiências fundamentadas 

na teologia. Teologia que 

tenha experimentado do poder 

de Deus, e experiências que 

sejam reguladas e regadas pelo 

conhecimento da Palavra. 

Para Gordon Fee, 

“Nossa teologia e experiência do 

Espírito precisam estar mais 

entrelaçadas para que a vida do 

Espírito por nós experimentada 

seja mais eficiente.”28 

Ao invés de protestarmos uns 

contra os outros, de maneira 

sectária, devemos entender 

que conhecimento e 

experiência são dois lados da 

mesma moeda. O crente em 

Cristo necessita de ambos. 

Precisamos ter não apenas o 

nosso cérebro alimentado, mas 

também o coração e a alma. 

Precisamos, no poder do 

Espírito, tocar na orla do 

Mestre, e dEle receber poder, a 

fim de que anunciemos as 

virtudes daquele que nos 



Revista Fé Cristã 

chamou das trevas para a Sua 

maravilhosa luz. 

“Uma coisa é ter o Espírito e 

outra é, além de tê-lo, se permitir 

ser revestido e tomado por 

Ele.”29 

“No final das contas, a única 

teologia que importa é a que se 

traduz em vida; e o entendimento 

de Paulo acerca do Espírito é 

fundamentalmente uma questão 

de fé vivenciada.”30 

 
29 op. cit. (ver nota 10) Página 12. 30 op. cit. (ver nota 6). Posição 197. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

temática da espera nos 

dias atuais não soa 

atrativa. Abrimos o 

Youtube e a fala dos primeiros 

3 segundos de propaganda é: 

“não pare de assistir esse 

vídeo!”, “aprenda rápido com 

nosso curso!”, “você aí, venha 

agora ter bons lucros!” etc. Tudo 

isso é evidência notável da 

pressa, da agitação, da 

insistência por atenção, 

intimação ao ser, característica 

de nosso tempo, e estes são 

apenas alguns exemplos, 

dentre diversos outros que 

poderíamos citar, de cunho 

impaciente e “urgente”. 

Pergunto: em nosso cotidiano, 

há lugar para a espera? 

 
31 BELMONTE, Vanessa. O lugar da 
espera na vida cristã. Brasília: Editora 
371, 2019 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Num gigante globo de muitos 

pores do sol, de velozes 

tecnologias, de crescente 

procura por comida rápida e 

prática (o fast-food), e numa 

louca sociedade que se inclina 

a amar a velocidade, as roupas 

da espera acabam não sendo 

atraentes. Recordo o prefácio 

de Guilherme de Carvalho, no 

livro de Vanessa Belmonte 

sobre espera,31 no qual ele 

aborda o encurtamento do 

sentido de tempo e espaço 

devido “às experiências do 

consumo globalizado e da 

aceleração dos processos de 

comunicação e informação” (p. 

6,7), fazendo das pessoas 

menos afeitas à espera. 

Em Efésios 5:15,16, Paulo nos 

conduz a sermos cuidadosos 

em nosso modo de vida: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Portanto, vede prudentemente 

como andais, não como néscios, 

mas como sábios, remindo o 

tempo, porquanto os dias são 

maus.” 

Precisamos cuidar do nosso 

estar no mundo, nosso viver 

diário, práticas costumeiras, 

hábitos automáticos, nosso 

modo de vida, e nos 

preocuparmos com essa 

insistência em sermos 

ensinados 

(imperceptivelmente, muitas 

vezes) na aversão à espera, pois 

isto pode impossibilitar nossa 

vivência salvadora nos braços 

da esperança, bem como tirá-la 

do lugar diário que ela deve ter 

em nossas manhãs, que são 

renovadas pelas misericórdias 

de Deus, nos tornando 

A 



Revista Fé Cristã 

dependentes de estímulos e 

sensações insaciáveis. 

Então, a partir de Efésios 5:15, 

a reflexão e auto-análise, a 

investigação acerca de nossa 

própria vivência, de cada 

esfera da nossa vida, nos deve 

ocupar os pensamentos e nos 

colocar em um tempo de 

silêncio e sinceridade com nós 

mesmos. Precisamos parar e 

analisar como estamos lendo o 

mundo e o digerindo, o que 

fazemos todos os dias e como 

fazemos, no que isto está nos 

tornando. Temos nos portado 

como ansiosos de um lado para 

o outro? Como ingratos pelo 

tempo de hoje? Cansados e 

sonolentos com as 

responsabilidades? Invejosos 

pela prosperidade alheia? 

Como toda essa nossa relação 

com o mundo está nos 

afetando? 

Para esta análise precisamos 

saber ler ao mundo e a nós 

mesmos à luz da Palavra de 

Deus, que também é luz para 

nossos pés. Precisamos indagar 

e sermos criteriosos com o que 

está nos cercando, com a 

intenção da propaganda, a 

ideia do filme, a letra da 

música, as gírias. Devemos 

estar atentos e vigilantes, 

cientes de que não é o que 

entra no homem que o 

contamina, mas o que sai dele. 

Como digerimos o que entra 

em nós e como externamos e 

 
32 SAINT-EXUPÉRY, Antoine de. 
Cidadela. 2ª edição. Lisboa: Editorial 
Aster, 1965. 

aplicamos isso em nossa 

prática diária? 

O ser humano tende a buscar 

satisfação, prazer e 

entretenimento, e nós como 

cristãos temos estes mesmos 

desejos, de maneira que 

devemos discipliná-los à luz da 

Palavra, para que não nos 

envolvam na armadilha do fim 

em si mesmo (grave perigo). 

Este perigo do 

ensimesmamento, dessa 

“náusea de nós mesmos”, como 

descrito por Antoine de Saint-

Exupéry,32 torna o ser 

dependente de duas coisas – 

coisas essas abismais na 

relação com a espera: 

sensações e estímulos 

constantes. 

Em um mundo que anseia 

satisfação, prazer e 

entretenimento com finalidade 

em si, a disciplina da 

simplicidade, o 

desenvolvimento do 

contentamento, a prática 

devocional, o silêncio, e a 

virtude da paciência acabam 

por serem aniquilados, 

tornando o ser em um ser 

dependente dessas sensações e 

estímulos constantes, em 

outras palavras, insaciáveis. 

Se atentarmos para o cinema 

hollywoodiano, por exemplo, 

notaremos características 

hedonistas. Rodolfo Amorim, 

em uma palestra sobre “Prazer 

Redimido”,33 traz a arte do 

cinema para a exposição, 

33 Prazer Redimido: A vida Cristã 
Além de Platão e Epicuro | Rodolfo 
Amorim. 

endossando que “somos criados 

em uma cultura que a todo 

momento oferece situações de 

prazer”, onde a finalidade 

principal é gerar 

entretenimento, sem intenção 

de proporcionar uma 

experiência estética e artística 

rica, e sim de “chamar o 

telespectador para ter prazer”, 

isto aplicado ao cinema. Para 

isso, ele conta que há regras 

técnicas básicas nessa 

indústria cinematográfica, 

como por exemplo: “cada 

tomada de câmera não pode 

ultrapassar seis segundos, para 

manter o telespectador com os 

olhos fitos na tela”, o que 

implica em uma experiência 

cinematográfica hedonista, 

por ser um cinema feito para 

entreter, com estímulos a todo 

momento. 

Note como se tornam claras a 

impaciência humana e a 

incapacidade de lidar com o 

tédio, com algo lento, que 

ultrapasse os seis segundos – 

somos necessitados de 

estímulos constantes, por 

sempre precisarmos ser 

entretidos, como crianças. 

Quantas implicações isso gera 

em nosso modo de vida?! Estes 

dados revelam o coração 

agitado e a falta de 

profundidade. Este exemplo, 

do cinema hollywoodiano, pode 

nos servir como um exercício 

para lermos o mundo e o que o 

mundo está escrevendo em 

https://www.youtube.com/watch?v=
wlQ7Cd4ppmc&t=11s 



Edição Nº 10 | página 45  
 

nós, como abordado 

anteriormente. 

Exemplos, dentro da cultura 

pop, de expressões artísticas 

que refletem esses problemas 

de carência por sensações, 

estímulos, insatisfação, 

ensimesmamento, não nos 

faltam, e são produções que 

conhecemos, gostamos, 

ouvimos, vemos, e muitas 

vezes sem nos apercebermos da 

raiz do sentimento originário 

que há por baixo da superfície. 

Podemos observar alguns bem 

conhecidos. 

Recordo de bandas famosas, 

com letras musicais que 

expressam as inquietações do 

interior do ser humano, dessa 

busca por satisfação. Leiamos 

parte da canção I Still Haven’t 

Found What I’m Looking For, 

da banda irlandesa U2: 

Eu escalei as mais altas 

montanhas 

Eu corri através dos campos… 

Eu falei na língua dos anjos 

Eu segurei na mão do 

demônio… 

Mas eu ainda não encontrei o 

que estou procurando… 

Você quebrou as algemas 

Livrou-se das correntes 

Carregou a cruz e 

Toda a minha vergonha… 

Mas eu ainda não encontrei o 

que estou procurando 

Esse infinito desejo por 

satisfação, é evidente na obra, 

 
34 ALVES, Rubem. Da esperança. 
Traduzido do inglês por João-
Francisco Duarte Jr. — Campinas, SP: 
Papirus. 

assim como são as abordagens 

de Rubem Alves no prefácio de 

“Sobre deuses e caquis”,34 sobre 

sentirmos o infinito do desejo 

que coisa alguma pode 

satisfazer. “Daí que estamos 

condenados a ser eternos 

pranteadores” (p. 14). Uma 

expressão de vazio parece 

permear a música de tão 

harmoniosa e tocante 

composição na voz de Bono 

Vox, vocalista da U2. Diversas 

vezes, enquanto ouvia esta 

canção, me recordei de 

Salomão que, em Eclesiastes, 

diante de uma perspectiva 

naturalista “debaixo do sol”, 

(importante esclarecimento), 

conclui não haver esperança no 

terreno – este é incompleto, 

cheio de vaidade e injustiça. 

“Como o homem vem, assim ele 

vai, e o que obtém de todo o seu 

esforço em busca do vento?” 

(Eclesiastes 5:16) 

De uma visão terrena, 

naturalista, cuja realidade 

última é esta, de fato, nada 

satisfaz e tem sentido, de 

maneira que sempre será 

necessário mais um estímulo, 

mais uma atividade, mais uma 

dose de prazer etc. Se a 

esperança acaba aqui, qual é o 

sentido? Em nossa igreja, 

estamos estudando sobre este 

livro nos cultos de domingo. 

Trago aqui uma frase do nosso 

pastor, Rodrigo Majewski, 

sobre o capítulo 1 do livro: “A 

35 O Verdadeiro Sentido da Vida | 
Rodrigo Majewski. 
https://www.youtube.com/watch?v=
OmsdgbH3nuY 

falta de sentido é um dos juízos 

de Deus pelo pecado.”35 

Linkando Eclesiastes 5:16 com 

1 Timóteo 6:6-8, tem-se o 

contentamento como 

causando contraste nas 

perspectivas. Esse “encontrar o 

que se está procurando”, de uma 

perspectiva cristã, se relaciona 

com o contentamento em 

Deus. Fora isto, resta a 

angústia de estar no mundo 

como um ser lançado nele, 

submetido às injunções e 

necessidade dos fatos, néscio 

de esperança e talvez nem a 

almejando, como o que foi 

escrito por Antoine de Saint-

Exupéry que disse que os 

homens perdem o essencial e 

não se dão conta disso (p. 73). 

Leiamos 1 Timóteo 6:7,8: 

“De fato, a piedade com 

contentamento é grande fonte de 

lucro, pois nada trouxemos para 

este mundo e dele nada podemos 

levar; por isso, tendo o que comer 

e com que vestir-nos, estejamos 

com isso satisfeitos.” 

Salomão e Paulo falam uma 

“mesma língua” a respeito de o 

homem nascer, morrer e nada 

levar daqui. Entretanto, o 

primeiro traz a angústia de 

nossa caminhada que é 

comparada a uma corrida 

atrás do vento, sem esperança, 

enquanto o segundo nos 

encoraja com o 

contentamento, e a buscarmos 



Revista Fé Cristã 

“justiça, a piedade, a fé, o amor, 

a perseverança e a mansidão” (1 

Timóteo 6:11). Acaba que 

“desenvolver o contentamento é a 

chave para viver até Jesus 

voltar”.36 

Outra obra artística de 

conhecimento popular é da 

banda Rolling Stones, a 

música I can’t get no: 

Não consigo nenhuma 

satisfação 

eu tento, e eu tento, e eu tento, e 

eu tento… 

Quando estou dirigindo o meu 

carro 

E aquele homem surge no rádio 

Me contando mais e mais 

Sobre alguma informação inútil 

Que deveria conduzir minha 

imaginação 

Não consigo nenhuma 

Não consigo nenhuma 

satisfação 

É evidente a ânsia, a 

insatisfação latente, as 

tentativas e mais tentativas de 

encontrar satisfação. O ser 

humano busca preencher um 

vazio, lidar com a sensação de 

ausência, deseja por algo além 

de sua vida, e luta para 

encontrar esse algo. É notório 

que, através da arte, que é uma 

forma de expressão, o invisível 

interior humano ganha forma 

e se mostra ao mundo. Seja por 

meio da música, do cinema, da 

fotografia, da poesia, das 

pinturas etc. As obras refletem 

o modo de vida, podendo 

revelar o que está – e não está- 

no centro orientador de cada 

 
36 Ibid. 

ser humano. Poderíamos 

divagar através das mais 

diversas expressões populares 

que evidenciam essa busca de 

sentido. 

Mas fica aqui a reflexão 

particular para cada um. 

Uma transparente busca de 

sentido permeia o imaginário 

da humanidade. Essa 

necessidade de enxergar a si 

mesmo no mundo com alguém 

que tem um destino, com 

significado, futuro e esperança, 

provavelmente é o que está 

exposto em Romanos 8:23. 

Todos nós gememos em nosso 

íntimo, esperando com ansiosa 

expectativa, pela adoção como 

filhos, pela redenção de nossos 

corpos. Vimos que, já em 

Salomão, se externava essa 

angústia de uma vida sem 

esperança e vaidosa, esse 

vapor que se vai. O homem que 

descobre, faz, acontece, 

“escala montanhas”, mas no 

final tudo continua igual: 

jovens continuam desprezando 

os mais velhos, os seres 

cometendo impiedades, 

injustiças, enfim, “nada de 

novo debaixo do sol” 

(Eclesiastes 1:9). 

Com os olhos apenas debaixo 

do sol, não há proveito. Sem 

uma perspectiva divina, que 

ensina sobre espera, paciência, 

e contentamento, mudando 

totalmente o modo de vida, 

não há sentido na caminhada, 

que se torna opaca e agitada. 

Mas, a partir dos olhos da fé, 

lemos o mundo e olhamos para 

ele com outra percepção, de 

modo a vermos que a 

transitoriedade (o vapor, 

vaidade, vento) daqui, aponta 

para outra realidade, a eterna. 

Por meio da verdade das 

Escrituras, somos enviados ao 

mundo para encará-lo não de 

forma melancólica, mas com fé 

e sentido. Através dos olhos da 

fé e do amor, somos ensinados 

a esperar, a sermos pacientes, e 

isso nos livra do perigo do 

entretenimento hedonista, da 

carência por estímulos 

constantes, e nos conduz a 

esperança. 

Por isso, lemos o mundo com 

luz e vivemos os prazeres deste 

mesmo modo. O Senhor 

redimiu nossos prazeres, 

renovou nossa natureza que 

antes andava segundo a carne 

para o abismo. É de nossa 

responsabilidade fugir do 

pecado, não misturar vinho 

novo em odre velho (Mateus 

9:17), exercer nosso 

posicionamento segundo a 

transformação da nossa mente 

que, à luz das Escrituras, pode 

ser criteriosa acerca da cultura 

circundante, das artes e dos 

discursos que consumimos. 

Convém clarearmos, por meio 

de conversas, discussões e 

análises, a prática do nosso 

modo de vida em formação em 

um mundo como o nosso, todo 

contrastante. 

Amorim fala sobre cultivar 

uma vida interior de boa 

teologia, bons filmes e boas 



Edição Nº 10 | página 47  
 

conversas, pois tudo isso 

colabora para gerar proteção 

contra a sensualidade do 

mundo. O cultivo da esperança 

gera paciência, nos livrando do 

vício da carência por 

estímulos. Que a simplicidade 

da suficiência do que 

recebemos de Deus hoje, se 

torne nosso modo de vida, com 

a confiança de um Deus 

pessoal que entrou no nosso 

tempo para nos esperançar, 

dar sentido e contentamento. 

Deus nos puxa pra fora, nos 

arranca de nós mesmos e nos 

ensina a fitarmos os olhos 

Nele. Qualquer ensinamento 

que leve o ser a buscar forças 

dentro de si, como se ele 

mesmo pudesse salvar-se, 

elimina a esperança, elimina 

Deus e é incapaz de lidar com 

as incompletudes do coração, 

resultando nas ansiedades 

hedonistas e na busca por 

entretenimento e diversão 

como realidade última e única 

fonte de prazer, conforme 

muito bem exposto por 

Sabino: 

“Uma sociedade que abandona 

Deus, não é capaz de lidar com 

os vazios do coração, buscando 

entretenimento e diversão”.37 

Como de costume, as músicas 

mencionadas no texto estarão 

na minha playlist no Spotify,38 

contendo todas as músicas que 

menciono nos textos para a 

revista. Que te seja um bom 

encontro! 

  

 
37 Morrer de Tanto Viver: A Vida Foi 
Feita Para Ser Gasta | Felipe Sabino. 
https://www.youtube.com/watch?v=
5fSw7p_g7RY 

38 
https://open.spotify.com/playlist/7M
6w2fn4wpim74nsjBQkTj?go=1&sp_ci
d=8904c7d5-e776-4f31-82fb-

99ecfa11622c&utm_source=embed_
player_m&utm_medium=desktop&n
d=1 



 


