
 

  



Revista Fé Cristã 

\\ Sumário 

 

4. Editorial 

5. Devocional 

7. Opinião 

13. Artigo Especial 

18. Ministério e Ofícios 

22. Contexto 

27. Contexto 

31. Arte 

34. Política 

38. Ciência 

41. Psicologia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Edição Nº 8 | página 3  
 

 

 

 

 

FUNDADA EM 2020 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos Motta 

IDENTIDADE VISUAL: Gabriel Ferreira CAPA: Marcos 

Motta DESIGN INTERNO: Marcos Motta REVISÃO: 

Lorena Garrucho CONTRIBUIÇÕES NA EDIÇÃO: 

Equipe de colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos 

Motta PUBLICIDADE / DIVULGAÇÃO / 

PROPAGANDA: Equipe de colaboradores 

ATENDIMENTO AO LEITOR: Marcos Motta CONTATO: 

redes sociais.  

REVISTA FÉ CRISTÃ, edição 8, ano 2, nº 8, julho de 2021, 

é uma publicação cristã independente, 

interdenominacional e mantida tão somente por seus 

colaboradores. EDIÇÕES ANTERIORES: disponíveis para 

download no endereço eletrônico da revista. Disponíveis 

para pedido através de contato via redes sociais oficiais. 

A REVISTA FÉ CRISTÃ não tem fins lucrativos. Este é um 

material gratuito, portanto, este arquivo não pode ser 

vendido. O compartilhamento via redes sociais e 

dispositivos eletrônicos é livre. A impressão, total ou 

parcial, para uso pessoal ou congregacional, no caso de 

igrejas, é totalmente permitida, desde que, quando de uso 

público, a fonte do material seja citada. O conteúdo de 

cada coluna e/ou artigo é de inteira responsabilidade de 

seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista 

twitter.com/revistafecrista 

 

 

 

 

 

 



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

ma igreja pode 

morrer. Sim, uma 

igreja pode perder a 

vida. No entanto, é 

interessante notar que, no caso 

das igrejas, nem sempre perder 

a vida significa deixar de 

existir. Mas, às vezes, sim.   

Há igrejas que perderam a 

vida, mas não cessaram de 

existir. Elas ainda têm um 

endereço, um CNPJ, um grupo 

de pessoas que se reúne sob seu 

nome. Todavia, o fato é que, 

nessas igrejas, já não há mais 

vida, a vida de Jesus, que Ele 

dá à Sua Igreja por meio do 

Espírito Santo.  

O último ato de uma igreja  

A morte de uma igreja pode ser 

identificada de várias formas. 

Talvez, a mais fácil delas, isto 

é, a forma mais fácil de se notar 

esta morte, seja quando a 

igreja fecha as suas portas – 

para nunca mais abri-las. Há 

igrejas com as quais isso 

aconteceu: certo dia, suas 

portas fecharam e nunca mais 

abriram. Na Europa, há 

muitos desses casos. Em 

determinados locais do Velho 

Continente, houve uma 

desconfiguração    tão    grande  

 

 

 

 

 

nas igrejas que, com o passar 

dos anos, elas foram 

simplesmente erradicadas. 

Mas, não só lá – aqui, também. 

“Não há mais cristãos, aqui”, 

alguém disse.   

Pense nessas igrejas. Engolidas 

pela sociedade. Sufocadas pela 

cultura. Envenenadas pelas 

mais diversas filosofias ímpias. 

Mortas à míngua pela falta de 

fervor. Morreram. Agora, não 

pense que elas morreram 

quando as portas se fecharam. 

Não. O fechar das portas foi 

apenas a evidência externa de 

algo que já havia acontecido 

internamente. Tais igrejas, que 

cessaram de existir, estavam 

mortas muito antes do último 

ato.   

E isso é uma lição que deve ser 

aprendida: o processo de morte 

de uma igreja pode acontecer 

lentamente, de forma que as 

pessoas – de dentro e de fora - 

acabam não percebendo a 

moribunda definhando. E se 

nos demoramos a compreender 

que uma igreja está doente, 

quanto mais demoraremos 

para dar-nos conta de que ela 

está morta! Sem falar que, 

depois de morto, o “defunto” 

leva, ainda, algumas horas 

para começar a exalar mau-

cheiro. No entanto, 

certamente, chegará o 

momento em que isso será 

inevitável e todos saberão a 

verdade.  

A igreja e a cidade 

A enfermidade de uma igreja, 

que a conduzirá a morte cedo 

ou tarde, pode ser identificada 

quando olhamos para as 

prioridades dessa igreja. Ela 

inverteu os valores, perdeu o 

contato com o mundo real, 

desistiu de sua missão e passou 

a ignorar a cidade na qual está 

inserida.  

Dedicamos esta edição de 

Revista Fé Cristã a você, 

cristão, que deseja trabalhar 

em favor de sua igreja, para 

não deixar que ela morra, e 

sabe que parte dessa luta 

consiste em trabalhar para o 

benefício de sua comunidade 

local, para a glória de Deus.  

  

U 



Edição Nº 8 | página 5  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Confessai as vossas culpas uns 

aos outros, e orai uns pelos 

outros, para que sareis. A 

oração feita por um justo pode 

muito em seus efeitos.” (Tiago 

5:16) 

ara Tiago, apóstolo de 

Cristo, a confissão de 

pecado, seguida de 

oração, pode trazer cura para a 

alma angustiada depois de ela 

ter pecado. Infelizmente, 

parece que essa benção está 

retida na igreja, visto que 

existem muitos irmãos 

doentes, fracos, cabisbaixos, e 

o motivo para isso tudo é o 

fracasso na luta contra o 

pecado. 

Há alguns anos, me lembro de 

um jovem ao qual eu estava 

discipulando. Ele estava se 

distanciando da congregação,  

 

 

 

 

 

 

 

 

triste, se escondendo de todos. 

Fui até ele e perguntei-lhe o 

que estava acontecendo. A 

resposta foi simples: pecado! 

Pois bem, esse jovem 

confessou a mim detalhes de 

sua luta contra o pecado. Na 

ocasião, mostrei a ele, nas 

Escrituras, que ele deveria 

permanecer na Graça, e não 

fugir, afinal, sem a Graça, não 

há como desfrutar do perdão e 

ser livre da culpa — é engano 

achar que, devido aos pecados 

cometidos alguém terá, agora, 

que ficar distante Deus. Isso é 

remar para o rio do tormento! 

É preciso reconhecermos que 

nem todos aqueles que estão 

lutando contra o pecado, como 

o jovem citado, têm alguém 

para confessar as suas culpas. 

Isso é danoso. 

Nas Escrituras, podemos 

observar que um salvo que 

guarda em silêncio seus 

pecados, dentro em pouco 

passará por um quadro  

 

 

 

 

 

 

 

 

deprimente! Vejamos o 

exemplo do Salmo 32: 

“Quando eu guardei silêncio, 

envelheceram os meus ossos pelo 

meu bramido em todo o dia. 

Porque de dia e de noite a tua 

mão pesava sobre mim; o meu 

humor se tornou em sequidão de 

estio.” (Salmos 32:3,4) 

Não é estranho que tenhamos 

tantos irmãos tristes, sem que 

saibamos ou entendamos o 

motivo para tal? Eles estão 

empregados, alguns casados, 

fazendo faculdade, noivos, 

fazendo o que gostam, vão à 

igreja, mas estão tristes! 

Davi, por não confessar seu 

pecado, por um momento, não 

deixou de se sentar em seu 

trono. O problema é que Deus 

não estava sentado no trono do 

coração de Davi, e sim o 

pecado. Onde o pecado reina, 

ele exige silêncio, e traz 

escuridão para a alma. 

Essa é a realidade daqueles que 

guardam em silêncio os seus 

P 



Revista Fé Cristã 

pecados. O pecado está 

reinando no coração deles. 

Exigiu silêncio, e proibiu 

visitas. Eles se distanciam das 

pessoas porque temem que 

seus pecados sejam expostos. 

Se confessarem os seus pecados 

para “a pessoa errada”, serão 

condenados, e os pecados serão 

expostos de uma forma 

vergonhosa. É isso que temem: 

o julgamento do público, o 

cancelamento na igreja, os 

olhares de condenação! 

A verdade é que na igreja, 

quando o assunto é pecado, 

poucos sabem lidar com isso. A 

igreja — instituição, não a 

Igreja de Cristo — está cheia 

de pessoas “santas” demais, 

que não são capazes de ouvir 

sobre as fraquezas dos outros. 

Alguns estão torcendo para 

que aquele irmão que é tão 

dedicado ao Reino tropece, 

para que finalmente possam 

dizer: “ué, este(a) não era a 

pessoa de confiança do pastor? 

Pelo visto era apenas uma 

capa, um disfarce”.  

Você pode achar isso um 

absurdo, algo raro de se 

acontecer, mas eu mesmo já 

vivi isso. Eu sei o que é ter 

irmãos acompanhando cada 

passo que você dá, na ânsia de 

ver você se tornar um fora da 

linha. São insensíveis, carnais, 

com espírito faccioso, sem 

afeto, nuvens sem água, 

manchas na Ceia. São 

prejuízos para o Reino de 

Deus. É por causa destes que 

há muitos morrendo em 

silêncio. Perdendo suas 

batalhas contra o pecado, 

porque não há alguém para 

quem eles possam confiar seus 

pecados. Não há quem use o 

escudo da fé, a fim de lhes 

proteger o peito da lança do 

acusador. 

Há um bálsamo para você meu 

irmão(a), que pode curar as 

feridas da sua alma, 

provocadas pelo pecado: Cristo 

expiou os seus pecados. Não 

faça como Adão que se 

escondeu depois de ter pecado. 

Vá a Cristo e confesse suas 

culpas, seus medos, seus 

terrores. Você precisa abrir a 

janela do seu coração e deixar 

que a luz da Graça dissipe as 

trevas do pecado. Deixe que a 

Graça ponha um cântico novo 

em seus lábios. O Espírito de 

Deus vai restaurar em você a 

alegria da Sua salvação. 

Deus não abandona os Seus 

filhos. Foi Ele quem disse em 

Sua Palavra:  

“Nunca o deixarei, nunca o 

abandonarei.” (Hebreus 13:5) 

Seja corajoso e confesse suas 

culpas a Deus. Ainda no Salmo 

32, no verso 5, lemos: 

“Então, reconheci diante de ti o 

meu pecado e não encobri as 

minhas culpas. Eu disse: 

“Confessarei as minhas 

transgressões ao Senhor”, e tu 

perdoaste a culpa do meu 

pecado.” 

O Sacrifício feito há dois mil 

anos é suficiente para lhe 

purificar de todos pecados. 

Para apagar as transgressões, 

para lhe dar a alegria de um 

salvo!  

Depois disso, você poderá ser 

uma benção também. Ser cura 

para outras almas feridas, que 

não têm alguém para quem 

podem confiar suas lutas. Você 

poderá estender as mãos para 

que aqueles que estão caídos 

recebam forças para levantar. 

Você poderá orar pelo fraco, 

ser o ombro de apoio que 

aqueles que estão aleijados 

espiritualmente necessitam. 

Seja o meio que Deus usará 

para levantar a muitos! 

Que Deus em Cristo lhe 

abençoe! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Que tipo de análise faremos? 

Neste texto, não está sendo 

proposta uma análise 

propriamente jurídica do caso. 

Há muitos irmãos que já 

fizeram esta análise e foram 

muito mais bem-sucedidos do 

que eu mesmo poderia ser, pelo 

simples fato de que eu não atuo 

na área do Direito, 

especificamente. Contudo, isto 

não significa desconhecimento 

e falta de entendimento das 

bases sobre as quais o Direito 

deve atuar. As bases 

pressupostas neste artigo são 

as que se encontram na noção 

bíblica de Direito, extraída dos 

Dez Mandamentos e dos textos 

que    os    expandem    em    sua  

 
1 A noção de “Esfera” foi popularizada 
por Abraham Kuyper, que terá seu 
espaço dentro da proposta deste 
artigo. Contudo, optamos pela 

 

 

 

 

 

 

 

 

penologia e nas divisões 

administrativas que as 

próprias Escrituras ensinam – 

divisões estas conhecidas por 

algumas pessoas como 

“Esferas de atuação” ou 

“soberania”.1 

Diante disso, dividimos o 

assunto em algumas breves 

partes: [1] As Escrituras e a 

Aliança – a distinção das 

esferas em Kuyper, [2] os 

Puritanos e o poder 

administrativo da Igreja e do 

Estado, [3] a resposta bíblica e 

[4] a sabedoria para não se 

gritar a liberdade. 

Assim, a resposta à atuação do 

STF passará por dois crivos: 

um histórico e outro bíblico, 

tendo sua resposta definitiva 

no final, a conclusão; além de 

alguns conselhos práticos que 

devem ser considerados diante  

“Divisão Administrativa”, por uma 
questão da ênfase que é nossa 
intenção propor neste texto. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

de qualquer decisão que o STF 

venha a tomar. 

As Escrituras e a Aliança – a 

distinção das esferas em 

Kuyper 

Abraham Kuyper (1837-1920) 

trouxe um conceito que em sua 

época pareceu revolucionário: 

“... de que o mundo deve ser 

dividido em três esferas de 

soberania básicas: o Estado, a 

Sociedade e a Igreja.”2  

Diante dessas esferas, se 

pressupunha que há certos 

limites que não podem ser 

transgredidos. Toda a atuação 

estatal é incluída nesta esfera 

soberana do “Estado”, em 

todos os seus poderes, (o que, 

no nosso caso, se constitui 

Executivo, Legislativo e 

Judiciário). Isso pareceu uma 

perfeita divisão dos poderes, 

principalmente para quem 

2 KUYPER, Abraham. Calvinismo. 1. 
ed. São Paulo: Editora Cultura Cristã, 
2002. 



Revista Fé Cristã 

viveu logo após Kuyper, pois o 

século XX foi cheio de 

atuações estatais indevidas, 

supressão religiosa e afins. 

Essa divisão de esferas criaria 

ordem e sentido contra o caos 

do novo século. 

As Escrituras, evidentemente, 

parecem reforçar essa 

perspectiva, com um ponto a 

acrescentar: a relação política 

com o povo é de aliança. Isso 

quer dizer que toda autoridade 

está no poder por uma razão 

“aliancista”. E alianças são, 

nas Escrituras, feitas com 

apresentação, juramentos, 

bênçãos (na preservação da 

aliança) e maldições (na 

quebra dela).3 E é justamente 

esta relação que existe entre o 

Estado e o povo.4 

Infelizmente, em Kuyper, essa 

distinção e clareza foi falha, 

razão que levou Philippus 

Jacobus Hoedemaker a 

escrever uma refutação a ele.5 

Além disso, um dos maiores 

mestres neste assunto de sua 

época, George Gillespie (1613-

1648), já havia feito mais ou 

menos as mesmas distinções 

 
3 Gary North, em seu livro Conspiracy 
in Philadelphia: Origins of the United 
States Constitution, trata em 
detalhes a composição de uma 
aliança e demonstra, de modo 
prático, como ela é explicitada em 
uma Constituição (quer seja em nome 
do Deus Trinitário ou de alguma 
deidade inventada pelo homem). 
4 Todo o livro de Deuteronômio é 
escrito neste sentido. Porém, mais 
especificamente, os Dez 
Mandamentos são um exemplo mais 
curto e direto, tendo a apresentação 
do poder soberano, as ordens e 

que Kuyper, de modo mais fiel 

à “Tradição Puritana” e com o 

cuidado para que o Estado não 

tivesse nenhuma chance de 

crescer indevidamente – algo 

que o kuyperianismo não 

conseguiu lidar muito bem. 

Mas as perguntas que surgem 

são: o que são essas esferas e 

quais exemplos delas? 

É relevante observar que desde 

Êxodo 18.21-26 vemos se 

formar uma estrutura jurídica 

administrativa, algo bastante 

semelhante à nossa atual 

estrutura de instâncias, cada 

uma com o objetivo de agilizar 

a justiça, e não cansar o povo 

com aqueles julgamentos 

intermináveis (Êxodo 18.18). 

Fica claro, no livro de Levítico, 

que esta estrutura é separada 

da sacerdotal, algo que 

também fica evidente quando 

vemos que o rei é a última 

instância, julgando casos que 

as inferiores não conseguem (1 

Reis 3.16-28); o rei, porém, não 

pode oferecer sacrifício como 

sacerdote (2 Crônicas 26.17-

19), sendo isto inviolável, ou, 

de outro modo, uma divisão 

juramentos, e maldições e bênçãos no 
seu contexto. 
5 HOEDEMAKER, Philippus Jacobus. 
Article 36 of Belgic Confession 
Vindicated Against Dr. Abraham 
Kuyper. A Critique of His Series on 
Church and State in Common Grace. 
Wordbridge Publishing, 2019. 
6 Não se pode confundir o poder 
eclesiástico com o religioso per se. 
Todo governo tem uma base religiosa 
e é, em última instância, dirigido por 
esta base que é corretamente 
interpretada pela igreja (não no 

sagrada instituída por Deus 

desde o Antigo Testamento. É 

importante notar: é uma 

distinção administrativa 

sagrada que separa o governo 

da igreja. 

Parece-nos que isso não 

responde o porquê de o STF 

poder ou não ordenar o 

fechamento de igrejas – ou a 

proibição dos cultos. Mas, 

apenas parece. Como deve ser 

evidente, a estrutura bíblica 

separa de tal modo os poderes 

eclesiásticos dos civis,6 que a 

violação da linha divisória é 

pecado. A violação da divisão 

administrativa (ordenar ou 

autorizar o fechamento de 

igrejas) é, por si só, a quebra da 

linha que separa a 

administração do Estado da 

administração da Igreja. 

E por que há esta divisão? 

Voltemos ao aspecto da 

aliança. Quando um 

governante é empossado, ele 

faz uma aliança7 com os 

representantes do povo (2 

Samuel 5.3). Ignorar ou pular 

o ato formal é em si uma 

violação da aliança tanto 

sentido Católico Romano). Assim, o 
Estado, por mais que tenha um poder 
separado, não é independente da 
igreja, porém, não podendo nem a 
igreja exercer as funções do Estado (o 
uso da espada) e nem o Estado as 
funções da igreja (o poder das 
chaves). 
7 O termo ית ִ֔ ר   é traduzido (bə·rîṯ) בְּ
corretamente na versão ARA, 
mantendo o sentido de “aliança 
perante o Senhor”, e não 
simplesmente um acordo verbal 
qualquer. 



Edição Nº 8 | página 9  
 

quanto fazê-la em nome de 

outro deus. A aliança é própria 

do ofício, por isto a Nova 

Aliança só pode ser feita por 

Cristo, cujo ofício é triplo 

(Sacerdote, Rei e Profeta) 

abolindo o modelo antigo e 

instituindo um “novo”. 

Quando um sacerdote (ou 

pastor) faz uma aliança com 

sua congregação, a aliança dele 

é relacionada ao seu ofício, isto 

é, de pastor, não podendo por 

isso pegar uma arma e usá-la 

para julgar criminosos. 

É importante entender que, 

sem uma aliança e sem 

juramentos, um governo é 

somente uma revolução; com 

aliança e com juramentos 

explícitos para uma divindade 

outra, o governo é apenas um 

“governo humano” que 

contraria a Deus e sua 

Palavra. 

A aliança, neste caso, é a 

formalização do governo sob o 

poder de Deus, o que faz 

parecer, em primeiro 

momento, uma violação da 

esfera de poder do Estado – 

mas como ficará evidente, não 

é. Por esta falta de perspectiva 

no Dr. Kuyper, às vezes a 

“esfera” do Estado se sobressai 

em relação às outras e vice-

versa, não sendo muito clara a 

distinção. Além disso, o termo 

“esfera” (kring, em holandês) 

não diz muito, pois ele apenas 

desenha um círculo em volta 

de uma instituição, não 

dizendo o que é de competência 

 
8 Outros exemplos que encontramos 
em Gillespie é a própria noção dos 
sacramentos. À Igreja é ordenado o 

administrativa dela. Ao invés 

de avançar no tempo, a 

resposta deva retroceder, 

voltando aos puritanos. 

Os Puritanos e o poder 

administrativo da Igreja e do 

Estado 

O puritano George Gillespie 

(1613-1648) escreveu um livro 

chamado Aaron’s Rod 

Blossoming: Or The Divine 

Ordinance Of Church 

Government Vindicated (em 

tradução livre: O Florescimento 

da Vara de Arão: ou a 

Ordenança Divina do Governo 

da Igreja Reivindicada). Numa 

sessão deste livro, ele 

argumenta que estabelecer 

“dias, horas, lugares, jejuns e 

coisas semelhantes” é algo de 

direito somente da Igreja como 

tal; por outro lado, a proteção 

dos bens, corpo (no sentido de 

ataque por outra pessoa) e ao 

bom nome de alguém pertence 

ao governo civil. 

Mas, Gillespie não foi único 

nessa defesa: Samuel 

Rutherford e outros puritanos 

mantiveram essa noção rígida 

de divisão administrativa 

entre Igreja e Estado. 

Essa força do puritanismo é 

tão evidente que, mesmo os 

criadores da Constituição dos 

EUA sendo deístas e tornando 

o povo soberano (ao invés de 

Deus), sofreram dessa 

influência que denota a 

diferença entre os poderes 

ato de distribuir a Ceia e o Batismo 
para os membros do seu corpo; ao 
Estado, entretanto, isso não é 

administrativos criados por 

Deus. 

No puritanismo, como se 

encontra essa divisão 

administrativa em Deus? Ora, 

segundo Gillespie, encontra-se 

na própria natureza de Cristo. 

Primeiro, em Cristo como 

Filho de Deus e depois em 

Cristo como Mediador. Cristo 

como Filho, é Rei Eterno, 

tendo Seu reino sobre os 

governos estabelecido, como 

pode se notar no Salmo 2. Por 

outro lado, em relação à Igreja, 

o reino de Cristo é de 

Mediador, reino esse que Ele 

entregará ao Pai (1 Coríntios 

15.24,25). Este reino, por ser 

de sua mediação, precisa ter 

administração diferente, sem a 

confusão com seu reinado 

como Filho. 

Mas, aqui caberia uma 

pergunta a Gillespie: e quando 

um crente matar ou furtar, 

como ambas as administrações 

se combinam sem que uma 

atrapalhe a outra? A resposta 

dele é de que, estando ambas 

sob o poder de Cristo, em uma 

é necessária a pena de morte ou 

restituição (pela filiação de 

Cristo), enquanto na outra a 

exclusão ou disciplina (pela 

mediação de Cristo). Dessa 

forma, uma e a mesma pessoa 

pode receber a pena dos dois 

reinados de Cristo, sem que um 

se confunda com o outro em 

sua administração (assim 

como as naturezas de Cristo).8 

permitido, de forma que nele se exige 
os juramentos e obediência sob Deus. 



Revista Fé Cristã 

Ainda que o Estado possa 

aconselhar a Igreja, como fazia 

o imperador Constantino, tal 

correlação do Estado para com 

a Igreja não pode passar disso. 

Por outro lado, a Igreja, por 

deter a raiz (as Escrituras) de 

toda a noção moral e correta, 

deve ser consultada pelo 

Estado no entendimento da 

Escritura – assim entendiam 

os puritanos. 

É de se observar que, em geral, 

os puritanos (principalmente 

os presbiterianos) tiveram em 

sua mente forte separação 

entre Igreja e Estado, 

tornando qualquer obrigação 

para se fechar a igreja vinda do 

Estado, no mínimo, algo 

pecaminoso – não podendo 

passar de aconselhamento, no 

máximo. 

A resposta bíblica 

Tendo observado algumas das 

possibilidades interpretativas 

da divisão entre Igreja e 

Estado (sendo isso apenas um 

brevíssimo recorte do assunto), 

precisamos encarar de frente o 

texto bíblico. 

Já vimos que o Dr. Kuyper 

não tinha uma resposta à 

altura; primeiro, pela falta de 

noção de aliança e – depois – 

por ter criado a noção de esfera 

soberana, que acaba por 

atrapalhar um pouco a noção 

de “esfera administrativa”9 

 
9 A crítica a este ponto está além da 
proposta deste artigo e, por isso, 
evitaremos tratar a fundo do mesmo. 

que temos apresentado até 

aqui. 

Como também ficou evidente, 

vimos brevemente que há 

textos bíblicos, mesmo no 

Antigo Testamento, que 

apontam para a direção de 

uma dupla administração, 

tanto em relação ao Estado, 

como em relação à Igreja. Mas, 

isso não acabou por aí: vimos 

que os puritanos, a partir do 

duplo reinado de Cristo, 

também faziam distinção entre 

uma administração e outra. 

Dessa forma, temos a divisão 

entre Estado e Igreja 

fundamentada em duas coisas: 

a primeira, na natureza mesma 

de Deus em Cristo; a segunda, 

que é fundamentada nas 

categorias que Deus criou para 

a realidade – que por si só já se 

fundamentam em Sua 

Natureza. 

A questão que surge é se tudo 

“acaba aqui”. A verdade é que 

não. Não só a administração 

das duas instituições é 

separada, mas seus deveres e o 

que preservam também. 

Enquanto o Estado tem a 

obrigação de usar a espada 

(Romanos 13.1-7) para 

punição/restituição referente 

aos malfeitores, a Igreja 

precisa usar as “chaves” para 

ligar e desligar. Ora, onde está 

a administração da saúde? 

Como você deve ter notado, o 

motivo que tem levado tanto o 

STF quanto os estados a 

debaterem a liberdade 

religiosa não é a liberdade per 

se, ou a simples noção de 

divisão entre Igreja e Estado, 

mas sim a saúde e a 

preservação da vida. Se antes o 

Estado preservava a vida 

negativamente reprimindo aos 

opressores e maus, agora, a 

questão é se ele deve preservá-

la positivamente, criando 

ordens que ultrapassem sua 

competência administrativa. 

Nem Kuyper, nem os 

puritanos, parecem ter lidado 

com essa questão de forma 

extensa, talvez porque nunca 

tenham tido a necessidade de 

pensar sobre o problema – 

mesmo no contexto da Peste 

Negra. Isso nos dá certa 

“originalidade” de contexto 

que precisamos tratar a partir 

do que foi entendido até aqui. 

A pergunta certa a ser feita, 

portanto, não é se o Estado ou 

a Igreja precisam abrir mão de 

sua liberdade, mas à qual 

classe pertence a ordem médica 

(ou se ela seria uma terceira 

classe). Se a classe médica 

pertence ao Estado, a ordem 

de preservação da saúde se 

torna um problema intrincado, 

pois sua ordem para o 

fechamento das igrejas pode 

ser uma forma legítima de o 

Estado preservar a vida, 

positivamente. Mas, se a 

ordem médica pertence à 

Igreja, isto é, à sua 

administração, então está 

subordinada a ordem 

eclesiástica, não podendo o 

Estado ordenar aos pastores o 



Edição Nº 8 | página 11  
 

fechamento da igreja. E se for 

um poder separado, como ela 

pode responder aos outros dois 

poderes? 

Em Levítico, temos uma 

formulação de cuidados 

médicos estipulada por Deus, e 

nessa formulação veremos a 

quem pertence a 

responsabilidade. No capítulo 

13, Deus ensina como se deve 

tratar uma doença 

transmissível, a saber, a lepra. 

Essa doença (hoje, 

costumeiramente chamada de 

hanseníase) nem sempre é 

visível, podendo uma pessoa 

(ou um grupo) tê-la sem sequer 

saber que a possui como 

doença, além de, às vezes, ser 

recorrente em algumas 

pessoas, com o mesmo 

indivíduo apresentando ela 

uma, duas ou até três vezes. 

A quem Deus ordena, então, 

que cuide do doente? A Moisés 

e, portanto, ao governo 

“secular” ou a “Arão e os 

sacerdotes” e, portanto, ao 

poder (explicitamente) 

religioso? O versículo 2 do 

capítulo 13 de Levítico 

responde: à casa de Arão. 

Porém, tendo o antigo 

sacerdócio aarônico sido 

extinto, não teria essa 

responsabilidade passado para 

o Estado? Não, de modo 

 
10 Não é raro vermos que os hospitais, 
no passado, eram todos (ou quase 
todos) fundados por denominações 
religiosas. Inclusive, o próprio nome 
“hospital” vem da noção bíblica de 
hospitalidade, e foi uma evolução 
natural das Basiléias (literalmente 
“Reino”, porém, procede do nome de 

algum. No Novo Testamento, 

vemos que, mesmo o médico 

Lucas, permanece sob cuidado 

e atenção da Igreja, recebendo 

suporte dela para atuar como 

médico (primeiramente para 

ela, claro). Como a ordem 

médica não se concentra mais 

na pessoa do sacerdote, ela está 

livre para ser exercida por 

qualquer pessoa, o que não 

quer dizer que ela passou a ser 

de responsabilidade do Estado, 

que continua a existir no Novo 

Testamento – assim como a 

Igreja. 

Como Deus ordena, então, que 

se cuide do doente? No mesmo 

texto o sacerdote-médico isola 

o indivíduo (versículo 4) por 

sete dias, tendo uma segunda 

visita no término deste último 

dia, para decidir se o isola ou 

não por mais sete [dias]. É 

relevante que, mesmo 

sabendo-se que a pessoa 

poderia ter a doença 

“escondida”, ninguém mais 

era isolado e nenhuma 

instituição era fechada, a 

menos que todos nela 

estivessem infectados – o que 

seria muito raro. Observe que, 

como a instituição sacerdotal 

foi abolida, os rituais foram 

abolidos juntos, o que não quer 

dizer que a administração 

médica o foi – afinal, 

Basílio, de Cesaréia), nas quais os 
doentes eram cuidados pela igreja. O 
fato de não se ter algo sistematizado, 
escrito e trabalhado teologicamente 
sobre essa relação entre Igreja e 
Medicina não aponta contra o que 
temos defendido, já que a prática da 
Igreja durante os séculos segue 

continuam a existir médicos no 

Novo Testamento. 

Assim, temos alguns princípios 

extraídos do texto bíblico: 

primeiro, que a ordem médica 

pertence à administração da 

Igreja;10 segundo, que essa 

ordem só pode cuidar de 

indivíduos, jamais de grupos; 

terceiro, que, pertencendo à 

Igreja, nenhum médico tem 

poder para contrariar as 

autoridades locais; e quarto, 

que sendo pertencente à igreja, 

o Estado fica impedido de 

estabelecer ordens de “saúde” 

a esta, já que a ordem médica 

se submete (ou deveria se 

submeter) à Igreja. 

A sabedoria para não se gritar 

a liberdade 

A liberdade de culto já está 

presente em nossa 

Constituição, separando a 

Igreja do Estado 

administrativamente. Em um 

artigo sobre o Direito à 

Liberdade Religiosa, o 

advogado Leonardo Garoze 

expôs que, diante da CF atual, 

não há motivo para o 

fechamento das Igrejas, sendo 

dever do STF atuar como 

guardião da liberdade 

religiosa, não podendo 

embaraçar a liberdade de 

culto.11 Mas, tendo garantias 

justamente provando o que 
argumentamos. 
11 GAROZE, Leonardo Prote. O Direito 
à Liberdade Religiosa. Site da 2ª 
Igreja Presbiteriana de Linhares - ES, 
2021. Disponível em 
https://ipb2linhares.com/2021/02/2



Revista Fé Cristã 

bíblicas e constitucionais, o 

que devemos fazer? 

Não há a necessidade de se 

“gritar” a liberdade – não 

durante este período de 

pandemia. Algumas coisas 

precisam de silêncio 

temporário, pois, para aqueles 

que gostam de mostrar a todos 

sua liberdade, há um risco 

maior de perdê-la, visto que o 

foco de todos se torna, 

justamente, aquilo pelo que se 

está lutando. Isso não é deixar 

de lutar, mas sim escolher um 

momento mais propício para 

essa luta. 

De outro modo, o aparente 

conflito atual entre a liberdade 

de culto e os deveres sanitários 

ficará mais evidente quanto 

mais barulho se fizer sobre 

isso, chamando a atenção de 

mais pessoas e forçando-as a 

formarem opiniões em 

momentos de forte tensão – 

como o atual, o que pode gerar 

uma confusão das coisas que de 

outro modo seriam tratadas 

com muito mais tranquilidade 

e equilíbrio.  

O fato é que tendo a verdade 

das Escrituras a favor dos 

crentes, nem ao menos a 

Constituição poderia ser 

suficiente para romper contra 

a verdade, visto que a 

obediência a Deus antecede e 

se sobrepõe à obediência a 

“César” – tal obediência pode 

ser silenciosa até onde “César” 

permitir, sempre com 

temperança e tranquilidade, 

para evitar que, diante de 

falsas acusações, os descrentes 

ainda tenham acusações 

verdadeiras contra os crentes. 

A verdade não vence corações 

simplesmente pela força. 

 

 
5/o-direito-a-liberdade-de-culto/ 
Acesso em: 05/05/2021. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Assim diz o Senhor dos 

Exércitos, o Deus de Israel, a 

todos os exilados, que deportei 

de Jerusalém para a Babilônia: 

Construam casas e habitem 

nelas; plantem jardins e 

comam de seus frutos. Casem-

se e tenham filhos e filhas; 

escolham mulheres para casar-

se com seus filhos e deem as 

suas filhas em casamento, para 

que também tenham filhos e 

filhas.  Multipliquem-se  e  não  

 
12 Lesslie Newbigin. Crosscurrents in 
Ecumenical and Evangelical 
Understanding of Missions 

 

 

 

 

 

diminuam. Busquem a 

prosperidade da cidade para a 

qual eu os deportei e orem ao 

Senhor em favor dela, porque a 

prosperidade de vocês depende 

da prosperidade dela.” 

(Jeremias 29:4-7) 

Missionalidade 

Ao falarmos sobre o que 

significa      ser      uma      igreja 

missional, talvez a primeira 

distinção necessária seja entre 

a missão de Deus e a missão da 

igreja. Ou, mais do que isso, 

talvez seja necessário 

distinguirmos a missão 

(singular) de missões (plural). 

O fato é que a primeira possui 

proeminência sobre a segunda, 

pois a “missio Dei” é a missão 

do Deus trino, que deve, então, 

se tornar a missão da igreja. 

Portanto, em essência, não é a 

igreja que tem uma missão, 

mas a missão que tem uma 

igreja. Como já dito, no 

passado, a missio Dei consiste 

no Pai enviando o Filho, o 

Filho enviando o Espírito e o 

Pai e o Filho enviando a igreja 

através do poder do Espírito 

Santo. 

(International Bulleting of Missionary 
Research 6, no. 4 1982) Pg 149. 

 

 

 

 

 

Ou, nas palavras de Newbigin, 

“Enquanto missão é o chamado 

total da igreja em tornar 

conhecido o evangelho ao 

participar da missão de Deus, 

missões consistem no 

empreendimento particular na 

missão total da igreja que 

‘possui a intenção primeira de 

trazer à existência a presença 

cristã em um meio onde 

previamente não havia tal 

presença ou onde tal presença 

era ineficaz”.12 

A igreja missional é a igreja 

que compreende que não 

apenas deve enviar pessoas de 

modo a realizar missões 

transculturais, mas que a 

igreja em si mesma já foi 

enviada por Deus a um mundo 

caído e desesperado. A igreja 

missional é a aquela que 

compreende que cada discípulo 

de Jesus é um agente 

missionário na cultura, “assim 

como o Pai me enviou, eu os 

envio”. (João 20:21). 

Ao refletir sobre a igreja, 

Lesslie    Newbigin    faz    uma  



Revista Fé Cristã 

distinção fundamental entre 

dimensões missionais e 

intenções missionais,  

“Porque a igreja é a missão, há 

uma dimensão missionária em 

tudo o que a igreja faz. Mas nem 

tudo que a igreja faz possui uma 

intenção missionária”.13 

Outro aspecto crucial para a 

igreja missional é a encarnação 

do evangelho. A melhor 

maneira de proclamar o 

evangelho na esfera pública é 

simplesmente vivê-lo. Nossas 

vidas, tanto individualmente, 

quanto comunitariamente, 

devem despertar o interesse 

das pessoas ao nosso redor e 

suscitar questionamentos. O 

povo de Deus deve viver de tal 

maneira que se torne um 

prelúdio do mundo restaurado 

que ainda há de vir em 

plenitude. É uma nova ordem 

de vida, num novo ser, mesmo 

em meio a um mundo saturado 

de pecado e maldade. A igreja 

é uma comunidade de 

hospitalidade em uma cultura 

de egoísmo, de generosidade 

em um mundo ganancioso, 

amorosa em meio a uma 

cultura de ódio. E essas coisas, 

podem acontecer através da 

vida comunitária dos 

discípulos de Cristo e através 

do poder do Espírito. 

A igreja missional é a igreja 

que opera para além do clero e 

entre os domingos. Se de fato 

cremos no senhorio de Jesus 

Cristo em todas as áreas e 

 
13 Lesslie Newbigin. One Body, One 
Gospel, One World: The Christian 
Mission Today (New York: 

esferas de nossas vidas, 

viveremos nossas vocações em 

quaisquer lugares, incluindo 

nossos lares, universidade e 

mercado de trabalho. Quando 

nós, cristãos, compreendermos 

e retomarmos nossa vocação 

missional fundamentada na 

história bíblica, seremos, 

então, capazes de cumprir 

plenamente a missão de Deus 

através de nossas histórias. 

O papel da exegese cultural 

como apoio à missionalidade 

Em seu livro, Plantando 

Igrejas Missionais, o 

missiólogo norte americano 

Dr. Ed Stetzer, declara que, 

“viver de modo missional é ser 

missionário sem mudar o 

CEP”, bem como, em outra 

obra, Philip Sampson declara:  

“Missional descreve não uma 

atitude específica da igreja, mas 

a própria essência da igreja à 

medida que ela assume seu papel 

na história de Deus no contexto 

de sua cultura e participa da 

missão de Deus para o mundo”. 

Entendemos que, para 

vivermos de modo missional 

comunitariamente e sermos 

uma igreja para/com a cidade, 

uma coisa é fundamental, a 

exegese cultural. Isto é, uma 

compreensão sobre a cultura 

em que estamos inseridos, 

sobre os valores que moldam 

essa cultura, e para onde ela 

aponta. É esse o apelo 

International Missionary Council, 
1958), Pg 43-44. 

proposto pelo apóstolo Paulo 

em sua carta aos Romanos: 

“Portanto, irmãos, rogo-lhes 

pelas misericórdias de Deus que 

se ofereçam em sacrifício vivo, 

santo e agradável a Deus; este é 

o culto racional de vocês. Não se 

amoldem ao padrão deste 

mundo, mas transformem-se 

pela renovação da sua mente, 

para que sejam capazes de 

experimentar e comprovar a boa, 

agradável e perfeita vontade de 

Deus.” (Romanos 12:1-2) 

À luz do evangelho, o que 

parece estar implícito na sua 

fala é, que não sejamos 

conformados por esse mundo 

(em nosso modo de agir) e que 

permitamos que todo o nosso 

ser seja renovado a partir de 

uma consciência do evangelho 

(em nosso modo de pensar). E 

que se fizermos essas duas 

coisas, isto é, dizer não à 

idolatria e sim para o 

evangelho, perceberemos o 

evangelho ocupando todas as 

áreas da existência. 

“Mundo”, aqui, para o 

apóstolo Paulo, significa “uma 

cultura moldada pela 

idolatria”. É como se ele 

estivesse dizendo: “Vocês 

vivem em uma sociedade 

completamente moldada pela 

idolatria” (Império Romano). 

O problema é que naquela 

época, a maioria dos ídolos 

possuía nome e rosto. Já os 

ídolos da nossa cultura são, por 

vezes, imperceptíveis. Mesmo 



Edição Nº 8 | página 15  
 

assim, moldam nossa maneira 

de pensar e agir. Precisamos 

estudar e compreender a 

cultura e interpretá-la à luz 

das Escrituras, pois esta é a 

única maneira de não sermos 

conformados a ela. 

Como afirma o pastor e teólogo 

americano, Rev. Timothy 

Keller,  

“Se a igreja não pensa muito 

sobre a cultura - sobre os aspectos 

bons, ruins ou indiferentes em 

relação à Bíblia -, seus membros 

absorveram [de maneira 

indiscriminada] os valores da 

cultura. Eles vão assimilar a 

cultura, apesar das intenções 

contrárias.  

A cultura é complexa, sútil e 

inescapável. Se não pensarmos 

deliberadamente sobre nossa 

cultura, simplesmente nos 

conformaremos a ela sem nem 

perceber o que está acontecendo.” 

Cremos que a resposta à 

angústia humana sempre 

estará no evangelho, mas, 

quais perguntas nossa 

sociedade está fazendo HOJE? 

Como responderemos, por 

exemplo, ao número crescente 

de suicídios entre adolescentes 

e jovens? Como lidamos com 

um país que lidera o ranking 

mundial de ansiedade, com 

9,3% da população brasileira 

(18,6 milhões), segundo dados 

da OMS, sofrendo desse mal? 

Quais serão as respostas 

fundamentalmente bíblicas 

que daremos à cada vez mais 

crescente e já instalada 

polarização política em nosso 

país? Como respondemos de 

modo bíblico, inteligente e 

amoroso, às pautas 

identitárias? 

Como afirmou o teólogo suíço 

Karl Barth, “é preciso segurar 

numa mão a Bíblia e na outra, o 

jornal”. E, talvez, uma das 

melhores maneiras de 

compreendermos a cultura é 

simplesmente recontar a 

história. 

O panorama histórico-cultural 

e o entendimento de como a 

igreja perdeu sua identidade 

missional através da história 

Nos três primeiros séculos, os 

cristãos viviam como 

estrangeiros. Não havia 

distinção entre vida cristã e 

missão, caminhada com Cristo 

e discipulado. Estudava-se 

doutrina para capacitar um 

povo distinto moldado pela 

história bíblica. 

Já no século quarto, 

Constantino supostamente se 

converteu, e em 391 d.C., 

Teodósio tornou o cristianismo 

a religião oficial do império. A 

igreja passou de marginal à 

dominante, de fraca à 

poderosa, de inferior a 

superior. E se iniciou, então, 

um período de união da igreja 

com o Estado, período este 

para o qual damos 

historicamente o nome de 

cristandade. 

A cultura se torna 

“cristianizada”, o que fez a 

igreja perder a percepção de ser 

uma comunidade distinta 

encarnando uma história 

alternativa. A partir de então, 

o paradigma da evangelização 

mudou completamente, afinal, 

todos passaram a se identificar 

como “cristãos”. 

O cativeiro cultural da igreja no 

pós-iluminismo 

A cristandade histórica 

termina no século 18, com o 

iluminismo, que surge, para 

oferecer uma visão alternativa 

da vida pública, baseada em 

um humanismo racionalista. A 

fé se move da esfera pública 

para a vida privada (veja as 

universidades, hoje, por 

exemplo). O credo do 

iluminismo era de certa 

maneira: “fé no progresso pelo 

esforço humano por meio da 

ciência e da tecnologia”. Ou, 

como afirmou Richard Tarnas, 

“O ocidente perdeu sua fé cristã 

e encontrou uma nova, na 

ciência e no homem”. 

Diante disso, a igreja assumiu 

um novo lugar e aceitou um 

novo papel na esfera privada, 

de modo que, para muitos, a 

igreja no pós-iluminismo se 

tornou uma entidade que 

oferece aos seus membros um 

relacionamento individual e 

pessoal com Deus, o que 

resultou de uma resposta 

voluntária ao evangelho. O 

paradigma se tornou, 

portanto,  

“uma sociedade que oferece uma 

salvação além-mundo e 

totalmente futura membros 

individuais interessados e que 

pode ainda ajudar a formar os 



Revista Fé Cristã 

princípios morais de seus 

membros e satisfazer suas 

necessidades religiosas”.14 

O que acabou por gerar três 

questões centrais:  

1) Uma visão privatizada do 

evangelho e da igreja. Ao invés 

de enxergar o evangelho como 

verdade pública e a igreja 

como a nova humanidade.  

2) O mito da cultura neutra. 

Cristãos geralmente não 

acreditam que a cosmovisão 

que formata a cultura 

ocidental não é religiosa.  

3) Um choque e/ou embate de 

crenças religiosas abrangentes 

(bíblica e cultural). Ambas 

demandam nossa servidão, 

ambas nos formam com 

diferentes categorias de 

crenças religiosas. 

Isso não é algo abstrato ou 

meramente filosófico, pois os 

cristãos de fato vivem entre 

duas comunidades: a 

comunidade do reino e a 

comunidade cultural. Grande 

parte dos cristãos não sabem 

quais são as crenças da nossa 

cultura, e não percebem o 

poder de nos formatar que ela 

tem. O Evangelho, por sua 

vez, é abrangente e visa 

moldar todas as áreas da vida: 

arte, educação, economia, 

política, esportes, negócios... 

 
14 Fala do Prof. Dr. Michael W. 
Goheen, no Projeto Timóteo, 
Campinas-SP, 2019. 
15 Eu e o Rev. Giuliano Coccaro 
estamos trabalhando conjuntamente 

O papel da pregação missional 

enquanto formadora dessa 

comunidade 

Uma das áreas que certamente 

mais moldará a comunidade é 

a pregação. Os desafios para 

uma pregação missional não 

são poucos. Grande parte das 

pregações endereçadas ao 

homem pós-moderno:  

a) são profundamente 

individualistas;  

b) não passam de conselhos 

para indivíduos usando um 

livro que deseja formar um 

povo;  

c) são muito abstratas e não 

contextualizadas. E isso, 

quando não são simplesmente 

teologicamente superficiais e 

meramente terapêuticas, ao 

invés de pedagógicas. 

O que seria então uma 

pregação missional?  

“Ela é centrada no texto, 

portanto, expositiva. Ela é 

centrada na história da redenção 

– é, portanto, cristocêntrica. Ela 

é centrada na missão, logo, 

missional. Permita-me definir a 

pregação missional em 6 partes: 

1) A exposição do texto bíblico;  

2) Desempenhada por uma 

testemunha de Cristo;  

para o desenvolvimento de um 
material/curso com ênfase na 
pregação. Desenvolvendo sobretudo 
o conceito de uma pregação 

3) A partir de uma 

hermenêutica missional - 

governada pela Missão de Deus, 

a saber, a grande história da 

redenção: Criação; Queda; 

Redenção; Consumação;  

4) Que encontra seu clímax na 

Pessoa e Obra de Jesus Cristo; 

5) E é aplicada ao coração do 

ouvinte em seu contexto 

específico;  

6) Para que, sob a ação do 

Espírito Santo, o ser humano 

seja transformado (convertido) 

pelo poder do Evangelho para 

seu encontro missionário com o 

mundo.”15 

No entanto, antes de tudo, o 

que, aqui, estamos chamando 

de pregação missional, 

prescinde fundamentalmente 

de um olhar para o todo da 

vida a partir das lentes do 

teodrama, a grande história 

bíblica.16 Tal como uma peça 

épica, essa história é revelada 

através de seis atos 

progressivos:  

- Criação,  

- Queda,  

- Restauração Iniciada,  

- Restauração Cumprida,  

- Missão da Igreja e  

- Restauração Completada.  

A linguagem usada é a 

linguagem do Reino. Portanto, 

uma outra maneira de contar a 

missional. Portanto, em alguns 
momentos farei citações diretas. 
16 Diego Bitencourt e Giuliano 
Coccaro. 



Edição Nº 8 | página 17  
 

história, nas palavras do Dr. 

Michael W. Goheen, seria:  

(1) Deus Estabelece o Reino - 

Criação; (2) Rebelião no Reino 

- Queda; (3) O Rei Escolhe 

Israel - Restauração Iniciada; 

(4) A Vinda do Rei - 

Restauração Cumprida; (5) 

Tornando Conhecidas as 

Notícias do Rei - A missão da 

igreja e (6) O Retorno do Rei - 

Restauração Completada. 

“A história humanista secular 

tanto em suas formas marxistas 

e capitalistas relegam a religião 

às esferas privadas e 

espirituais... a Bíblia se recusa 

a ser categorizada como religiosa 

nesse sentido estreito; ela declara 

ser a verdade pública para todos 

os povos em todos os tempos.”17 

Resultado: tensão dolorosa, 

encontro missionário com a 

cultura e testemunho fiel 

Uma vez que possuímos a 

revelação do evangelho e 

interpretamos a história a 

partir das lentes de uma 

cosmovisão cristã, como então 

lidamos com a tensão de uma 

sociedade que possui uma 

história completamente 

diferente para contar? Uma 

história não-teocêntrica, mas 

antroprocêntrica, uma história 

que não mais usa a linguagem 

da providência, mas do 

progresso, e uma sociedade 

que, ao rechaçar a fé cristã à 

esfera privada, visa chegar a 

um mundo ideal a partir do 

 
17 Michael W. Goheen. The Gospel 
Dynamic - Exploring the Heart of the 
Christian Faith (2020). Pg 99. 

racionalismo, do avanço 

tecnológico e científico e da 

prosperidade econômica? Uma 

sociedade que possui hoje, 

majoritariamente, três poderes 

atuantes: (1) espírito pós-

moderno, (2) globalização 

econômica e (3) consumismo? 

É a partir dessa percepção, e se 

efetivamente encararmos essa 

realidade, que nós iremos 

experimentar o que Lesslie 

Newbigin chamava de tensão 

dolorosa, gerando assim, um 

encontro missionário com a 

cultura. O encontro 

missionário com a cultura 

nada mais é do que o confronto 

entre duas cosmovisões, bem 

como um choque/embate entre 

duas crenças religiosas 

abrangentes (bíblica e 

cultural) que são encarnadas 

em duas comunidades (igreja e 

cultura) (informação verbal).18 

O encontro missionário com a 

cultura somente pode ser 

gerado a partir primeiramente 

da tensão dolorosa, isto é, a 

percepção que estamos em 

meio à essa “encruzilhada”. 

Falando sobre isso, Newbigin 

declarou,  

“não pode haver genuíno 

encontro missionário do 

evangelho com nossa cultura ao 

menos que encaremos essas 

questões.”19 

Talvez, nossas cidades sejam 

caracterizadas igualmente por 

individualismo, narcisismo e 

mentalidade de consumo. A 

18 Fala do Prof. Dr. Michael W. 
Goheen, na Disciplina Encontro 

igreja, no entanto, é a 

comunidade dentro da cidade 

que promove pertencimento, 

altruísmo e partilha. É uma 

espécie de prelúdio da eterna e 

verdadeira cidade. Muitos de 

nós desejam autorrealização, 

autossuficiência, mas o Reino 

diz respeito à autonegação, 

auto sacrifício. 

Tudo isso com o objetivo de 

moldar uma comunidade 

distinta de modo a gerar um 

testemunho fiel em meio à 

cidade e a cultura: 

- Uma comunidade que nutre a 

nova vida em Cristo; 

- Uma igreja que suporta uns 

aos outros em seu chamado; 

- Uma igreja que equipa uns 

aos outros para seus 

chamados; 

- Uma comunidade que está se 

tornando ciente de sua cultura 

e das histórias que estão 

formando - história, ídolos, 

dons; 

- Uma comunidade que está 

provavelmente envolvida nas 

necessidades do seu entorno; 

- Uma comunidade que treina 

seus membros para pregar o 

evangelho de maneiras 

orgânicas. 

Missionário com a Cultura, DMin, em 
07.09.2020. 
19 Ibidem. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Todo nosso evangelicalismo é 

nada além de uma empreitada 

de tolos a menos que Deus 

mova os corações das pessoas. 

Contudo, Ele prometeu fazer 

isso se formos fiéis em pregar 

esta mensagem singular que 

tem o poder para salvar: o 

evangelho!” - Paul Washer 

ratar de plantação e 

crescimento de igrejas, 

é sempre difícil e traz 

muitas questões. Muitas 

dúvidas, sugestões e críticas 

surgem de forma automática 

na mente de muitos cristãos. O 

que podemos perceber é que, 

em muitas igrejas, a Escritura 

foi deixada de lado. No lugar 

dela, colocaram diversas 

estratégias e atrativos para 

encher os templos. É comum 

em igrejas neopentecostais, 

por      exemplo,      que      sejam 

 

 

 

 

 

 

 

 

estabelecidas metas para que 

uma quantidade determinada 

de pessoas seja levada para a 

igreja - até a pregação tem sido 

moldada para ser digerida por 

todos. 

Pasmem, já vi algumas igrejas 

onde um dos pré-requisitos 

para alguém ser ordenado ao 

ministério pastoral era levar 

um número fixo de pessoas 

para a igreja. Os requisitos 

estabelecidos nas epístolas 

pastorais foram abandonados 

e, no lugar deles, foram 

colocados uma série de 

preceitos humanos que 

justificam a ansiedade por 

simplesmente encher a igreja. 

Esse mero anseio de ver o 

templo cheio em todos os 

cultos tem levado pastores 

sérios a questionar se estão 

fazendo algo errado ao 

simplesmente anunciar a 

Palavra de Deus em toda a sua 

pureza, sem precisar de 

nenhum atrativo “extra”. 

Além dos supostos atrativos, 

muitos  pastores,  ao  longo  dos  

 

 

 

 

 

 

 

 

anos, abandonaram a pregação 

genuína e cederam aos novos 

conceitos e perspectivas 

teológicas, como a teologia da 

prosperidade. Neste breve 

texto, me proponho a abordar 

esses problemas que estão 

enraizados em muitas igrejas, 

adentrando até mesmo em 

denominações históricas. 

Um problema de natureza 

teológica 

Há alguns anos, fui impactado 

pelo exemplo de um pastor 

puritano ao se deparar com um 

sermão acerca da Bíblia. Um 

evangelista puritano, John 

Rogers, em certa ocasião, 

encenou diante da congregação 

aquilo que seria a voz de Deus 

falando ao povo:  

— “Tenho–lhes confiado por 

tanto tempo minha Bíblia [...] 

ela se encontra em [algumas] 

casas toda coberta de pó e teias 

de aranha, e não se preocupam 

nem um pouco em ouvi–la. 

Acaso é assim que vocês usam 

T 



Edição Nº 8 | página 19  
 

a minha Bíblia? Então, nunca 

mais terão minha Bíblia”.  

Em seguida, o puritano passou 

a andar de um lado para o 

outro do púlpito com a Bíblia 

em suas mãos. Então, parou e 

caiu sobre os seus joelhos e 

assumiu a voz do povo de 

Deus:  

— “Senhor, não importa o que 

nos faça, não tire de nós a tua 

Bíblia; mata nossos filhos, 

queima nossas casas, destrói 

nossos bens, poupa–nos 

somente tua Bíblia; não leve 

embora tua Bíblia”. “Acaso é 

assim que vocês dizem?” - disse 

o ministro, falando como se 

fosse Deus. “Muito bem, eu os 

provarei por mais um tempo; 

aqui está minha Bíblia; fiquem 

com ela. Observarei como vocês 

a usam, se a examinarão mais, 

se a amarão mais, se a levarão 

a sério e se viverão de acordo 

com ela”.  

Thomas Goodwin, outro 

puritano, ficou tão comovido 

pela exposição dramática do 

pregador que, assim que saiu 

da Igreja, agarrou ao pescoço 

de seu cavalo e despedaçou–se 

em lágrimas por quinze 

minutos, até que teve forças o 

suficiente para montá–lo.20 

Antes de tudo, é necessário 

ressaltar que o desejo de querer 

uma igreja cheia não é 

necessariamente errado - não 

conheço nenhum pastor que 

tenha o desejo de ter uma 

 
20 BEEKE, Joel. Espiritualidade 
Reformada: — Uma Teologia Prática 

igreja vazia. A problemática se 

instala quando os números se 

tornam um fim em si mesmos, 

quando o evangelho e suas 

implicações são abandonados 

e, em seu lugar, uma 

mensagem diluída e atrativa é 

oferecida. 

O exemplo do puritano 

Thomas Goodwin deve nos 

fazer refletir sobre o lugar que 

a Escritura ocupa em nossas 

igrejas. O Senhor Jesus deixou 

claro no evangelho de João: 

“As minhas ovelhas ouvem a 

minha voz; eu as conheço, e elas 

me seguem” (João 10:27). O 

ponto aqui é que as ovelhas de 

Cristo que estão espalhadas 

por todas as partes do mundo, 

inclusive na cidade em que 

você mora, irão ouvir a voz de 

Cristo e atender ao seu 

chamado. Na teologia, isso é o 

que chamamos de “chamado 

eficaz”, e que significa que, no 

devido tempo, através da 

Palavra do Senhor, as ovelhas 

irão ouvir e atender ao 

chamado soberano. 

E qual é o meio pelo qual 

Cristo atrai o seu povo? 

Pastores, precisamos de 

artifícios inventados pela 

engenhosidade de nossas 

mentes para atrair as pessoas? 

A resposta é um grande e 

sonoro NÃO. Paulo deixa claro 

que o meio pelo qual Deus 

salva o seu povo é justamente 

pela pregação do evangelho: 

“...agradou a Deus salvar 

para a Devoção a Deus, Editora Fiel, 
São Paulo, 2014, p. 197. 

aqueles que creem por meio da 

loucura da pregação” (1 

Coríntios 1:21). E por qual 

motivo Paulo fala sobre a 

“loucura da pregação”? Talvez, 

estejamos tão acostumados 

com a narrativa do evangelho 

que esquecemos quão 

escandalosa é essa mensagem, 

Paul Washer afirma que  

“o evangelho reivindica que um 

pobre judeu carpinteiro, que foi 

rejeitado como lunático e 

blasfemo por seu próprio povo e 

crucificado pelo Estado, é agora 

o Salvador do mundo, o Rei dos 

Reis e Senhor dos Senhores. Ao 

nome de Jesus, todo joelho, 

incluindo o de César, se 

dobrará”. 

Pode parecer que buscar 

novidades e artifícios para 

atrair pessoas seja uma 

novidade do século 20 em 

diante, porém, se olharmos 

mais atentamente o texto de 1 

Coríntios, capítulo 1, citado 

anteriormente, veremos que 

não é bem assim. Paulo expõe:  

“Os judeus pedem sinais 

miraculosos, e os gregos 

procuram sabedoria, nós, porém, 

pregamos a Cristo crucificado, o 

qual, de fato, é escândalo para os 

judeus e loucura para os gentios, 

mas para os que foram 

chamados, tanto judeus como 

gregos, Cristo é o poder de Deus 

e a sabedoria de Deus” (1 

Coríntios 1:22-24).  



Revista Fé Cristã 

Os judeus, naquele tempo, 

buscavam sinais miraculosos, 

enquanto os gregos buscavam 

filosofias e debates de diversas 

naturezas, contexto este que 

era muito parecido com aquilo 

que vemos hoje na sociedade e 

em diversas igrejas. O ponto é 

que as pessoas estão sempre 

buscando aquilo que é 

agradável aos seus ouvidos. 

Paulo, porém, não buscava 

atrair judeus através de 

milagres e nem mesmo os 

gregos através de alguma nova 

filosofia, antes, ele pregava a 

mensagem simples e cativante 

do evangelho de Jesus Cristo, 

na certeza de que Deus iria 

atrair aqueles que pertencem a 

Ele. 

Pastor, Deus te chamou para 

anunciar o evangelho em toda 

a sua pureza e simplicidade. 

Não profane o culto ao Senhor 

com elementos que não foram 

ordenados pelo Senhor 

(Deuteronômio 4:32). Não 

negocie a verdade apenas para 

ver o templo cheio. É comum 

acharmos que, para que os 

jovens permaneçam na igreja, 

é necessário uma série de 

artifícios atrativos - a questão, 

aqui, é que se de fato estes são 

ovelhas, irão servir ao Senhor 

Jesus independentemente de 

quaisquer outras coisas. O 

salvo pode dizer como o 

salmista: “Tenho prazer nos 

teus mandamentos, eu os amo” 

(Salmos 119:47). O prazer 

cristão está naquilo que Deus é 

e em suas obras, como John 

Piper brilhantemente afirma:  

“Deus é mais glorificado em 

nós, quando estamos mais 

satisfeitos nEle”.  

Se realmente acreditamos que 

o evangelho é totalmente 

suficiente, veremos quão tolos 

são os nossos esforços em 

tentar atrair pecadores por 

meios que não são bíblicos. 

O triunfo do evangelho 

Além da fidelidade na 

pregação, podemos descansar 

na certeza de que o evangelho 

irá triunfar. O livro de 

Apocalipse traz alguns 

panoramas interessantes 

acerca do avanço e triunfo do 

evangelho em meio ao caos e 

perseguição. Obviamente, meu 

propósito não é fazer uma 

exposição detalhada acerca de 

escatologia, mas trarei aqui 

uma breve reflexão.  

No capítulo 19 de Apocalipse, 

temos uma visão interessante: 

João descreve Cristo, no céu, 

batalhando contra os seus 

inimigos (Apocalipse 19:11-

16). Ele afirma que  

“sai da sua boca uma espada 

afiada, para com ela ferir as 

nações; e ele mesmo as regerá 

com cetro de ferro e, 

pessoalmente, pisa o lagar do 

vinho do furor da ira do Deus 

Todo-Poderoso” (v.15).  

Cristo batalha contra os seus 

inimigos através da espada 

afiada que sai de sua boca, e 

uma das implicações da visão 

de João é que Cristo está, nesse 

exato momento, governando 

as nações, o evangelho está se 

espalhando, Cristo sai 

triunfante e “peleja com 

justiça” (v.1). 

Quando lemos os evangelhos, 

em diversos momentos, vemos 

Jesus censurando e 

condenando os fariseus por sua 

incredulidade. Em Mateus 21, 

após narrar a parábola dos 

lavradores, o texto segue:  

“Jesus lhes disse: vocês nunca 

leram nas Escrituras? A pedra 

que os construtores rejeitaram 

tornou-se a pedra angular; isso 

vem do Senhor, e é algo 

maravilhoso para nós. Portanto, 

eu lhes digo que o Reino de Deus 

será tirado de vocês e será dado a 

um povo que dê os frutos do 

Reino. Aquele que cair sobre esta 

pedra será despedaçado, e aquele 

sobre quem ela cair será 

reduzido. Quando os chefes dos 

sacerdotes e os fariseus ouviram 

as parábolas de Jesus, 

compreenderam que ele falava a 

respeito deles” (Mateus 21:42-

45). 

A ideia do texto é mostrar que, 

devido a incredulidade de 

grande parte das autoridades 

judaicas, o juízo viria sobre a 

nação de Israel, sendo que uma 

das maiores evidências desse 

juízo foi a destruição do maior 

símbolo religioso para os 

judeus: o templo, no ano 70 

D.C, em consequência da 

rejeição do Filho de Deus (cf. 

João 1:11-12; Mateus 24:1-2). 

O que fica claro ao longo da 

narrativa bíblica é que Deus 

está fazendo o seu reino 

avançar, o evangelho irá 



Edição Nº 8 | página 21  
 

triunfar e os inimigos de Deus 

serão frustrados no final: 

“Os reis da terra se levantam e os 

governos consultam juntamente 

contra o Senhor e contra o seu 

ungido, dizendo: Rompamos as 

suas ataduras, e sacudamos de 

nós as suas cordas. Aquele que 

habita nos céus se rirá; o Senhor 

zombará deles. Então lhes falará 

na sua ira, e no seu furor os 

turbará.” (Salmos 2:2-5) 

Não obstante o que vemos 

agora, preguemos com a 

certeza de que Cristo verá o 

fruto do seu penoso trabalho e 

ficará satisfeito (Isaías 53:11), 

de que possui uma espada 

afiada em sua boca 

(Apocalipse 19:15), que suas 

ovelhas serão chamadas e 

atraídas de uma forma 

invencível e irresistível (João 

10:27). Não cedamos e 

deturpemos as Escrituras em 

prol de meramente enchermos 

nossas igrejas. Seja fiel, 

pregador da justiça como Noé, 

mesmo que apenas um 

punhado de pessoas sejam 

alcançadas (cf. 2 Pedro 2:5). 

“Eu me opus às indulgências e 

aos papistas, mas nunca pela 

força. Eu simplesmente ensinei, 

preguei e traduzi a Palavra de 

Deus; fora isso, não fiz mais 

nada. E enquanto eu dormia ou 

bebia a cerveja de Wittenberg 

com meus amigos Phillip e 

Amsdorf, a Palavra enfraqueceu 

o papado de tal forma que 

nenhum príncipe ou imperador 

jamais seria capaz. Eu não fiz 

nada; a Palavra fez tudo”. - 

Martinho Lutero 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 inegável que a 

população mundial 

está cada vez mais 

urbana. O êxodo rural 

acentuou-se com a 

industrialização e, hoje, a 

maioria absoluta da 

população, não apenas no 

Brasil, mas no mundo todo, 

vive em cidades. 

O evangelho não é para a 

cidade ou para o interior, o 

evangelho é para o ser 

humano, todavia, o lugar onde 

o homem está deve ser objeto 

de minuciosa análise por parte 

do evangelista. Se o agente 

convencedor do pecado não é 

humano, mas sim o Espírito 

Santo (João 16:8), a busca por 

métodos         contextualizados  

 
21 ALVES, José. Missão Urbana. 
Estratégia para conquistar cidades. 
Rio de Janeiro: CPAD, 2020, p. 08. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

para a evangelização é 

responsabilidade do 

evangelista (1 Coríntios 9:22), 

claro, nunca separada da 

capacitação do Espírito Santo 

para testemunhar (Atos 1:8). 

“No Brasil, a urbanização já 

atingiu 85% da população. Isso 

quer dizer que, a cada 100 

brasileiros, mais de 80 vivem em 

grandes ou pequenas cidades. 

Em questões mais globais, 

existem no mundo 20 cidades 

com mais de 10 milhões de 

habitantes; mais de 60 com mais 

de 4 milhões e mais de 400 com 

mais de 1 milhão.”21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Se é nas cidades que a maior 

parte da população mundial 

está, logicamente é ali onde 

residem os problemas sociais 

decorrentes da presença do 

homem, pois a Queda 

deformou a perfeição de tudo o 

que o Senhor nosso Deus criou. 

Ao flertar com satanás, o 

primeiro casal humano atraiu 

consequências imediatas para 

si, mas, não apenas, as 

consequências recaíram 

também sobre toda a raça 

humana que viria depois deles 

(Romanos 5:12).  

Pelo pecado, a comunhão com 

Deus tornou-se medrosa 

(Gênesis 3:8-10); a amizade 

É 



Edição Nº 8 | página 23  
 

com Deus tornou-se inimizade 

(Romanos 5:6-8); a submissão 

gratificante a Deus tornou-se 

rebeldia contra a Sua glória e 

governo; a beleza da perfeição 

trocou-se para corrupção, 

dissolução, enfermidade e 

tristeza. A presença graciosa 

trocou-se pela separação 

(Gênesis 3:22-24); as perfeições 

tornaram-se vaidades e o 

homem ficou destituído da 

glória de Deus (Romanos 

3:23). 

Os impactos da Queda são 

primeira e principalmente 

espirituais, todavia também 

alcançam todas as dimensões 

da civilização, corrompendo a 

criatura, razão pela qual, onde 

o homem estiver é inevitável a 

existência de conflitos, 

mentira, violência etc. É por 

causa do pecado que o perfeito 

é contaminado. É por causa do 

pecado que o belo é deformado. 

É por causa do pecado que a 

corrupção se instala e 

transforma o ambiente de 

convívio em um lugar 

insalubre e, não raramente, 

contraditório à fé e aos valores 

do Reino. 

Nesse sentido, o Pr. José Alves 

destaca que as cidades já 

nascem deformadas:  

“As cidades em si não são ruins 

ou corruptas, mas acabam 

tornando-se centros de 

impiedade por causa das pessoas 

que ali moram. Aliás, a 

degradação de uma sociedade é 

 
22 ALVES, José. Missão Urbana. 
Estratégia para conquistar cidades. 
Rio de Janeiro: CPAD, 2020, p. 29. 

algo que acontece de cima para 

baixo, ou seja, inicia-se nos 

altos escalões da sociedade 

urbana e vai descendo até o povo, 

corrompendo-o”.22 

Diante das consequências do 

pecado, as boas práticas de 

gestão são insuficientes para 

transformar cidades. Diante 

das consequências do pecado, 

um bom IDH ou renda per 

capita alta são insuficientes 

para transformar cidades. Se 

indicadores econômicos fossem 

parâmetro para fazer frente à 

Queda da humanidade, então, 

Finlândia, Noruega e Suíça 

seriam o paraíso na terra, mas 

não são! Ricos também 

precisam ser regenerados. 

Diante das consequências do 

pecado, regimes de governo, 

sejam eles quais forem, são 

insuficientes para transformar 

cidades. Por exemplo, como 

cristãos, prezamos pela 

liberdade, logo a democracia é 

um regime que nos 

entusiasma, pois valoriza 

grandemente a liberdade. Em 

11 de novembro de 1947, em 

discurso na Câmara dos 

Comuns, Winston Churchill, 

com sua peculiar ironia exalta 

a democracia dizendo: “A 

democracia é a pior forma de 

governo, com exceção de todas as 

demais”. 

Todavia, a democracia é 

incapaz de transformar a 

realidade de uma cidade. Aliás, 

nas palavras de C. S. Lewis, 

23 LEWIS, C. S. Ética Para Viver 
Melhor. 1.ed. São Paulo: Editora 
Pórtico, 2017, p. 47,48. 

um cristão deve prezar pela 

democracia, mas justamente 

por ter uma visão realista 

sobre a natureza humana: 

“Sou democrata porque creio na 

Queda do ser humano. Acho que 

a maioria das pessoas é 

democrata pelo motivo oposto. 

Grande parte do entusiasmo 

democrático resulta das ideias de 

gente como Rousseau, que 

acreditava na democracia por 

pensar que a humanidade é tão 

sábia e boa que todos merecem 

tomar parte no governo. O perigo 

de defender a democracia nesses 

termos é que nada disso é 

verdade. E, toda vez que a 

fragilidade é exposta, os que 

preferem a tirania se 

beneficiam. Verifico que eles 

não falam a verdade sem 

precisar olhar para nada além de 

mim mesmo. Não mereço 

participar nem do governo de um 

galinheiro quanto mais de uma 

nação. A verdadeira razão para 

a democracia é exatamente o 

oposto. A humanidade caiu 

tanto que ninguém pode exercer 

sobre os outros um poder sem 

controle. Aristóteles disse que 

algumas pessoas só servem para 

serem escravas. Não vou 

discordar dele, mas rejeito a 

escravidão porque não vejo 

ninguém qualificado para ser 

senhor de escravos.”23 

Cientes dessa realidade, só nos 

resta a confiança no poder 

transformador do evangelho 

(Romanos 1:16). 



Revista Fé Cristã 

Quando olhamos para os 

números do evangelicalismo 

brasileiro, rapidamente nos 

empolgamos e as vezes até nos 

gloriamos de sua expressão, 

afinal, segundo afirmação do 

pesquisador do Instituto 

Brasileiro de Geografia e 

Estatística (IBGE), Cláudio 

Dutra,  

“o número de evangélicos no 

Brasil cresceu cerca de 61,5 por 

cento em dez anos, com 16 

milhões de novos fiéis”. 

Segundo a pesquisa, entre 2000 

e 2010, o total de evangélicos no 

Brasil subiu de 26,2 milhões 

para 42,3 milhões em 2010. A 

proporção dos evangélicos em 

relação à população do país 

avançou de 15,5 por cento para 

22,2 por cento. Em 1991, eles 

representavam apenas 9 por 

cento da população.24 

Em um país de tradição cristã, 

agora, observa-se uma 

migração do catolicismo para o 

protestantismo.  

“Após cinco séculos de 

predomínio da Santa Sé, vem aí 

a era da maioria evangélica — 

os ‘crentes’”.25 

 
24https://www.terra.com.br/noticias/
brasil/numero-de-evangelicos-
cresce-61-no-brasil-diz- 
ibge,c0addc840f0da310VgnCLD2000
00bbcceb0aRCRD.html, consulta em 
07 de abril de 2021. 
25https://www.ecodebate.com.br/20
20/01/29/motivos-e-consequencias-
da-aceleracao- 

A previsão é de José Eustáquio 

Alves, doutor e pesquisador 

em demografia. 

Todavia, diante de expressivos 

números é inevitável nos 

questionarmos: o evangelho 

que estamos pregando e 

vivendo está transformando 

nossas cidades? 

A igreja possui uma forte 

responsabilidade no campo 

social e a ajuda aos 

necessitados, encontrada na 

passagem do evangelho de 

Mateus 25:31-46, é uma 

expressão da verdadeira 

comissão integral da Igreja 

deixada por Jesus Cristo, pois 

envolve não apenas o alimento 

espiritual do homem, mas 

também do corpo e da alma, e 

em todas as suas necessidades. 

Esta incumbência vem sendo 

deixada de lado por muitos 

cristãos atualmente. Nessa 

passagem, Jesus mostra-se 

preocupado com a justiça 

social. 

Os apóstolos Pedro, Tiago e 

João recomendaram a Paulo e 

a Barnabé para não se 

esquecerem dos pobres; e o 

apóstolo Paulo, em Gálatas 

2:10, disse:  

da-transicao-religiosa-no-brasil-
artigo-de-jose-eustaquio-diniz-alves/, 
consulta em 07 de abril de 2021. 
26 A Comissão de Lausanne para a 
Evangelização Mundial (Lausanne 
Committee for World Evangelization, 
LCWE), mais conhecida como 
Movimento de Lausanne, é um 
movimento evangélico global que 
nasceu no Congresso Internacional 
sobre Evangelização Mundial em 

“Recomendando-nos somente 

que nos lembrássemos dos 

pobres, o que também procurei 

fazer com diligência”. 

A responsabilidade da Igreja 

no campo dos desfavorecidos é 

imensa; além dos delinquentes, 

dos dependentes químicos, dos 

órfãos, dos velhos e dos 

necessitados. A ajuda aos 

pobres é aquilo inato à igreja, 

porque o verdadeiro amor de 

Cristo para com os nossos 

semelhantes é o motivo da 

existência da igreja. Para isso, 

basta olhar ao nosso redor para 

encontrar esses tais 

desfavorecidos - não é 

definitivamente necessário ir 

muito longe -, basta “sair para 

fora” das quatro paredes dos 

templos. Essa é a definição da 

verdadeira Eclésia. 

Infelizmente, muitas igrejas se 

limitam a exercer suas 

atividades de forma interna, 

fechadas entre quatro paredes. 

A igreja precisa se 

conscientizar de que ela está 

inserida na sociedade para 

servi-la de forma integral. 

O Comitê de Lausanne,26 após 

requisitar uma consulta para 

discutir o tema da relação 

entre responsabilidade social e 

1974. Neste evento, que decorreu em 
Lausanne (Suíça), estiveram 
presentes 2700 delegados de mais de 
150 países. Organizado por Billy 
Graham e John Stott, o Movimento 
de Lausanne deu origem a vários 
encontros estratégicos a nível global, 
onde se inclui o encontro de Lausanne 
em 1974, o de Manila (1989) e o da 
Cidade do Cabo, na África do Sul 
(2010). 



Edição Nº 8 | página 25  
 

evangelização, chegou à 

conclusão de que seria mais 

fácil dividir a responsabilidade 

social cristã em duas 

categorias, “serviço social” e 

“ação social”, e foram 

separadas da seguinte forma: 

a) SERVIÇO SOCIAL: 

Socorrer o ser humano em suas 

necessidades; Atividades 

filantrópicas; Procurar 

ministrar a indivíduos e 

famílias; e Obras de caridade. 

b) AÇÃO SOCIAL: Eliminar 

as causas das necessidades; 

Atividades Políticas e 

econômicas; Procurar 

transformar as estruturas da 

sociedade; e Busca da Justiça.27 

Com o passar dos anos e com o 

crescimento do Evangelho e 

consequentemente da Igreja, 

algumas necessidades foram 

surgindo e tomando o lugar 

muitas vezes das necessidades 

básicas. Com isso, a Igreja foi 

perdendo sua referência inicial 

(Atos 2) e infelizmente 

abandonou muitas ideologias 

cristãs ensinadas por Jesus e 

princípios bíblicos. 

Russell P. Shedd, em seu livro 

Justiça Social e a Interpretação 

da Bíblia,28 comenta como a 

justiça social esteve presente 

em boa parte do Antigo 

Testamento, onde as leis de 

Israel foram instituídas por 

Deus a fim de criar e manter 

uma sociedade justa para 

todos os seus membros, 

 
27 O PACTO DE LAUSANNE. V.4. Série 
Lausanne. São Paulo/Belo Horizonte: 
ABU/Visão Mundial, 1983. 

independente de classe ou 

posição, e que Deus rejeita 

totalmente qualquer 

separação entre religião e 

justiça, pois a legislação social 

e as regras de culto são 

justapostas no Pentateuco 

para sublinhar o princípio de 

que Deus ordena aos homens e 

mulheres que não só 

mantenham uma relação 

vertical adequada com ele, 

mas também atribuam a 

necessária importância ao seu 

relacionamento com a criação 

e, especialmente, com o seu 

próximo. 

Já no Novo Testamento, a 

Teologia não está dissociada 

da vida: os cristãos são 

obrigados a praticar a retidão, 

e a levantar suas vozes contra 

a injustiça. Só assim, terão 

condições de demonstrar 

fidelidade a Deus e a 

veracidade de sua profissão de 

fé como cristãos membros da 

Igreja, cujo cabeça é Cristo. 

A Palavra de Deus é incisiva 

quando trata da questão social 

da igreja:  

“Não te furtes de fazer o bem a 

quem de direito, estando na tua 

mão o poder de fazê-lo. Não 

digas ao teu próximo: Vai e 

volta amanhã; então, te darei, se 

o tens agora contigo.” 

(Provérbios 3:27-28) 

Para Martinho Lutero, famoso 

reformador, pregador e 

teólogo, o elemento religioso é 

28 SHEDD, P. Russel. Justiça social e a 
interpretação da Bíblia - 2ª Ed. São 
Paulo: Vida Nova, 2013, p. 113. 

construído na história, em 

meio aos fenômenos sociais, 

aos políticos e aos econômicos. 

Ainda, segundo Lutero, o 

cristão é cidadão pertencente 

ao Reino de Deus e ao reino 

deste mundo. Sob o prisma de 

Lutero, o ser humano 

responsável diante de Deus e 

da autoridade civil. Por isso 

mesmo, ele dá ênfase ao papel 

social do cristão em suas 95 

teses.29 Dentre elas 

destacamos: 

43º – Os cristãos devem ser 

ensinados que aquele que dá ao 

pobre ou empresta ao necessitado 

pratica uma obra melhor do que 

comprar perdões. 

45º – Os cristãos devem ser 

ensinados que aquele que vê um 

homem em necessidade, e passa 

por ele, e dá (seu dinheiro) por 

perdões, não compra as 

indulgências do papa, mas a 

indignação de Deus. 

Afinal de contas, qual a 

relação entre responsabilidade 

social e evangelização? Neste 

sentido, lembra Stott: 

“Muitos temem que quanto mais 

nós, os evangelicais, nos 

comprometermos com um, tanto 

menos estaremos comprometidos 

com o outro, e que, caso nos 

comprometamos com ambos, um 

dos dois com certeza sairá 

prejudicado; e, especialmente, 

que uma preocupação com a 

responsabilidade social 

certamente acabará embotando 

29http://www.monergismo.com/text
os/credos/lutero_teses.htm, consulta 
em 07 de abril de 2021. 



Revista Fé Cristã 

nosso zelo evangelístico. Ao 

contrário do que muitos pensam, 

entendo que a tarefa da Igreja 

deve abarcar as duas ações, a 

evangelizadora e a social. Ora, se 

houver fidelidade ao Evangelho 

de Jesus, a Igreja não cometerá 

o equívoco de priorizar uma ação 

em detrimento da outra. No 

entanto, creio, ainda, que se deve 

usar o bom senso ao decidir qual 

será a atividade a encabeçar o 

contato da Igreja com dada 

comunidade. Conquanto devam 

andar juntas, a evangelização e 

a ação social podem existir 

independentemente”.30 

Amar ao próximo é o segundo 

maior mandamento da Bíblia, 

depois de amar a Deus sobre 

todas as coisas. Todos as 

outras regras dependem desses 

dois mandamentos. 

Todavia, há outro lado da 

mesma moeda a ser 

considerado. 

Em nome das boas obras e do 

amor ao próximo, não se pode 

transformar o evangelho 

apenas em uma missão social, 

muito menos socialista. 

Apenas praticar caridade e 

boas ações não transforma 

alguém em discípulo de Jesus. 

A grande comissão (Mateus 

29:19 - Marcos 16:15) não nos 

envia para fazer caridade, mas 

sim discípulos. 

Na verdade, todo o discípulo 

de Jesus pratica boas obras 

(Mateus 5:16), mas nem todos 

 
30 STOTT, John R. W. John Stott 
Comenta o Pacto de Lausanne. São 

os que praticam boas obras são 

discípulos de Jesus. A 

motivação é determinante. 

Afinal de contas, maçons, 

espíritas e outros membros de 

inúmeras entidades praticam 

obras louváveis, mas somente 

isso não os faz discípulos de 

Jesus. 

Ao olharmos para o contexto 

do Sermão da montanha, vemos 

que, antes de falar na prática 

de boas obras, Jesus elenca 

uma série de bem-

aventuranças, e elas dizem 

respeito à humildade de 

espírito, justiça, misericórdia, 

pureza, pacificação e 

perseguição. 

A igreja precisa ser eficiente no 

serviço social, mas o evangelho 

de Jesus é capaz de 

transformar a base, 

eliminando os motivos da 

desigualdade. Nesse ponto, 

compartilho das inquietações 

do Pr. Alves que, em seu livro 

Missão Urbana, questiona:31 

• Se a Igreja cresce, por que o 

nível de marginalidade não 

diminui? 

• Se a Igreja cresce, por que o 

nível de imoralidade não 

diminui? 

• Se a Igreja cresce, por que o 

nível de violência não diminui? 

• Se a Igreja cresce, por que o 

nível de corrupção política não 

Paulo: ABU Editora, 1. ed. 1983, p. 
129. 

diminui? 

• Se a Igreja cresce, por que o 

número de divórcios não 

diminui? 

A inexistência da relação 

inversamente proporcional já 

nos mostra que nosso 

evangelismo e a prática do 

evangelho, cremos, no mínimo 

necessita de atenção, e não 

importa quanta caridade 

façamos. 

O evangelho é sim uma das 

mais poderosas armas de 

transformação social, mas não 

por causa da ação social. Essa 

decorre da transformação 

profunda que o Espírito Santo 

gera no crente (Efésios 4:28 - 

Filipenses 4:8 - 1 Pedro 1:15 – 

2 Coríntios 7:1 - 1 

Tessalonicenses 4:7). 

Se quisermos ver nossas 

cidades transformadas, 

precisamos viver o evangelho 

de Cristo na sua totalidade. 

Não devemos nos enganar 

pensando que todos os 

frequentadores de templos ou 

filantropos são discípulos de 

Jesus. Discípulos de Jesus são 

aqueles que nasceram de novo 

(João 3:3 – Romanos 6:4) e, 

negando a si mesmos (Lucas 

9:23), seguem os mandamentos 

do Cristo ressuscitado (João 

14:15). 

 

31 ALVES, José. Missão Urbana. 
Estratégia para conquistar cidades. 
Rio de Janeiro: CPAD, 2020, p. 30. 



Edição Nº 8 | página 27  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

m 2008 o jornal The 

Guardian, na Grã-

Bretanha, fez uma 

matéria especial com o título 

“Conhecimento é poder - O 

Futuro das Cidades”. Um dos 

escritores opinou dizendo que  

“10 anos atrás, cidades eram 

vistas como contribuintes vitais 

para a economia global. Isso não 

é mais verdadeiro. Hoje, cidades 

são a economia global ... as 40 

maiores cidades, ou mega 

regiões, são responsáveis por 

dois terços da produção 

mundial.”32 

Recentemente, um artigo no 

site   da   reunião   de   2020   do  

 
32 Ian Wylie, “Knowledge Is Power”, 
The Guardian (30 de Setembro, 
2008), em 
https://www.theguardian.com/societ
y/2008/oct/01/cities.regeneration.uk 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

World Economic Forum 

confirmava a matéria do The 

Guardian com o título: “Olhe 

para as cidades, não para os 

estados-nação, para resolver 

nossos maiores desafios.”33  

Apesar de todas as minhas 

suspeitas com os objetivos do 

WEF (entre eles o propósito de 

desvalorização das nações e a 

imposição de uma nova ordem 

mundial, ou “Great Reset”, em 

suas palavras34), o artigo 

afirma algo inegável: as 

cidades estão se tornando cada 

vez mais importantes no 

cenário mundial, até mais que 

as nações. 

Albert Mohler, presidente do 

Seminário Teológico Batista 

do Sul, em Louisville, 

Kentuky,      quando      leu      o  

33https://www.weforum.org/agenda/
2020/01/cities-mayors-not-nation-
states-challenges-climate/ 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

relatório especial de 2010 – “O 

Futuro das Cidades” – do 

Financial Times, respondeu 

dizendo:  

“Isso é muito claro – as cidades 

estão onde o povo está. No 

decorrer de menos 300 anos, 

nosso mundo mudou de um no 

qual somente 3% das pessoas 

viviam nas cidades para um no 

qual 80% são residentes de áreas 

urbanas. Se a Igreja Cristã não 

aprender novas formas de 

ministério urbano, nós vamos 

nos encontrar do lado de fora 

olhando para dentro. O 

evangelho de Jesus Cristo 

precisa convocar uma nova 

geração de cristãos 

comprometidos dentro dessas 

numerosas cidades. Como esses 

34https://www.youtube.com/watch?
v=uPYx12xJFUQ&amp;ab_channel=
WorldEconomicForum 

E 



Revista Fé Cristã 

novos números deixam claro, 

realmente não há escolha.”35 

Temos, portanto, diante de 

nós, o desafio de compreender 

o quadro que está se formando 

atualmente na história 

mundial, conhecer as cidades 

nas quais estamos inseridos e 

entender como aplicar o 

evangelho nesta oportunidade 

que se abre. Antes de tudo, 

porém, temos de encarar o 

desafio de rever nossos 

conceitos sobre as cidades. 

Digo isso porque a maioria das 

literaturas cristãs sobre 

cidades focam sua atenção nos 

problemas internos das áreas 

urbanas e apontam para o 

ministério nas cidades como 

um ministério que deve 

arrumar esses problemas. 

Assim, intencionalmente ou 

não, as cidades têm sido 

pintadas somente como 

lugares problemáticos ao invés 

de lugares de oportunidades 

para o avanço do evangelho. 

Partindo desse ponto de vista 

geral sobre as cidades, as 

pessoas tendem a adotar uma 

de duas abordagens. A 

primeira delas seria a tentativa 

de fugir das cidades. Pensando 

nas cidades como lugares 

perigosos e intimidadores, 

algumas pessoas que moram 

fora dos grandes centros se 

aventuram a ir para as cidades 

somente quando é 

absolutamente necessário. 

Algumas que vivem nas 

cidades sonham em sair delas. 

 
35 Albert Mohler, “From Megacity to 
‘Metacity’ – The Shape of the 
Future”, AlbertMohler.com, 

A outra abordagem seria a de 

usar as cidades. Essa 

abordagem vê as cidades como 

um lugar de oportunidade para 

as pessoas conquistarem 

aquilo que desejam, o que pode 

incluir títulos, riquezas, 

experiências, prazeres. Mas 

seriam essas duas abordagens 

as únicas opções? Creio que 

não. Há um chamado da parte 

de Deus para abordarmos as 

cidades de maneira incomum. 

Porém, antes de tratar dessa 

abordagem, penso ser 

importante entendermos a 

posição que os cristãos ocupam 

em relação às cidades.  

Quando uma pessoa vem à 

Cristo, recebe da parte de Deus 

uma nova cidadania (Efésios 

2:19; Filipenses 1:27,3.20; 

Hebreus 12:22), a cidadania 

celestial de alguém que 

pertence à nova Jerusalém 

(Apocalipse 21:1-3). No 

entanto, enquanto a história 

da Redenção se desenrola até 

encontrar seu glorioso fim, 

Deus faz com que os cidadãos 

celestiais vivam nas cidades 

terrenas para que atuem como 

a alma dessas cidades, 

influenciando-as com o poder 

de Cristo. Não é por outro 

motivo que Jesus chama os 

cristãos de o “sal da terra” e a 

“luz do mundo” (Mateus 5:13-

14). Quando os cristãos 

ignoram essa sua identidade, 

eles tendem a viver nas cidades 

terrenas com uma espécie de 

sobrecontextualização. O que eu 

https://albertmohler.com/2010/04/2
2/from-megacity-to-metacity-the-
shape-of-the-future/ 

quero dizer é que, quando os 

cristãos ignoram o fato de que 

são cidadãos do céu vivendo na 

terra para exercer uma 

influência positiva em nome de 

Cristo, eles simplesmente 

assimilam a vida da cidade em 

que estão e permitem que os 

objetivos e sonhos das cidades 

se sobreponham à sua 

cidadania celestial e aos 

objetivos que essa nova 

cidadania traz. Por outro lado, 

alguns podem seguir pelo 

caminho oposto, da 

subcontextualização, isto é, 

tornam a fé algo privativo, 

sem contato com a realidade 

da vida na cidade em que 

estão. 

Abandonar ou privatizar as 

convicções cristãs é algo que 

acontece com frequência, mas 

o segundo erro é 

particularmente sutil porque 

traz consigo a sensação de que 

não se trata de um abandono 

da fé, mas uma afirmação dela. 

Porém, quando alguém 

privatiza a fé cristã e não se 

engaja no mundo com a 

mensagem do evangelho, esse 

alguém, sem perceber, tem 

abandonado sua convicção 

cristã. A essência do 

Cristianismo é pública, e não 

privada. Nós somos chamados 

à proclamação e influência, e 

não somente para receber 

bençãos particulares. 

Acredito que a maioria dos 

cristãos está familiarizada com 

a ideia de que devem estar no 



Edição Nº 8 | página 29  
 

mundo, mas não pertencer ao 

mundo. Esse princípio é 

derivado de João 17, no qual 

Jesus reconhece que seus 

discípulos estão “no mundo” 

(v.11), enquanto declara que 

“eles não são do mundo” (v.16). 

Mas, em sua oração ao Pai, 

Jesus não diminui a tensão 

entre esses pontos. Na 

verdade, ele fortalece essa 

tensão dizendo: “Não peço que 

os tires do mundo, e sim que os 

guardes do mal.” (v.15). Essa 

tensão nos coloca numa 

posição intermediária, isto é, 

nem somos chamados à 

sobrecontextualização, nem à 

subconxtualização, antes somos 

chamados a contextualizar 

nossa fé na cidade. O que isso 

significa é que, para se 

relacionar com a cidade 

inteligentemente, bem como 

compartilhar a fé com 

credibilidade, o cristão precisa 

conhecer a cidade em que está, 

entender seus valores, medos, 

sonhos e atitudes e, então, 

comunicar a fé de forma que 

ela seja dirigida às reais 

necessidades daquele lugar. 

O entendimento do nosso 

papel em relação às cidades, 

como sendo o de cidadãos 

celestiais que atuam neste 

mundo, estabelece a base para 

entendermos a abordagem que 

nos cabe em relação às cidades. 

Não somos chamados nem 

para abandonar as cidades, nem 

para usar as cidades, mas 

somos chamados por Deus 

para servir às cidades. Esta 

abordagem é estabelecida 

pelos dois grandes 

mandamentos:  

“Amarás o Senhor, teu Deus, de 

todo o teu coração, de toda a tua 

alma e de todo o teu 

entendimento [e...] amarás o 

teu próximo como a ti mesmo.” 

(Mateus 22:37,39) 

As cidades são simplesmente 

os lugares mais cheios de 

“próximos”. Elas são os lugares 

com a mais alta e diversa 

concentração de pessoas que se 

pode encontrar. Então, é 

preciso pensar nas cidades 

como um lugar repleto de 

próximos para conhecer, amar 

e se relacionar por meio do 

evangelho. Posso até ir mais 

longe e dizer que cidades são 

pessoas. Nós geralmente 

pensamos em cidades como 

uma “selva de pedras”, um 

aglomerado de grandes 

construções, mas essas coisas 

são produtos da cidade. 

Porém, cidades repletas de 

prédios, mas sem pessoas não 

são cidades de fato. Cidades 

são feitas de carne e osso. Sem 

pessoas não há cidades. Isso 

explica o porquê de Deus se 

importar com as cidades nas 

Escrituras e porque nós, 

igualmente, deveríamos nos 

importar. 

Agora, para servir as cidades 

de forma inteligente e amá-las 

de forma efetiva, 

contextualizando nossa fé na 

aplicação do evangelho às suas 

necessidades, nós precisamos 

conhecer as cidades onde 

estamos e entender sua 

personalidade única. Existem 

algumas questões que nos 

ajudam a descobrir o DNA da 

cidade. Podemos começar por 

saber qual é a história daquela 

cidade; quais são os valores 

daquela cidade; quais são seus 

sonhos; quais são seus medos; e 

qual é a personalidade, isto é, o 

caráter e o temperamento 

daquela cidade. Conhecer e 

descobrir essas coisas nos 

prepara para a ação. 

Posso dizer que essa era 

praticamente a tática do 

apóstolo Paulo por todas as 

cidades que ele passava. Paulo 

conhecia a história das cidades 

por onde passava e se dirigia a 

elas a partir da percepção que 

tinha da personalidade de cada 

uma. Por exemplo, Jerusalém 

tinha sua personalidade 

resumida na palavra 

“tradição”; Roma – “poder”; 

Atenas – “conhecimento”; 

Éfeso – “religião”. Então 

Paulo desafiava essas cidades, 

apresentando uma nova 

direção por meio do evangelho 

do Senhor Jesus. Em resumo, a 

tática envolvia conhecer a 

história da cidade, desafiar a 

história da cidade e, por meio 

do evangelho, refazer a 

história da cidade. 

Entender o chamado de Deus 

para amar o próximo e, com 

isso, a abordagem de servir a 

cidade estabelece a diferença 

entre ser uma igreja na cidade 

ou ser uma igreja para a 

cidade. Infelizmente, a maioria 

das igrejas tem seguido pelo 

caminho perigoso da 

subcontextualização, isto é, elas 

têm se tornado meramente 

igrejas nas cidades, sem 

nenhum efeito transformador 

para os lugares onde estão. 



Revista Fé Cristã 

Outras, ignorando a realidade 

de cidadania celestial, têm 

seguido pelo caminho da 

sobrecontextualização, que nada 

mais significa do que abraçar 

os valores e sonhos da cultura 

ao redor. Nem uma e nem 

outra conseguem servir à 

cidade adequadamente. Uma 

se torna distante e a outra 

irrelevante. 

Nós, cristãos, portanto, 

precisamos repensar nosso 

entendimento sobre as cidades 

e resgatar um olhar mais 

positivo sobre elas para 

cumprirmos nosso chamado. 

Joel Kotkin, no livro A 

Cidade: Uma História Global, 

sugere três abrangentes 

categorias sobre as 

características das cidades. Ele 

diz que  

“elas nos mantêm seguros, 

sociáveis e moldam nosso 

entendimento e consciência do 

sagrado. Colocando de outra 

maneira, cidades são centros de 

poder, cultura e 

espiritualidade”.36  

Elas são centros de poder 

porque promovem segurança 

física, econômica e 

governamental. São centros 

culturais porque, na 

aglomeração de ideias, 

funcionam como um motor 

criativo. E são centros de 

espiritualidade porque são 

construídas em cima das coisas 

sobre as quais a humanidade 

tenta derivar seu significado e 

propósito. Esteja centralizada 

ao redor de uma mesquita ou 

de um distrito financeiro, uma 

catedral ou um setor de 

entretenimento, toda e 

qualquer cidade é construída 

em honra e adoração a algum 

tipo de “deus”. Há uma 

multiplicidade religiosa 

inigualável nas cidades. Seja 

em uma religião formal ou em 

uma religião funcional, as 

pessoas na cidade estão sempre 

em estado de adoração, ainda 

que seus deuses não sejam 

entidades definidas, mas coisas 

como poder, fama, posses, 

privilégios e conforto. E as 

cidades vão se moldando ao 

que elas mais reverenciam. 

Cidades são centros de 

adoração porque elas estão 

cheias de adoradores – pessoas 

que entregam suas vidas 

àquilo que acreditam 

preenchê-las. E todos esses 

adoradores são muito abertos 

para encontrar novos objetos 

de adoração. 

Alguns podem achar essa 

espécie de abertura espiritual 

ameaçadora, mas sugiro que 

deveríamos entender isso como 

uma ótima oportunidade. Foi 

precisamente esse tipo de 

procura espiritual urbana que 

providenciou o contexto para a 

rápida propagação do 

evangelho no primeiro século. 

Dessa forma, o fenômeno 

global de urbanização 

providencia uma incrível 

oportunidade para propagar e 

influenciar o mundo todo com 

o evangelho, que a Igreja não 

tem visto desde seus primeiros 

dias. Para que isso aconteça, as 

igrejas locais precisam ser mais 

do que igrejas na cidade. 

Precisam ser igrejas para a 

cidade, que verdadeiramente 

amem as pessoas ao redor, 

servindo-as e apresentando a 

elas o que suas almas tanto 

procuram e que as cidades não 

podem oferecer: um verdadeiro 

e profundo relacionamento 

com o Criador que só é possível 

através da gloriosa salvação 

em Cristo Jesus. 

 
36 Joel Kotkin. The City: A Global 
History (New York: Modern Library, 
2006), ixx. 10. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“A igreja nunca foi uma 

comunidade desprovida de todo 

contato com o mundo exterior.”37 

cristianismo deve 

significar em todos os 

níveis da vida 

humana, e a diferença dessa 

“Vida” propagada pelo 

evangelho deve ser visível em 

todos os campos. A 

importância de cristãos em 

todas as áreas e em todas as 

esferas profissionais é 

enfatizada por Hans 

Rookmaaker, quando escreve 

que pregar o evangelho e dizer 

que em Cristo há vida sem ser 

capaz de mostrar algo da 

realidade dessa vida, sem 

dialogar      com      o      mundo  

 
37 GONZÁLEZ, Justo. A Era dos 
Mártires (São Paulo. Vida Nova, 
1995), p. 15. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

exterior, seria falar ao vento e 

algo que logo começaria a soar 

falso. Sobre essa questão, o 

autor faz menção a C. S. Lewis 

em seu livro A Arte não Precisa 

de Justificativa: 

“A diferença deve ser visível em 

todos os campos. Como diz C. S. 

Lewis de maneira tão bela, já 

temos livretos e panfletos cristãos 

em número suficiente; porém, se 

quisermos a recristianização da 

Europa e dos Estados Unidos, 

isso não acontecerá se as pessoas 

não conseguirem encontrar um 

bom livro em certa área do 

conhecimento e descobrir que ele 

foi produzido por cristãos”.38 

Como lemos nas Escrituras, a 

igreja como corpo de Cristo é 

composta por muitos 

membros, todos com funções 

diferentes      e     que,     juntos,  

38 ROOKMAAKER, Hans. A Arte não 
precisa de Justificativa (Viçosa, MG. 
Ultimato: 2010), p. 35. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

realizam o bom funcionamento 

do todo. Segundo a pergunta 

nº 4 do Catecismo Nova Cidade, 

o homem foi feito para 

glorificar a Deus, e, segundo 

Joe Rigney,39 sendo ele o 

“homo adorans” (homem que 

adora), deve incluir toda a sua 

vida neste ato (de adorar); 

nenhuma esfera de sua 

existência deixa de ser 

importante - e nesta frase está 

a ênfase de tudo que será 

abordado neste breve artigo. O 

levantar, as tarefas rotineiras, 

o trabalho, os estudos, o culto, 

o entretenimento, a saúde, a 

alimentação, e tudo por onde 

move-se o ser humano e que o 

forma é importante, devendo 

estar de acordo com a vida 

redimida por Cristo, pois Ele é 

Senhor da vida cristã integral. 

Esse ensinamento das 

Escrituras sobre a Igreja como 

Corpo, deveria eliminar o 

39 RIGNEY, Joe. As Coisas da Terra 
(Brasília – DF. Editora Monergismo, 
2017), p. 98. 

O 



Revista Fé Cristã 

sentimento de inutilidade que 

muitos irmãos revelam ter 

acerca de si mesmos no 

evangelho, sentindo-se sem 

valor na missão do Reino por 

não exercerem papel aparente 

em suas igrejas locais. Muitos 

irmãos relatam esse tipo de 

pensamento assombroso, e até 

ouvem tal coisa de outros, em 

tom de advertência. Pessoas 

sinceras sofrem com esse peso, 

muitas vezes, por causa de 

exposições incompletas (ou a 

falta de exposições) sobre a 

amplitude do Reino de Deus, 

da remissão de Deus para o 

homem TODO (o que inclui 

seu intelecto e sua 

criatividade). 

Para Deus, o homem e tudo o 

que este faz importa. Ele não 

faz novos homens apenas para 

cultuá-lo dentro do templo, 

para que “lá fora”, em casa, no 

trabalho, nas férias, na 

faculdade, estes se portem 

como mornos, desprovidos de 

propósito e faltos em 

intrepidez. 

Francis Schaeffer escreve 

sobre o senhorio de Cristo logo 

no início do livro A Arte e a 

Bíblia, apresentando um 

sistema que ajuda a perceber o 

significado de ser uma pessoa 

“plena cuja vida como um todo 

está sob o senhorio de Cristo”, de 

modo a não limitar Seu 

senhorio a uma pequena área 

da realidade, e sim para nossa 

vida como um todo e nossa 

cultura. Nesse sistema, o autor 

mostra quatro coisas muito 

claras que a Bíblia nos deixa: 

Deus fez o homem todo, e em 

Cristo ele todo é redimido; 

Cristo é Senhor do homem 

todo e da vida cristã integral, e 

quando Jesus voltar, o homem 

todo terá uma redenção 

completa. 

Essa concepção da totalidade 

do homem e a menção 

repetitiva do “todo”, confere 

sentido à sua existência em 

todas as áreas do viver, 

começando pelo cuidado com 

as coisas terrenas enquanto 

buscamos as do céu. Em outras 

palavras, a vida diária se 

apresenta como importante 

tanto quanto o tempo dentro 

da igreja, pois, assim como 

louvamos com maior ênfase as 

coisas do céu no culto, o 

mesmo devemos fazer no dia a 

dia. No livro As Coisas da 

Terra, Joe Rigney nos ensina a 

ver que, à luz da face de Deus, 

essas coisas da terra não 

perdem seu brilho, e sim Ele 

brilha em tudo que é bom, e 

isto deve-nos fazer viver com 

empolgação mesmo a menor 

das ações executadas nos dias 

ordinários.  

O alegrar-se com o trabalho e a 

vida em família (é dom de 

Deus. Ver Eclesiastes 5:19, 

9:9), cuidar do que lhe é dado 

(Gênesis 2:15), gozar da 

mocidade (Eclesiastes 11:9), e 

viver aventuras de obediência, 

como descrito por Justo 

González (A Era dos Mártires - 

p. 14), são presentes de Deus 

nesta terra, dos quais o homem 

refeito para buscar Seu Reino 

em primeiro lugar, pode 

desfrutar, cuidar e louvar. 

Tem-se nessas palavras das 

Escrituras, um alcance da 

realidade extremamente 

comum da rotina: o evangelho 

verdadeiro é capaz de dar 

sentido à tudo como adoração 

e confiança à Deus. 

Por que toda essa abordagem? 

Para novamente clarear que 

Deus é Senhor da vida cristã 

integral, do homem como 

adorador no culto e “fora” 

dele, de seu cuidado para com 

a ordem do culto tanto quanto 

para com a ordem em sua casa, 

de suas palavras com irmãos 

na igreja e as mesmas no 

trabalho, e de seu 

posicionamento e contribuição 

perante a cultura. O homem 

como um todo importa. 

No Evangelho, temos a vida 

cristã sendo exercitada em 

todas as áreas, e a partir deste 

entendimento, percebemos 

quão útil todos nós podemos 

ser em cada tarefa que nos for 

confiada. Pense no seu 

trabalho. Nele, você tem 

contatos que seu pastor não 

tem, de maneira que é 

privilegiado com este alcance, 

e é aqui que entraremos na 

importância de cristãos em 

todas as áreas, inclusive nas 

profissionais, de modo que, por 

este meio, e através do 

indivíduo cristão, o 

cristianismo venha a dialogar 

com o “mundo externo” de 

González. 

Recordemos os séculos 

anteriores, nos quais o 

evangelho se alastrou pelo 

mundo de diferentes formas, e 

uma delas era a vida 



Edição Nº 8 | página 33  
 

profissional dos cristãos: 

comerciantes que iam de um 

lugar ao outro e eram cristãos 

e, assim, o cristianismo 

chegava frequentemente a 

alguma nova região, não 

levado por missionários ou 

pregadores itinerantes, 

outrossim por mercadores, 

escravos e outras pessoas que 

por diversas razões se viam 

obrigadas a viajar. Estes, se 

valeram da sua realidade para 

atingir muitos cidadãos, 

evidenciando também que  

“a igreja nunca foi uma 

comunidade desprovida de todo 

contato com o mundo exterior”.40 

Ainda dentro do ramo 

profissional, mais um destaque 

válido a ser mencionado é a 

excelência. Schaeffer defende 

que “a busca pela excelência 

também é uma maneira de 

louvar à Deus”,41 o que de fato 

inclui nosso ofício. 

Trabalhamos todos, a todo 

momento, para o Reino, de 

modo que  

“o cristianismo verdadeiro; as 

coisas, ações e esforções 

humanos só alcançam seu 

significado a partir de seu 

relacionamento com Deus”.42 

Em resumo, estamos existindo 

em um mundo grande e ferido 

o bastante para precisar de luz 

em cada parte de sua esfera. 

Precisamos de mordomos - 

pessoas redimidas que sirvam 

umas às outras em amor, 

pessoas dispostas e criativas 

para dialogar com a cultura, 

músicos cristãos que 

componham sobre as árvores, 

as aves, a cruz, o café, a vida 

vivida em sua totalidade. 

Como diz a citação 

mencionada no início do texto, 

precisamos, cada vez mais, 

encontrar um bom livro em 

certa área do conhecimento e 

descobrir que ele foi produzido 

por cristãos. Artistas com a 

mente renovada e o coração em 

Deus que inspirem através da 

excelência de seu trabalho 

(seja visível a todos ou em 

casa). 

Esse texto, apesar da ênfase 

em diversos pontos, tem a 

intenção de evidenciar a 

importância do ser humano 

como ser redimido por Cristo 

EM TODAS AS ÁREAS DA 

VIDA - TODAS! E, por isso, 

por este mesmo fato de ser ele 

nova criatura, é que está apto 

a criar, imaginar, trabalhar, 

dialogar, e influenciar um 

mundo velho, em ruínas. 

Precisamos restaurar o 

significado de nossas ações e 

esforços e mostrar a diferença 

que as Escrituras fazem em 

todas as áreas do nosso viver, 

contrastando com o mundo 

onde “a televisão mostra que o 

consumismo, a violência, o sexo, 

o entretenimento e o escapismo 

fáceis, em um mundo totalmente 

secularizado, são as únicas 

realidades que sobraram” - o 

que evidencia o quanto o 

mundo está desviado de um 

fundamento aceitável. 

Portanto, “pranteiem, orem, 

pensem e trabalhem!”,43 façam o 

melhor onde estiverem, 

dediquem-se em suas 

profissões, em suas vidas 

devocionais, nas disciplinas 

espirituais, cientes de que Deus 

ainda não terminou a obra que 

em nós tem feito, e que, mesmo 

assim, usará esta mesma obra 

inacabada como meio para 

glorificá-lo e falar a um mundo 

néscio. 

 

 

 

 

 
40 GONZÁLEZ, Justo. A Era dos 
Mártires (São Paulo. Vida Nova, 
1995), p. 15. 

 

 

 

 

41 SCHAEFFER, Francis. A Arte e a 
Bíblia (Viçosa, MG. Ultimato: 2010), 
p. 34.  

 

 

 

 

42 Ibidem, p. 37. 
43 Ibidem, p. 30. 



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

medida que as 

proposições da esquerda 

histórica também se 

mostram falhas como frutos 

podres de uma árvore 

envenenada e a ideologia perde 

força de convencimento, a 

esquerda se reinventa. Os 

termos e pautas desgastados 

são adaptados, substituídos ou 

reutilizados de acordo com a 

conveniência do momento. É 

por isso que a esquerda pode 

ser vista como um amplo leque 

de pautas ideológicas no qual, 

além da suposta luta pela 

classe operária, foram 

abarcados ao longo do século 

XX até hoje os movimentos 

feministas, africanistas, 

LGBTQ+ etc. O termo da 

moda para definir os  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

esquerdistas hodiernos é o 

inspirador “progressista”, que 

mais do que as batidas pautas 

socioconômicas, evoca a 

militância por “direitos” ou 

mudanças de paradigmas 

relacionados às minorias 

representativas e grupos 

identitários. Será que isto é por 

acaso? Não. A esquerda é 

intrinsecamente “inventora de 

males” (Romanos 1.30). 

No século XX, conforme os 

desastres das políticas 

socialistas se desvendavam aos 

olhos do mundo, pensadores 

como Antonio Gramsci (1891-

1937), Max Horkheimer (1895-

1973) e Herbert Marcuse 

(1898-1979), três mentes 

diabólicas à serviço do 

humanismo, repensaram e 

reinventaram a esquerda. O  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

primeiro percebeu que o 

proletariado não alcançaria 

uma revolução bem-sucedida, 

muito menos à força. Gramsci 

então desenvolveu o conceito 

de “hegemonia cultural” e 

defendia que a implantação do 

comunismo deveria acontecer 

através da mente das pessoas. 

De modo resumido, o 

gramscismo tratava-se de 

mudar o pensamento da 

sociedade através da 

academia, da mídia, das artes, 

da literatura etc., de modo que 

seria impossível resistir ao 

socialismo, uma vez que todos 

o aceitariam culturalmente. 

Horkheimer e Marcuse, por 

sua vez, foram os principais 

teóricos da Escola de 

Frankfurt, de onde nasceu o 

marxismo cultural. Marcuse, 

inclusive é chamado de “pai da 

À 



Edição Nº 8 | página 35  
 

nova esquerda”.44 Em 

consonância com o 

gramscismo, esta nova corrente 

de pensamento revolucionário 

buscava substituir a velha 

retórica da classe operária 

explorada pela elite burguesa 

por outros “oprimidos” e 

“opressores”. O antigo operário 

explorado pelo patrão deu 

lugar à mulher submissa ao 

marido e ao patriarcado. Ao 

negro ou ao indígena segregado 

pelos brancos. Aos 

muçulmanos perseguidos pelos 

cristãos. Aos gays perseguidos 

pelos heterossexuais. Ser um 

homem cristão, branco e 

heterossexual virou tudo o que 

deveria ser odiado pelo 

militante ou simpatizante da 

nova esquerda, não 

importando se de fato, este 

homem seria machista, racista, 

intolerante ou homofóbico. A 

narrativa é sempre mais 

importante para a esquerda do 

que os fatos.45 

A mesma metodologia de 

engenharia social se aplica 

 
44 ROTHMAN, Stanley. The End of the 
Experiment: The Rise of the Cultural 
Elites and the Decline of America's 
Civic Culture. Routledge, New York, 
2016. 
45 LIND, Willian S. What is Cultural 
Marxism? Maryland Thursday 
Meeting. Disponível em 
<http://www.marylandthursdaymeet
ing.com/Archives/SpecialWebDocum
ents/Cultural.Marxism.htm> Acesso 
em 12 de out. de 2020. 
46 ROCKWELL, Lew. As Raízes Anti-
Humanas do Movimento 
Ambientalista. 04 de maio de 2010. 
Disponível em 
<https://www.mises.org.br/article/6
76/as-raizes-anti-humanas-do-

também a outro braço do 

humanismo. Examinemos 

brevemente alguns exemplos 

notórios: 

a) O ativismo ambiental (leia-

se ecossocialismo), uma 

mistura de neopaganismo e 

estatolatria.46 Que ninguém se 

engane: por trás da bela e 

heroica imagem de luta pela 

preservação da natureza, 

esconde-se a subserviência aos 

mais perversos objetivos 

políticos e mazelas espirituais, 

que vão desde uma deturpação 

da dieta humana até o 

panteísmo (Cf. Romanos 

1.23).47 

b) O movimento Black Lives 

Matter (Vidas Negras 

Importam, em tradução livre), 

o qual voltou aos holofotes 

recentemente e que ganhou 

apoio até de cristãos ingênuos 

ou confusos (incluindo 

celebridades diversas), são um 

bom exemplo de marxismo 

cultural na prática. Embora 

opor-se ao racismo seja 

movimento-ambientalista> Acesso 
em 12 de out. de 2020.   
47 LÖWY, Michael. O que é o 
Ecossocialismo, por Michael Löwy. 
Esquerda, 9 de fev. de 2019. 
Disponivel em < 
https://www.esquerda.net/artigo/o-
que-e-o-ecossocialismo-por-michael-
lowy-1/59573 > Acesso em 12 de out. 
de 2020. 
48 ELIGON John. When ‘Black Lives 
Matter’ Is Invoked in the Abortion 
Debate. 06 de jul. de 2019. Disponível 
em < 
https://www.nytimes.com/2019/07/
06/us/black-abortion-missouri.html > 
Acesso em 12 de out. 2020. 
49 LA BOTZ, Dan. O movimento “Black 
Lives Matter” organiza-se e procura 

legítimo e necessário, o 

movimento, além de depositar 

sua esperança de mudança 

social em ações meramente 

políticas (cf. Jeremias 17.5; 

Salmos 146.3) também apoia a 

legalização do aborto48 e as 

pautas LGBTQ+.49 Além de 

rejeitarem a verdade que 

apenas Cristo é a solução para 

o racismo (cf. Gálatas 3.28; 

Tiago 2.8-9), aquiescem a 

outros tipos de rebeldia contra 

Deus (Cf. Êxodo 20.13; 

Romanos 1.32), a qual se 

manifesta, inclusive, em 

ataques a igrejas e seus 

membros.50  

c) O feminismo, que 

independentemente de suas 

diferentes ondas e influências 

ao longo da história, sempre foi 

uma rebeldia contra a 

concepção bíblica da mulher 

na sociedade, é outra salutar 

ilustração de como negar que 

apenas Cristo é resposta para 

as tensões entre homem e 

mulher na sociedade (Cf. 

Gênesis 2.18; Efésios 5.22-

definir-se politicamente. Carta Maior, 
31 de maio de 2020. Disponível em 
<https://www.cartamaior.com.br/?/
Editoria/Antifascismo/O-movimento-
Black-Lives-Matter-organiza-se-e-
procura-definir-se-
politicamente/47/47651 > Acesso em 
12 de out. de 2020. 
50 RICHARDSON, Valerie.  'No place 
for God': Left-wing protesters turn 
focus to churches as vandalism, 
arson escalate. Disponível em 
<https://www.washingtontimes.com
/news/2020/jul/15/black-lives-
matter-protesters-turn-rage-
churches-r/ > Acesso em 12 de out. de 
2020. 



Revista Fé Cristã 

33).51 Nem é preciso mencionar 

que uma de suas principais 

bandeiras, o direito de 

assassinar seres humanos em 

formação no ventre, remonta 

ao culto a Moloque e outras 

divindades pagãs que 

requeriam o sacrifício de 

crianças (Cf Levítico 18.21). A 

única diferença é que o deus 

destas ativistas é seu próprio 

egoísmo. Vale ressaltar a 

participação de vários homens 

neste reavivamento pagão, 

seja pela covardia de serem 

pais ou mesmo pelo ativismo 

emasculado de quem considera 

o infanticídio intrauterino algo 

a ser respeitado ou apoiado (Cf 

Romanos 1.32). 

Por fim, a esquerda política, 

além de ser, desde o século 

XIX, a mais extrema 

personificação da idolatria e 

rebeldia contra Deus, 

empreende uma perfeita 

cartilha de desobediência ativa 

aos dez mandamentos (Êxodo 

20.3-17):   

01. Tem a ideologia como deus;  

02. Busca anular o modo 

prescrito de adorar ao único 

Deus vivo e verdadeiro 

erigindo ídolos em seu lugar;  

03. Toma o nome de Deus em 

vão, o significado de seus 

estatutos ou Lhe 

escarnecendo;  

 
51 CLARK, Kristen. Why Feminism and 
Christianity Can’t Mix. GirlDefined. 
Disponível em 
<http://www.girldefined.com/femini

04. Não deposita sua confiança 

no descanso eterno prometido 

por Deus a Seu povo;  

05. Subverte toda ordem de 

submissão e honra a 

autoridades familiares, 

eclesiásticas e civis 

personificadas no 

mandamento por “pai” e 

“mãe”;  

06. É o tipo de pensamento que 

político que mais matou e 

continuar a matar em todo o 

mundo, inclusive vidas 

intrauterinas;  

07. Promove todo tipo de 

relação sexual biblicamente 

ilícita, a saber, fornicação, 

adultério, homossexualismo e 

até pedofilia;  

08. Os fundamentos do 

pensamento político à 

esquerda têm a ver com a 

expropriação de bens 

particulares;  

09. A mentira é a principal 

arma da esquerda, uma vez 

que tudo é válido para 

sustentar as narrativas e a 

engenharia social que levam à 

busca e à aceitação do 

socialismo, não obstante os 

fatos;  

10. A cobiça e a falta de 

confiança na providência de 

Deus estão por trás não apenas 

sm-christianity-cant-mix > Acesso em 
12 de out. de 2020. 
52 WOLFF, Robert Paul. MOORE JR. 
Barrington. MARCUSE, Herbert. A 

das justificativas, mas de todo 

o projeto de poder socialista.  

E não sejamos ingênuos à 

ponto de acreditar que a 

esquerda política quer fornecer 

ao mundo apenas uma 

cosmovisão alternativa e 

romanticamente rebelde. Eles 

não querem ser apenas 

deixados em paz em sua 

desobediência ao padrão moral 

que nos foi dado por Deus. A 

esquerda pressupõe silenciar e 

destruir quaisquer opositores e 

críticos. Embora apregoem 

“tolerância”, os esquerdistas 

destilam intolerância desde os 

jacobinas até à New Left. O 

próprio Marcuse, em 

Repressive Tolerance assume: 

“A tolerância estende-se a 

políticas, condições e modos de 

comportamento que não 

deveriam ser toleradas porque 

elas estão impedindo, se não 

destruindo as chances de criar 

uma existência sem medo é 

miséria. Esta sorte de tolerância 

fortalece a tirania da maioria 

contra o que os autênticos 

liberais protestaram [...] 

Tolerância libertadora, então, 

significaria intolerância contra 

movimentos da Direita e 

tolerância de movimentos da 

Esquerda.”52 

Certamente, os justiceiros 

sociais (leia-se idiotas úteis) 

que compõem as inúmeras e 

multifacetadas fileiras da 

militância esquerdista 

Critique of Pure Tolerance, Beacon 
Press, 1969, p.82, 109. 



Edição Nº 8 | página 37  
 

ignoram a maior parte do que 

os teóricos que os manipulam 

realmente postulavam. Mas, 

nós, cristãos, deveríamos sabê-

lo. Que Deus nos livre de 

imaginar, por um segundo, que 

a esquerda possui alguma 

consonância com a doutrina 

que recebemos através das 

Escrituras.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Olá, meus queridos! A Paz! 

omo eu havia dito a 

vocês, da última vez, 

vamos encerrar, neste 

artigo, definitivamente, a 

nossa sequência sobre a origem 

da vida: “Sic Mundus Creatus 

Est”. Achei melhor deixarmos 

por último a impressão de cada 

visão sobre o ser humano e sua 

origem. Podem considerar um 

certo “capricho pedagógico”, 

pois, na realidade, esse não é 

um assunto separado de cada 

teoria, mas, sim, parte de cada 

uma delas. 

Porém, devo admitir que 

algumas das visões não têm 

uma visão muito bíblica, ou 

resposta correta para esta 

questão da origem do homem, 

inclusive, algumas caem em 

heresias. Por isso, para 

prevenir   uma   má   impressão,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

deixei esse assunto da 

humanidade, para o final. 

Sabemos o quanto a primeira 

impressão é importante, e 

como o ser humano gosta de 

estar em alta conta em relação 

ao resto da Criação, e de certa 

forma está, deixei esse 

“elefante branco na sala” para 

ser tratado posteriormente, 

afinal, o antropocentrismo é 

algo intrínseco à nossa 

sociedade, de maneira que, em 

muitas vezes nos esquecemos 

do quanto somos limitados, 

falhos, miseráveis, pobres, 

cegos e nus... ou, pior, usamos 

esses “adjetivos” para 

referirmo-nos a nós mesmos, 

promovendo uma espécie de 

autoflagelo moral, que muitas 

vezes nada mais é do que um 

orgulho espiritual disfarçado, 

que, mais uma vez, nos coloca 

no centro. Mas, deixemos esse 

assunto por hora para os 

filósofos, pastores, e demais 

redatores da revista - 

foquemos   em   nosso   objetivo  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Um último recado é: que, 

diferentemente das Escrituras 

Sagradas, onde toda ela deve 

ser obedecida como verdade, 

embora ainda possamos ter 

divergências quanto alguns 

pontos que não nos levam a 

heresia, e são até certo ponto 

de “livre interpretação”, uma 

teoria científica, baseada em 

eventos (espero que se 

recordem da definição de 

teoria científica que tratamos) 

pode ser adotada em partes, 

anexada a outras, de modo que 

se pode criar até mesmo uma 

nova teoria com isso.  

Na realidade, desde sempre a 

ciência tem sido feita assim. 

Vimos o modelo atômico 

evoluir de uma ideia de 

“pudim de passas” até o 

modelo de Rutherford-Bohr, 

sempre se aproximando dos 

modelos passados e, como diz 

uma famosa frase aclamada 

por posse de diversos 

pesquisadores, “se vi mais 

longe, foi por estar sobre os 

C 



Edição Nº 8 | página 39  
 

ombros de gigantes”. O que 

quero dizer com isso é: temos 

total liberdade de adotar 

conceitos de terra antiga e 

jovem, de criacionismo 

evolucionário e design 

inteligente, de crer em um 

Gênesis literal para criação do 

homem, como também 

podemos crer que a terra 

possui milhões de anos. Isso 

nos é permitido, porque as 

Escrituras não existem para 

satisfazer nossa curiosidade 

intelectual, mas para nos 

revelar a grandeza e soberania 

do Criador. Contanto que não 

tenhamos um pensamento 

dúbio, crendo em duas facetas 

diferentes (como ser feminista 

e cristã, astrólogo e cristão, 

amar a Deus e ao dinheiro), 

temos a liberdade de anexar 

pontos de teorias e 

extrapolações diferentes, para 

termos uma linha de raciocínio 

concreta e eficaz. Isso é útil, 

para nossa apologética, para 

expor o Evangelho aos 

famintos do mesmo, para 

aqueles que se consideram 

sábios, mas na verdade são 

loucos, pois a sabedoria do 

mundo é loucura para o Senhor 

(1 Coríntios 3:19). Sem mais 

avisos, seguimos a esse breve 

apêndice, sobre o que cada 

visão enxerga no que se refere 

à criação do homem: 

Terra Jovem: tendo em vista a 

literalidade praticamente total 

de tudo o que vemos nesta 

visão, que segue uma grande 

vertente dos cristãos, ainda 

que os mesmos não saibam, 

também creem que o homem 

foi criado conforme citado: do 

pó da terra, pelas mãos do 

Deus Triúno, que vive pelos 

séculos dos séculos e reina sobre 

todas as coisas. Amém. Como é 

isso que está escrito no texto, 

até mesmo eu, um dos que não 

são simpatizantes dessa teoria, 

em parte pela minha 

formação, em parte por suas 

limitações, apoio também essa 

visão: Deus fez o homem do pó 

da terra! 

Terra Antiga: não se gasta 

muito tempo ou linhas, para 

discorrer sobre o assunto do 

homem, nesta visão. Porém, 

tendo em vista sua 

proximidade com a teoria 

anterior, e as divergências 

gritantes quanto à visão sobre 

a origem do homem do 

criacionismo evolucionário, é 

bem verdade que a teoria da 

terra antiga crê mais em uma 

“criação literal do homem”, 

que as visões “liberais” 

posteriores. 

Criacionismo Evolucionário: o 

viés levantado sobre essa 

visão, em relação à criação do 

homem, decepcionou a mim 

mesmo, que vos escrevo. O 

criacionismo evolucionário, na 

maioria de seus adeptos, 

defende que Deus criou o 

homem a partir de algum 

outro ser primitivo, assim 

como os demais animais da 

criação ou, ainda, que o 

primeiro Adão não era o único 

homem, mas sim um homem 

separado, diferente dos demais 

que já existiam pelo mundo. 

Isso realmente resolve a 

questão do pool gênico e 

origem do homem, porém, 

levanta questões muito 

complexas, sobre o pecado 

original e sobre a soberania de 

Deus, colocando sua própria 

palavra em choque. Eu, 

particularmente, não vejo esse 

caminho como algo bíblico, e 

mesmo que toda essa visão seja 

realmente convincente quanto 

à criação no geral, quanto ao 

que se refere à origem do 

homem, tende a ser um ponto 

decepcionante. Glória a Deus, 

por ser apenas mais uma visão, 

podendo ser recebida de bom 

grado, em anexo às demais, 

como já dito anteriormente. 

Design Inteligente: como é uma 

teoria composta em sua 

maioria por adeptos que são 

tanto ateus, como gnósticos, 

religiosos de diversos tipos e 

até mesmo cristãos, tendo sido 

elaborada primeiramente por 

eles, possui adeptos da criação 

do homem semelhante ao 

criacionismo evolucionário, 

bem como da terra antiga e da 

terra jovem. É um “tema 

livre” dentro da “cosmovisão” 

do design inteligente. 

Com esses últimos parágrafos, 

depois de alguns meses, declaro 

encerrada essa temporada de 

artigos. Porém, creio que 

sempre algumas pontas 

permanecerão soltas, bem 

como a curiosidade, da parte 

dos leitores, foi nada mais que 

atiçada - muitos realmente 

passarão a buscar um 

aprofundamento no assunto. 

Há assuntos que foram 

citados, que creio que podem 

ter despertado curiosidade.  



Revista Fé Cristã 

Quero dizer-lhes que fico à 

disposição para responder 

essas perguntas. Me encontro 

disposto a esclarecer qualquer 

dúvida, não via debates os 

quais não acrescentam nada 

para a propagação do 

Evangelho, ou divagações 

pessoais que só servem para a 

autoproclamação. Porém, se 

algum irmão quiser esclarecer 

alguma dúvida, saber sobre 

algo relacionado ao que vimos 

durante esses meses, me 

encontro disposto a ajudar os 

irmãos. Deus abençoe a Todos! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ostuma-se ouvir falar 

muito a respeito do 

consumismo de nosso 

tempo, dos danos que esse 

comportamento causa nos 

âmbitos social, psicológico e 

ambiental, assim como de suas 

raízes e razões de ser. 

Comumente de associa o 

impulso consumista ao apelo 

das propagandas e das 

narrativas, cogitando que 

cores, imagens e promessas 

atiçam nossos apetites mais 

elementares e nos levam a um 

comportamento viciado de 

acúmulo. Em geral, se 

interpreta nossa cultura 

consumista de uma 

perspectiva materialista, 

pensando em termos da 

causalidade histórica, 

sobretudo a partir de um uso 

muito equivocado e parcial da 

obra de Max Weber (2013): 

supostamente,       se       somos  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

consumistas hoje, isso se 

deveria à índole dos países 

protestantes, que vislumbrou 

honra em todo o trabalho e 

considerou a produtividade 

um modo de glorificar a Deus, 

somando-a a uma postura 

quase ascética de baixo 

consumo e a um consequente 

acúmulo de capital — isso 

gerou, conforme diz Bastide 

(2006), a necessidade de os 

países do Hemisfério Norte, 

superprodutivos, mas pouco 

consumistas, abrirem 

mercados consumidores em 

nações latinas ao Sul, até que, 

no longo prazo, os próprios 

hábitos dos puritanos norte-

americanos e dos demais 

protestantes europeus foram se 

modificando para uma 

equilibração entre produção e 

consumo de riquezas. O 

quanto essa análise e seus 

desdobramentos condiz com a  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

inteireza do que teorizou e 

observou Weber não cabe 

nessa coluna, mas é válido 

apontarmos para esse 

entendimento ordinário com a 

finalidade de contrastá-lo com 

uma outra perspectiva, de 

ordem um tanto quanto 

perene, porque alicerçada em 

demandas psicológicas e 

espirituais universais e 

atemporais, e não meramente 

na contingência dos tempos. 

Desde os inícios do 

pensamento filosófico, foi dado 

nome ao fenômeno indubitável 

da existência de certas imagens 

primordiais, que habitam a 

psique humana onde quer que 

existam homens e que dizem 

respeito a necessidades 

psicológicas e cognitivas 

básicas. Platão chamou-as de 

“Formas Elementares” 

(SCHAEFFER, 2014). No 

C 



Revista Fé Cristã 

Século XIX, Adolf Bastian 

(RANK, 2015) a reformulou 

dentro do conceito de 

“Pensamentos Elementares”, 

propondo explicar a 

universalidade de certos mitos 

a partir de uma disposição 

uniforme do espírito humano. 

Posteriormente, já no Século 

XX, Carl Jung renomeou a 

ideia, dotando-a de seu título 

definitivo e mais conhecido: a 

Teoria dos Arquétipos, 

partícipe daquilo que ele 

chamou de “inconsciente 

coletivo” (HALL; NORDBY, 

2014). Enquanto o chamado 

“inconsciente pessoal” é 

composto de conteúdos que em 

algum momento passaram 

pela consciência do indivíduo a 

partir de suas experiências 

pessoais, aquilo que pertence 

ao inconsciente coletivo está 

no indivíduo, mas não foi 

originado em sua experiência 

— é herança filogenética. 

Gilbert Durand (2012), nessa 

linha, observou que crianças 

sonham com animais que 

jamais viram, mas cuja forma 

e significado estão 

condensados na profundeza de 

sua psique como herança da 

espécie — os chamados 

símbolos teriomórficos, ou 

animais, estão entre as 

matrizes de significado mais 

básicas da mente humana. E 

quando falamos dessas 

imagens herdadas, ou 

primordiais, estamos falando 

dos arquétipos, que são 

propriamente os modelos 

originais ou os protótipos 

daquelas experiências 

universais, que todos os seres 

humanos experimentam e que 

se consolidam no imaginário 

em estruturas pré-verbais: o 

nascimento, o renascimento, a 

morte, o poder, a magia, o 

herói, a criança, o charlatão, 

Deus, o demônio, o sábio, a 

mãe… Noutros termos: uma 

vez que não somos meramente 

biológicos e instintivos, certas 

necessidades viscerais do self 

estão sintetizadas em imagens 

norteadoras e apelativas. 

Conforme Edward Edinger 

(2006) notou, essas imagens 

primordiais representam 

aspectos ou necessidades 

objetivas da psique e por isso 

buscam se atualizar em nossa 

experiência consciente com 

alguma frequência, invadindo 

nossos sonhos, dos quais nos 

lembramos quando 

acordamos, ou encontrando 

identificações externas que 

lhes sejam analógicas. De fato, 

uma das necessidades mais 

básicas da psique é a 

materialização ou satisfação 

concreta dos seus apelos 

abstratos ou imaginários, visto 

que nossa sobrevivência 

biológica pede pela adaptação 

ao meio e que a nossa 

sobrevivência psicológica 

reclama conexão e coerência 

com o ambiente. A mãe 

biológica é a primeira e mais 

intensa materialização do seu 

arquétipo correspondente, a 

Mãe, mas na medida em que 

nos afastamos da figura 

materna, o arquétipo buscará 

atualizações, podendo 

identificá-la na Terra, na 

Pátria ou na Empresa. O avô, 

que Perry Garfinkel (1988) vê 

como o primeiro mentor do 

menino (já que o menino está 

em conflito edipiano com o 

pai), geralmente é a primeira 

encarnação do Ancião, ou do 

Velho Sábio, e tenderá a ser 

substituído, quando o desgaste 

de sua presença não suportar 

mais o arquétipo, por todo o 

tipo de “guru”, incluindo 

figuras públicas. Em resumo: 

ordenamos nosso self ao 

identificarmos suas 

solicitações interiores com 

objetos significativos, que 

prometam saciar seus apetites 

e amadurecê-los. 

Segundo Margaret Mark e 

Carol S. Pearson (2021), o 

apelo arquetípico também 

determina o sucesso de 

produtos culturais e 

mercadológicos. Os filmes que 

nos prendem são aqueles que 

dão materialidade, ou que 

realizam objetivamente 

arquétipos determinados, 

atualizando-os em nossa 

psique e saciando seus apelos: 

Forrest Gump (1994), Coração 

Valente (1995) e Titanic (1997) 

apontam para a profundeza de 

nosso ser, apresentando formas 

para sentimentos e 

necessidades arquetípicas 

relativas, respectivamente, ao 

Tolo Sábio, ao Herói 

Triunfante e ao Amante 

Transformador. Histórias 

reais, disseminadas nos 

noticiários, nos magnetizam 

quando podem canalizar em si 

esquemas narrativos de 

qualidade universal: os norte-

americanos foram 

hipnotizados pelo julgamento 

de O.J. Simpson, pois este 

encarnou Otelo; a vida da 



Edição Nº 8 | página 43  
 

princesa Diana foi lida nos 

moldes da Cinderela; o caso do 

menino cubano Elián González 

cativou o mundo quando 

viram nele um pequeno 

Moisés; a morte de J.J. 

Kennedy prende-nos até hoje 

por seu teor de martírio. 

Mesmo produtos do uso mais 

rotineiro e banal, como um 

sabonete, podem vender-se 

pelo significado, como a marca 

citada pelas autoras, Ivory, 

que superou a concorrência 

quando conectou-se aos 

símbolos do renascimento e da 

purificação pela água pura. Eis 

o detalhe: num mundo de livre 

mercado, com um 

congestionamento cada vez 

maior de marcas concorrentes 

em cada área, tende a ser 

escolhido o produto que 

carregue algum tipo de 

diferencial e, em geral, esse 

diferencial reside no 

significado que ele apresenta. 

Para exemplificar o apontado 

acima e contrastar com o 

sucesso da marca Ivory, Mark 

e Pearson observam dois 

estudos de caso. O primeiro é a 

marca Levi’s, que deixou de 

ser gigantesca, renomada e 

diferenciada sobretudo em 

função de uma perda em seu 

ativo arquetípico e simbólico: 

diferentes abordagens 

propagandísticas fizeram a 

Levi’s oscilar exaustivamente 

entre diversos apelos, ora 

encarnando o arquétipo do 

Explorador, ora perfazendo o 

Cara Comum, ou o Fora-da-

Lei, ou o Herói, ou o Bobo da 

Corte, ou um retalho misto e 

confuso deles todos. O segundo 

é sobre a Nike, que perdeu algo 

de sua autoridade e do poder 

simbólico do produto quando 

demonstrou-se insegura em 

sua tradicional imagem 

heroica e, ao invés de se 

renovar pensando nas etapas 

da Jornada do Herói, preferiu 

mudar de significado. A ideia é 

muito simples: o diferencial 

está no fornecimento 

inequívoco de um significado 

arquetípico, que atraia as 

atenções daqueles que estão 

sedentos dele ou que 

identificam-se pessoalmente 

com o arquétipo em questão. 

Confusão simbólica, nesse 

caso, só gera desinteresse, pois 

anula o diferencial. 

Ao que parece, se partirmos 

dessa vereda, as pessoas se 

tornam consumistas, dentre 

outros fatores, em função de 

uma sede de sentido, de 

significado, e da imperiosa 

determinação de dar 

materialidade e concretude 

para suas necessidades 

psicológicas e espirituais 

basilares. O impulso de dar 

materialidade, criar analogia 

para “metabolizar” difusas 

demandas interiores, é a 

verdadeira marca do ritual e 

ocorre sob sua sombra. Nesse 

aspecto, o comportamento 

consumista possui um viés 

ritualístico, embalado pela 

encarnação do Mito: o Tempo 

Forte (a Forma) mergulha no 

Tempo Profano (a vida 

comum) quando compramos 

aquilo que nos promete 

plenitude. O prazer catártico 

da compra é momentâneo, mas 

suficientemente forte para 

pedir por repetição. E a 

repetição é outra característica 

do ritual. Não é sem razão que 

o shopping center possui 

muitas das características do 

Templo: dentro dele há uma 

sensação de que o tempo 

cronológico está confuso ou 

parado, pois tudo ali é 

artificial — a luz, a ventilação 

e as estruturas -, o isolamento 

completo do ambiente exterior 

anula as diferenças entre dia e 

noite, e a limpeza ou a polidez 

das superfícies dá uma 

sensação de perenidade e da 

ausência de perturbação 

humana, bem nos termos que 

Josef Pieper (2020) usa para 

falar do Templo, do Espaço e 

do Tempo sagrados. O ato de 

comprar é, pois, como um 

ritual no templo: a oferta é o 

dinheiro, a “bênção” é o 

significado imbuído no 

produto e o deus é Mammon. 

Filhos do espírito indo-

europeu, nossa história 

caminha dentro do 

revezamento dos Três Poderes: 

Religioso, Militar e Comercial. 

Campbell (2014) nota que a 

ênfase de cada período 

histórico aparece em concreto 

nos seus edifícios mais altos: no 

governo espiritual e político 

dos sacerdotes, com seus 

tronos, temos gigantescas 

catedrais; no governo marcial e 

secular dos líderes militares, 

que são monarcas, temos 

gigantescos castelos e palácios; 

no governo dos burgueses, dos 

comerciantes, vemos a 

elevação de prédios comerciais, 

de bancos e de escritórios. No 

primeiro momento, a Igreja 



Revista Fé Cristã 

condensa em si o grosso das 

necessidades arquetípicas: 

apresenta-se como Igreja 

Militante, das ordens de 

cavalaria, e também como 

aquela que cuida, que cura, 

que vai aos confins do mundo; 

no segundo momento, o 

Estado se vende como supridor 

prioritário de todas essas 

necessidades, traduzindo os 

rituais litúrgicos e cristãos em 

religião cívica; no terceiro 

momento, o Mercado aparece 

como o fornecedor majoritário 

do sentido, mas, por sua 

própria natureza, ele o troca 

por dinheiro e o distribui em 

produtos. Hoje, obviamente, 

vivemos no contexto da 

supremacia do Mercado, 

embora não seja o Mercado 

sozinho o responsável pelas 

circunstâncias atuais. 

Peter Berger (2004) avaliou 

que numa sociedade pluralista, 

ou seja, que já não mais possui 

unidade cultural, espiritual e 

de significado, rituais 

religiosos de ordem coletiva 

não possuem efeitos 

suficientemente abrangentes 

para suprir as demandas 

gerais. O meu vizinho 

provavelmente possui crenças 

religiosas, valores e interesses 

muito diferentes dos meus, já 

que não pertencemos, ao fim e 

ao cabo, à mesma comunidade 

e nossos destinos não estão 

entrelaçados — não há mais a 

necessidade de sermos 

totalmente inteligíveis um 

para o outro, pois minha 

sobrevivência não depende 

mais da sobrevivência dele. É 

claro que essa realidade deve 

muito à tecnologia, que abre o 

mundo inteiro para qualquer 

pessoa, mas não devemos 

ignorar que antes desse 

absurdo progresso tecnológico 

houve uma transformação 

intelectual e espiritual na 

mentalidade ocidental, 

tornada iluminista e feita 

promotora de uma 

fragmentação generalizada na 

unidade espiritual da 

sociedade e de uma atomização 

crescente do indivíduo. 

Similarmente à perda de apelo 

social das religiões tradicionais 

e, no nosso caso, do 

cristianismo, de maneira que a 

fé fundadora e majoritária já 

não mais consegue satisfazer as 

demandas arquetípicas dos 

indivíduos, há uma diminuição 

dramática do apelo patriótico 

dos símbolos nacionais e, por 

conseguinte, nenhuma religião 

civil está conseguindo 

compensar e substituir a 

religião cívica, ou tradicional. 

Sobra, portanto, a vereda 

mercantil: os apetites do self 

não deixam de existir com a 

perda de seus objetos 

tradicionais e a demanda 

ritualística para a obtenção ou 

atualização do significado irá 

procurar pelos meios 

disponíveis e socialmente 

legítimos, ou mais 

autoritativos, para saciar-se. O 

consumismo aparece aqui 

como uma nova religião, que 

não é religião cívica e nem 

religião civil, mas religião 

mercadológica, e sua 

generalização enquanto modus 

operandi habitual do homem 

contemporâneo decorre muito 

mais de seu papel religioso, que 

aumenta na medida em que se 

diminui a legitimidade de seus 

predecessores, do que de meras 

contingências históricas. 

Uma vez que, pluralistas, não 

podemos encontrar unidades 

narrativas e rituais para 

atribuir sentido individual aos 

membros de uma comunidade 

coesa, pois esta também não 

existe mais, a religião do 

consumo é uma vereda 

“perfeita”, pois 

fundamentalmente narcisista: 

a perda da unidade espiritual e 

cultural demanda uma prática 

religiosa que possa ser 

processada pelo consumidor 

solitário, ou por um grupo 

tribal de consumidores, donde 

o crescente tribalismo de nosso 

tempo, conforme Maffesoli 

(2006). Eis o que é a definição 

do próprio progressismo 

marxiano vigente: ele é afetivo 

e identitário. 

Com o iluminismo, tivemos o 

que Becker (1995) chamou de 

emergência do “Homem 

Psicológico”: desprovido de 

crenças comuns e de ordem 

coletiva, este homem isolado 

busca satisfazer-se em si 

mesmo. Noutros termos: 

desconectado do mundo 

exterior no sentido de não mais 

se identificar com o significado 

compartilhado pela 

comunidade, ele procurará 

sentido em sua própria 

biografia, ou no seu 

inconsciente, e reproduzirá a 

partir de si mesmo um modelo 

de cosmologia. Se busca se 

entender, ele naturalmente 

procurará por autoaceitação e 



Edição Nº 8 | página 45  
 

entenderá que seus 

sofrimentos e suas dificuldades 

decorrem da má influência das 

figuras parentais e da 

sociedade ao redor, repressora 

e opressora — o Superego será 

“castrador” por excelência. 

Assim, o Homem Psicológico 

se afirma pela negação da ou 

pela polarização com a 

comunidade, com o mundo ao 

redor, e procura dentro de si a 

legitimidade de um “eu” 

realmente “livre”, pois 

anterior às “imposições” 

sociais. Temos aqui uma 

penetração da filosofia do 

liberalismo econômico para 

dentro da esfera moral: o 

indivíduo, para ser livre, clama 

ser autêntico e, para ser 

autêntico, precisa ver a si 

mesmo como visceralmente 

autônomo, como um tipo de 

Prometeu, capaz de construir-

se a si mesmo. Por isso esse 

movimento é, a partir de Eva 

Ilouz (2011), chamado de 

Liberalismo Terapêutico, 

fundamento da Revolução 

Afetiva. Se as instituições 

sociais, produtos da cultura, 

são lidas como imposições 

racionais por sobre a fluidez 

“edênica” do self inchado da 

criança ingênua, o apelo insta 

em guiar-se pelos afetos, pelos 

desejos, e afirmar a própria 

identidade dentro do 

paradigma expressionista: 

devo construir-me, ou 

descobrir-me, e demando o 

direito de expressar com total 

liberdade quem sou. Mark 

Lilla (2018), em sua lucidez, 

percebeu que o progressismo, 

ou a esquerda norte-

americana, tornou-se algo 

eminentemente identitário. No 

nosso contexto hipermoderno 

e no cenário secularizado da 

praça pública, não há 

expressão afetiva e identitária 

desprovida da aquisição e da 

ostentação de bens, de marcas, 

de produtos impregnados de 

significado e voltados para os 

apelos das diversas minorias. A 

verdade é que a esquerda 

contemporânea é o próprio 

capitalismo, é a expressão mais 

atualizada da índole liberal, e 

precisa prestar seu culto e 

materializar sua demanda 

arquetípica pelo consumo de 

objetos significativos. 

Mas, há uma alternativa. 

Seguindo a lógica 

desenvolvida até aqui, uma 

vez que a vereda consumista 

está sobrecarregada de 

impulsos religiosos, de 

necessidade de sentido, de 

comportamento ritual, e que 

ela se fortalece na medida em 

que os caminhos anteriores, da 

religião tradicional e do apelo 

cívico, perdem autoridade e 

relevância geral, podemos 

concluir que a compulsão de 

consumo diminui se 

encontrarmos objetos 

satisfatórios fora do shopping 

center. O Sábio pode ser 

encontrado em tua 

comunidade, em carne e osso, 

sentado na calçada, e não 

necessariamente em livros 

vendidos na Amazon. O 

Prestativo, aquele que Cuida, 

existe fora de seu computador 

pessoal, não precisa ser achado 

na Microsoft, que se vende 

nesses termos — procure-o na 

Literatura Universal, o 

encontre no abraço daquela 

senhora que cuida do jardim 

todo o fim de tarde. A verdade 

é que existem e estão 

disponíveis experiências 

gratuitas dispostas a suprir 

quase todas as demandas mais 

básicas de teu self — nem tudo 

precisa do sacrifício de teu 

dinheiro no altar do consumo, 

nem tudo o que é significativo 

aparece em produtos 

acumuláveis e descartáveis. 

Estar bem engajado e 

envolvido com tua 

comunidade local, em contato 

com pessoas e participando de 

eventos que as reúnem, inserir-

se ativamente em tua 

comunidade religiosa, buscar 

referências nas Escrituras e 

noutras fontes atemporais de 

significado, dar unidade às 

ações conectando-as a um 

sentido transcendental, 

enraizado em Deus, que 

também existe em nós 

enquanto demanda 

arquetípica… tudo isso, te 

nutrindo ricamente, diminuirá 

muito o desejo de comprar e 

consumir. Experimente! 

“Ora, quando vos reunis, cada 

um de vós tem um salmo, ou uma 

mensagem de ensino, uma 

revelação, ou ainda uma palavra 

em determinada língua e outro 

tem a interpretação dessa 

língua. Tudo seja feito para a 

edificação da Igreja.” (1 

Coríntios 14:26) 

 

 

 



Revista Fé Cristã 

Referências bibliográficas 

BASTIDE, Roger. O Sagrado 

Selvagem. São Paulo: 

Companhia das Letras, 2006. 

BECKER, Ernest. A Negação 

da Morte. Rio de Janeiro: 

Editora Record, 1995. 

BERGER, Peter; 

LUCKMANN, Thomas. 

Modernidade, Pluralismo e 

Crise de Sentido. Petrópolis, 

RJ: Vozes, 2012. 

CAMPBELL, Joseph; 

MOYERS, Bill. O Poder do 

Mito. São Paulo: Palas 

Athena, 2014. 

DURAND, Gilbert. As 

Estruturas Antropológicas do 

Imaginário. São Paulo: 

Martins Fontes, 2012. 

EDINGER, Edward F. 

Anatomia da Psique. São 

Paulo: Cultrix, 2006. 

GARFINKEL, Perry. No 

Mundo dos Homens. São 

Paulo: Melhoramentos, 1988. 

HALL, Calvin S.; NORDBY, 

Vernon J. Introdução à 

Psicologia Junguiana. São 

Paulo: Cultrix, 2014. 

ILLOUZ, Eva. O Amor nos 

Tempos do Capitalismo. Rio 

de Janeiro: Zahar, 2011. 

LILLA, Mark. O Progressista 

de Ontem e o do Amanhã. São 

Paulo: Companhia das Letras, 

2018. 

MAFFESOLI, Michel. O 

Tempo das Tribos. Rio de 

Janeiro: Forense 

Universitária, 2006. 

MARK, Margaret; 

PEARSON, Carol S. O Herói e 

o Fora-da-Lei. São Paulo: 

Cultrix, 2021. 

PIEPER, Josef. Ócio e 

Contemplação. Campinas, SP: 

Kírion, 2020. 

RANK, Otto. O Mito do 

Nascimento do Herói. São 

Paulo: Cinebook, 2015. 

SCHAEFFER, Francis. A 

Morte da Razão. Viçora, MG: 

Ultimato, 2014. 

WEBER, Max. A Ética 

Protestante e o Espírito do 

Capitalismo. São Paulo: 

Martin Claret, 2013.

 


