
 

  



Revista Fé Cristã 

\\ Sumário 

4. Editorial – Escatologia em tempos modernos 

5. Devocional –  Insensíveis   

7. Teologia –  Cristão, você precisa estudar teologia 

10. Hermenêutica – Devo interpretar a Bíblia ou apenas lê-la? 

14. Hermenêutica [2] – A Bíblia deve ser toda lida literalmente? 

16. Teologia [2] – Alergia ao termo “doutrina” – faz sentido? 

19. Hermenêutica; Escatologia – A Revelação é progressiva 

22. Artigo especial – Introdução à Escatologia 

30. Psicologia – Pandemia & Escatologia  

34. Política – A destruição dos símbolos como nova ordem legal 

38. Ciência – O evoteísmo e a necessária jornada investigativa pessoal sobre as origens 

42. Ciência [2] – O evoteísmo e a necessária jornada... [parte 2] 

46. Conversando com... Pr. Silas Daniel 

52. Missiologia – A Caixa Preta da Cultura [parte 2] 

57. Soteriologia – Quem está no controle? 

60. Feminilidade – Tentações 

62. Arte – Maternidade: a visão de uma filha 



 

 

 

 

 

FUNDADA EM 2020 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos Motta 

IDENTIDADE VISUAL: Gabriel Ferreira CAPA: Marcos 

Motta DESIGN INTERNO: Marcos Motta REVISÃO: 

Lorena Garrucho CONTRIBUIÇÕES NA EDIÇÃO: 

Equipe de colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos 

Motta PUBLICIDADE / DIVULGAÇÃO / 

PROPAGANDA: Equipe de colaboradores 

ATENDIMENTO AO LEITOR: Marcos Motta CONTATO: 

redes sociais.  

REVISTA FÉ CRISTÃ, edição 9, ano 2, nº 9, setembro de 

2021, é uma publicação cristã independente, 

interdenominacional e mantida tão somente por seus 

colaboradores. EDIÇÕES ANTERIORES: disponíveis para 

download no endereço eletrônico da revista. Disponíveis 

para pedido através de contato via redes sociais oficiais. 

A REVISTA FÉ CRISTÃ não tem fins lucrativos. Este é um 

material gratuito, portanto, este arquivo não pode ser 

vendido. O compartilhamento via redes sociais e 

dispositivos eletrônicos é livre. A impressão, total ou 

parcial, para uso pessoal ou congregacional, no caso de 

igrejas, é totalmente permitida, desde que, quando de uso 

público, a fonte do material seja citada. O conteúdo de 

cada coluna e/ou artigo é de inteira responsabilidade de 

seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista 

twitter.com/revistafecrista



 

 

 

 

 

 

ivemos na era da 

cosmovisão secular. 

Esta cosmovisão, 

baseada no materialismo 

filosófico e no evolucionismo, 

prega que devemos viver a 

partir de três verdades: Deus 

não existe, não há nada além 

do túmulo, de maneira que 

tudo o que temos é a vida 

presente. Não se faz necessário 

muito esforço para 

percebermos que esta é uma 

cosmovisão totalmente 

anticristã, inteiramente 

oposta àquilo que a Bíblia nos 

ensina. 

Diferente do que se pensa, a 

cosmovisão secular não é 

arreligiosa. Por não se 

identificar com uma religião 

em específico e, ao mesmo 

tempo, por pregar que todas 

as religiões têm o mesmo 

objetivo e levam ao mesmo 

lugar, e que elas, por isso, 

deveriam se unir, deixando de 

lado suas divergências, muitas 

pessoas pensam que o 

secularismo é algo diferente da 

religião como a conhecemos.  

Ledo engano. 

 

 

 

 

 

 

Ao pararmos para refletir 

sobre as ideias que permeiam 

este modo de pensar e viver, o 

secularismo, vemos que este 

também possui todas os 

elementos que são necessários 

para que possa ser definido 

como um tipo de religião. 

Assim como a religião cristã 

dá origem a uma cosmovisão 

específica baseada naquilo 

que por ela (a religão cristã) é 

defendido como verdade, 

também a cosmovisão secular 

aponta para um constructo 

religioso por trás dela mesma, 

o qual fornece base para suas 

doutrinas, a saber, o 

secularismo. 

O secularismo, como já dito, 

possui todos os elementos que 

são necessários para que possa 

ser definido como um tipo de 

religião. Há uma narrativa 

das origens, por exemplo. Há, 

também, um grande desvio 

que pode ser comparado com a 

Queda. Este dá origem às 

práticas que são consideradas 

como pecado, pelos 

secularistas. Há um caminho 

para a redenção, e, não 

poderia faltar, há uma 

esperança escatológica. 

A escatologia secularista 

também pode ser separada em 

escatologia individual e 

escatologia geral. Há coisas que 

se esperam para o indivíduo, 

que busca alcançar o alvo 

escatológico aqui e agora, 

antes da morte, que 

representa o fim de todas as 

coisas para este. E há o plano 

em constante execução de se 

alcançar, em determinado 

tempo do futuro, um estado de 

paz e bem-estar social 

incomparável, o qual se dará 

quando tudo aquilo que 

produz maldade, tristeza, 

violência, desigualdade etc. 

for erradicado. 

Tal escatologia secular, tão 

difundida nestes tempos 

modernos, fez urgir a 

necessidade de recapitularmos 

a escatologia cristã. 

Propomos, a partir desta 

edição da revista, uma 

apresentação detalhada desta 

tão necessária matéria.  

V 



Edição Nº 9 | página 5  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Confessai as vossas culpas uns 

aos outros, e orai uns pelos 

outros, para que sareis. A 

oração feita por um justo pode 

muito em seus efeitos.” (Tiago 

5:16) 

ara Tiago, apóstolo de 

Cristo, a confissão de 

pecado, seguida de 

oração, pode trazer cura para a 

alma angustiada depois de ela 

ter pecado. Infelizmente, 

parece que essa benção está 

retida na igreja, visto que 

existem muitos irmãos 

doentes, fracos, cabisbaixos, e 

o motivo para isso tudo é o 

fracasso na luta contra o 

pecado. 

Há alguns anos, me lembro de 

um jovem ao qual eu estava 

discipulando. Ele estava se 

distanciando da congregação,  

 

 

 

 

 

 

 

 

triste, se escondendo de todos. 

Fui até ele e perguntei-lhe o 

que estava acontecendo. A 

resposta foi simples: pecado! 

Pois bem, esse jovem 

confessou a mim detalhes de 

sua luta contra o pecado. Na 

ocasião, mostrei a ele, nas 

Escrituras, que ele deveria 

permanecer na Graça, e não 

fugir, afinal, sem a Graça, não 

há como desfrutar do perdão e 

ser livre da culpa — é engano 

achar que, devido aos pecados 

cometidos alguém terá, agora, 

que ficar distante Deus. Isso é 

remar para o rio do tormento! 

É preciso reconhecermos que 

nem todos aqueles que estão 

lutando contra o pecado, como 

o jovem citado, têm alguém 

para confessar as suas culpas. 

Isso é danoso. 

Nas Escrituras, podemos 

observar que um salvo que 

guarda em silêncio seus 

pecados, dentro em pouco 

passará por um quadro  

 

 

 

 

 

 

 

 

deprimente! Vejamos o 

exemplo do Salmo 32: 

“Quando eu guardei silêncio, 

envelheceram os meus ossos pelo 

meu bramido em todo o dia. 

Porque de dia e de noite a tua 

mão pesava sobre mim; o meu 

humor se tornou em sequidão de 

estio.” (Salmos 32:3,4) 

Não é estranho que tenhamos 

tantos irmãos tristes, sem que 

saibamos ou entendamos o 

motivo para tal? Eles estão 

empregados, alguns casados, 

fazendo faculdade, noivos, 

fazendo o que gostam, vão à 

igreja, mas estão tristes! 

Davi, por não confessar seu 

pecado, por um momento, não 

deixou de se sentar em seu 

trono. O problema é que Deus 

não estava sentado no trono do 

coração de Davi, e sim o 

pecado. Onde o pecado reina, 

ele exige silêncio, e traz 

escuridão para a alma. 

Essa é a realidade daqueles que 

guardam em silêncio os seus 

P 



Revista Fé Cristã 

pecados. O pecado está 

reinando no coração deles. 

Exigiu silêncio, e proibiu 

visitas. Eles se distanciam das 

pessoas porque temem que 

seus pecados sejam expostos. 

Se confessarem os seus pecados 

para “a pessoa errada”, serão 

condenados, e os pecados serão 

expostos de uma forma 

vergonhosa. É isso que temem: 

o julgamento do público, o 

cancelamento na igreja, os 

olhares de condenação! 

A verdade é que na igreja, 

quando o assunto é pecado, 

poucos sabem lidar com isso. A 

igreja — instituição, não a 

Igreja de Cristo — está cheia 

de pessoas “santas” demais, 

que não são capazes de ouvir 

sobre as fraquezas dos outros. 

Alguns estão torcendo para 

que aquele irmão que é tão 

dedicado ao Reino tropece, 

para que finalmente possam 

dizer: “ué, este(a) não era a 

pessoa de confiança do pastor? 

Pelo visto era apenas uma 

capa, um disfarce”.  

Você pode achar isso um 

absurdo, algo raro de se 

acontecer, mas eu mesmo já 

vivi isso. Eu sei o que é ter 

irmãos acompanhando cada 

passo que você dá, na ânsia de 

ver você se tornar um fora da 

linha. São insensíveis, carnais, 

com espírito faccioso, sem 

afeto, nuvens sem água, 

manchas na Ceia. São 

prejuízos para o Reino de 

Deus. É por causa destes que 

há muitos morrendo em 

silêncio. Perdendo suas 

batalhas contra o pecado, 

porque não há alguém para 

quem eles possam confiar seus 

pecados. Não há quem use o 

escudo da fé, a fim de lhes 

proteger o peito da lança do 

acusador. 

Há um bálsamo para você meu 

irmão(a), que pode curar as 

feridas da sua alma, 

provocadas pelo pecado: Cristo 

expiou os seus pecados. Não 

faça como Adão que se 

escondeu depois de ter pecado. 

Vá a Cristo e confesse suas 

culpas, seus medos, seus 

terrores. Você precisa abrir a 

janela do seu coração e deixar 

que a luz da Graça dissipe as 

trevas do pecado. Deixe que a 

Graça ponha um cântico novo 

em seus lábios. O Espírito de 

Deus vai restaurar em você a 

alegria da Sua salvação. 

Deus não abandona os Seus 

filhos. Foi Ele quem disse em 

Sua Palavra:  

“Nunca o deixarei, nunca o 

abandonarei.” (Hebreus 13:5) 

Seja corajoso e confesse suas 

culpas a Deus. Ainda no Salmo 

32, no verso 5, lemos: 

“Então, reconheci diante de ti o 

meu pecado e não encobri as 

minhas culpas. Eu disse: 

“Confessarei as minhas 

transgressões ao Senhor”, e tu 

perdoaste a culpa do meu 

pecado.” 

O Sacrifício feito há dois mil 

anos é suficiente para lhe 

purificar de todos pecados. 

Para apagar as transgressões, 

para lhe dar a alegria de um 

salvo!  

Depois disso, você poderá ser 

uma benção também. Ser cura 

para outras almas feridas, que 

não têm alguém para quem 

podem confiar suas lutas. Você 

poderá estender as mãos para 

que aqueles que estão caídos 

recebam forças para levantar. 

Você poderá orar pelo fraco, 

ser o ombro de apoio que 

aqueles que estão aleijados 

espiritualmente necessitam. 

Seja o meio que Deus usará 

para levantar a muitos! 

Que Deus em Cristo lhe 

abençoe! 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

olando o feed de 

notícias do Facebook, 

me deparei com um 

post patrocinado, que trazia a 

seguinte mensagem: 

“Se você é um cristão que precisa 

aprender mais sobre a Bíblia, 

clique no botão…” 

A premissa do anunciante é 

que pode ser que o indivíduo 

que estiver lendo o referido 

post seja um cristão do tipo 

que não precisa aprender mais 

sobre a Bíblia (existe?), ou do 

tipo que simplesmente não 

está interessado na questão. 

Para os próprios idealizadores 

do dito curso, portanto, o 

estudo da teologia parece não 

ser algo imprescindível na vida 

do cristão. 

Mas, isso está de acordo com a 

realidade prevista para alguém  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

que vive ou que deseja viver 

uma vida cristã plena? 

Reflitamos um pouco. 

É possível ser um cristão sem 

teologia? A resposta primeira é 

SIM. É óbvio que é possível ser 

um cristão sem teologia. 

Milhões de cristãos fiéis foram 

salvos sem nunca terem 

estudado regular e 

sistematicamente a Escritura e 

os assuntos que estão 

relacionados a ela. Apesar de 

serem cristãos que amavam a 

Palavra de Deus como tal, e 

que passaram a vida inteira 

meditando nela, em face das 

mais diversas circunstâncias, 

estes jamais a abordaram a 

partir de um estudo 

categórico. As principais 

razões para isso, certamente, 

foram a dificuldade de acesso 

ao estudo e a falta de condições 

para empreender uma jornada 

em busca dele. 

No entanto, de outra 

perspectiva,  a  resposta para a  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

pergunta anterior é NÃO. Não 

é possível ser um cristão sem 

teologia. Deus, por Sua Graça 

e misericórdia, salva e guia 

muitos cristãos ao longo de 

suas vidas sem fazer uso dessa 

ferramenta (glória a Deus por 

isso! Ele é soberano!), todavia, 

para milhões de outros, Ele a 

disponibiliza e faz dela algo 

necessário para a realização de 

Seus propósitos em suas vidas 

– veja, Ele não precisa da 

teologia, mas, ainda assim, se 

utiliza dela. Muitos cristãos, 

portanto, estão deixando de 

viver uma vida cristã plena 

porque ignoram esta verdade. 

Esquecem de que àqueles a 

quem mais é dado, mais será 

cobrado – inclusive tempo e 

recursos. 

Por que estudar teologia? 

Talvez essa pergunta poderia 

ser reformulada para: por que 

devo conhecer o Senhor? O 

estudo da Bíblia nada mais é 

do que o aprofundamento no 

R 



Revista Fé Cristã 

conhecimento que o Senhor 

nos deu sobre Ele mesmo. No 

final das contas, todos somos 

teólogos – a questão é se o que 

sabemos a respeito de Deus é 

verdadeiro. Quando falamos 

de Deus, quando ponderamos 

sobre Deus, ao opinarmos a 

respeito dEle e Sua Palavra, 

quando pregamos e cantamos 

em nossas igrejas, sim, em 

todos esses momentos estamos 

produzindo teologia. A 

questão correta, portanto, é: 

somos bons teólogos ou maus 

teólogos? A teologia que 

produzimos vem da Palavra de 

Deus ou de nossas imaginações 

e “achismos”? Impomos 

nossas ideias à Bíblia ou nos 

submetemos ao que ela nos 

ensina? Portanto, se já 

produzimos teologia 

regularmente, por que não 

adequar nosso saber teológico 

à teologia produzida pelos 

nossos irmãos ao longo da 

história? Por que não nos 

alinharmos ao que o Espírito 

Santo ensinou aos cristãos do 

passado e do presente, 

iluminando seus 

entendimentos e levando-os a 

registrar suas reflexões e 

compreensões? 

O estudo da Bíblia, ou de 

Deus, através da Bíblia e da 

teologia, como diziam os 

Puritanos, é o estudo de como 

viver com Deus. Sua 

importância é dupla: 

Primeiro, ela nos mantém mais 

seguros. Por ser a Bíblia 

verdadeira em tudo o que 

ensina, por ela ser um livro, 

uma maneira pela qual 

podemos saber se estamos a 

entendendo corretamente é 

analisando se o nosso 

entendimento contradiz o 

entendimento de outra parte 

dela, ou se o que entendemos 

não contradiz o que outros 

cristãos entenderam. Quem 

está certo? O Espírito Santo 

que nos ilumina não é o 

mesmo? Como a polícia da 

verdade, o estudo da Bíblia nos 

aborda na estrada quando as 

nossas conjecturas nos levam 

em direção ao perigo. A 

teologia séria e diligente é a 

cerca que impede que as 

ovelhas vaguem mundo afora. 

A segunda razão pela qual a 

teologia é importante é 

frequentemente negligenciada, 

mesmo por aqueles que a 

amam. Quando feita 

devidamente, a teologia tem a 

capacidade de abrir os nossos 

corações e mentes para que 

possamos ver mais plenamente 

e nos alegrarmos mais 

profundamente na glória de 

Deus. Nisso, cabe dizer que 

quando estamos mais 

interessados na engenhosidade 

do nosso sistema teológico do 

que na glória de Deus, estamos 

fazendo teologia errado. Em 

outras palavras, a santidade de 

Deus é uma boa coisa a se 

estudar. Mas, se o nosso estudo 

termina com uma orgulhosa 

postura intelectual, se saímos 

do estudo nos achando muito 

inteligentes, nós fizemos um 

péssimo estudo.   

Enquanto boa parte do mundo 

evangélico parece estar sujeita 

e determinada a buscar 

espiritualidade sem 

conhecimento, nossa resposta 

é que a espiritualidade cristã 

não vive sem o conhecimento, 

mas, com ele, é espiritualidade 

inspirada, orientada e 

informada pelo próprio Deus.  

Estudar a santidade deve levar 

ao arrependimento. Estudar a 

salvação deve levar à gratidão. 

Estudar o fim dos tempos deve 

levar à esperança.  Precisamos 

estudar para nos 

aperfeiçoarmos, isto é, para 

que possamos produzir o fruto 

do Espírito. A teologia não é 

um esforço árido, mas em vez 

disso deve ser um fertilizante 

para o fruto do Espírito. 

Conhecer a Deus é vida. 

Estudá-lo, portanto, é saúde.  

A teologia é propriamente isso 

– devemos estudá-la a fim de 

conhecermos ao Senhor. O 

problema da teologia, 

portanto, não é o estudo, mas 

o que as pessoas com um 

coração corrupto fazem dela, 

ao estudar. Para que possamos 

adorar a Deus de forma 

correta, para que não 

venhamos a adorar um falso 

Deus, para que possamos 

praticar a Palavra de Deus 

corretamente, precisamos da 

teologia. Ao conhecermos 

quem Deus é, estaremos 

também nos inteirando do que 

Ele nos ordena a fazer.  

A teologia, obviamente, nos 

oferece esse entendimento 

necessário sobre o conteúdo 

das Escrituras. Se a teologia é 

o conhecimento de Deus, é 

sobre Deus e é o que Ele 



Edição Nº 9 | página 9  
 

ensina, ela deve nos levar 

diretamente às Escrituras. 

Automaticamente, ao nos 

levar às Escrituras, a teologia 

vai nos aperfeiçoar em como 

praticar o que nelas está 

escrito – a teologia não pode 

ser mero conhecimento 

acumulado na mente, 

causando obesidade 

intelectual, mas sempre deve 

provocar mudança de vida. 

Deste modo, também teremos 

condições de ensinarmos a 

outros a maneira correta. 

Mateus 28.20, por exemplo, diz 

que nós devemos ensinar, mas 

somente aquilo que recebemos 

de Jesus.   

Alguém pode perguntar: o que 

mesmo a teologia produziu [de 

bom] em todo esse tempo? 

Primeiro: nós apenas 

adoramos a um Deus trino e 

temos o conhecimento de que 

Deus é um Deus trino, através 

do trabalho de homens, que 

eram discípulos dos apóstolos, 

e que, através de muito estudo, 

formaram os credos. Homens 

que lutaram contra as heresias, 

que lutaram para dizer o que a 

Igreja é, para dizer o que é, de 

fato, o Evangelho. Que deram 

a sua vida para colocar a Bíblia 

em nossas mãos – todos eram 

teólogos. Estou dizendo que 

Deus não seria poderoso para 

colocar através de outro 

método a Sua Palavra ao nosso 

dispor? Não, não estou dizendo 

isso, mas foi esse o meio que 

Ele usou.  

Ainda, a teologia nos fornece 

recursos através dos quais 

podemos compreender o que é 

que a Palavra de Deus está 

dizendo, produzindo assim o 

amadurecimento da fé dos 

cristãos. Efésios 4 mostra que 

os mestres, pastores e 

ensinadores foram chamados 

para nos conduzir à 

maturidade. Logo, nós 

devemos não somente estudar, 

mas dar graças ao Senhor pelos 

mestres e pelo estudo da 

teologia.   

Outra vez, o estudo da teologia 

é bom, o coração do homem é 

que é mau. O coração do 

homem distorce a teologia. R. 

C. Sproul é quem cunhou essa 

expressão de que nós somos 

todos teólogos. É óbvio que 

não há a intenção de diminuir 

o labor e o esforço do teólogo 

diplomado, que gastou a si 

mesmo e a seus recursos a fim 

de alcançar uma formação 

teológica acadêmica. A 

verdade, no entanto, é que não 

se produz e nem se adquire 

teologia apenas em sala de 

aula. Todos nós pensamos 

acerca de Deus, todos nós 

fazemos afirmações sobre 

Deus. Sobre o que se deve e o 

que não se deve crer sobre 

Deus. Sobre o que se deve fazer 

ou não para Deus. Portanto, 

todos produzimos teologia. 

Assim, a questão não é se a 

teologia é importante, mas se 

somos bons teólogos ou maus 

teólogos. Se ensinamos a 

Verdade, ou ensinamos 

mentiras. A questão maior é se 

nós estamos realmente 

adorando a Deus conforme as 

Escrituras mostram.   

Por fim, a teologia envolve três 

coisas: exame das Escrituras, 

ponderar sobre as Escrituras e 

o esperar que o Senhor conceda 

o entendimento das 

Escrituras. Nós não somos 

infalíveis, pelo contrário, 

somos pecadores. Falhamos 

em interpretações, em 

aplicações, falhamos na 

prática – se não fosse o Senhor 

nos dando o entendimento 

através do nosso exame e 

ponderação das Escrituras, 

estaríamos perdidos. Isso se 

constitui: estudo de teologia. A 

importância da teologia é, por 

demais, grande. 

 



     

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Você não precisa interpretar a 

Bíblia. Apenas leia e faça o que 

ela diz.” 

 muito comum 

encontrarmos pessoas 

que defendem essa ideia 

com bastante convicção. Em 

geral, essa ideia reflete o 

protesto do leigo contra o 

teólogo, contra o estudioso, 

contra o pastor, o catedrático 

ou o professor de escola bíblica 

dominical que, a partir do 

recurso da “interpretação”, 

parecem privar a pessoa 

comum de entender a Bíblia. 

Uma sensação de que eles só 

querem dificultar as coisas 

paira no ar. 

Esse protesto também é uma 

forma de defender a ideia de 

que a Bíblia não é um livro de 

difícil compreensão. “Afinal de  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

contas”, argumentam os 

leigos, “qualquer pessoa com 

metade de sua capacidade 

intelectual pode lê-la e 

entendê-la”. Segundo esses 

irmãos, o problema com um 

grande número de pregadores e 

teólogos é que eles cavam 

tanto a “terra da 

interpretação” que acabam 

por “sujar as águas do 

entendimento”. 

“O que tínhamos lido e era claro 

para nós, agora já não está mais 

tão claro”. 

Concordamos que os cristãos 

devem, principalmente, 

aprender a ler a Bíblia, crer 

nela e obedecê-la. Em especial, 

concordamos com o 

argumento de que a Bíblia não 

precisa ser um livro de difícil 

compreensão – mas 

defendemos que isso só 

acontece quando ela é 

corretamente lida e estudada. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Na realidade, estamos 

convictos de que o problema 

específico mais sério que as 

pessoas têm com a Bíblia não é 

uma busca desenfreada pelo 

melhor entendimento dela, 

mas sim a falta de 

entendimento do que ela diz e 

ensina. Há, obviamente, 

alguns exagerados, 

desenfreados por descobrir o 

que está oculto, mas eles são 

minoria, ou seja, o problema 

ainda não é a abundância de 

conhecimento bíblico, mas a 

escassez deste. 

Por quais razões devemos 

interpretar o texto ao invés de 

apenas lê-lo? 

Por que interpretar, então? 

Por que não ler, simplesmente? 

O significado claro não provém 

de uma simples leitura? Em 

certo sentido, sim. Contudo, 

em um sentido mais preciso, 

semelhante argumento é tanto 

ingênuo quanto irreal por 

causa de dois fatores: a 

É 



Edição Nº 9 | página 11  
 

natureza do leitor e a natureza 

da Escritura. 

A primeira razão por que 

precisamos aprender como 

interpretar a Bíblia é que todo 

leitor — quer queira, quer não 

— é ao mesmo tempo um 

intérprete; ou seja, a maioria 

de nós assume que, quando 

lemos, também entendemos o 

que lemos. Nós sempre 

interpretamos o que lemos. A 

tese principal deste artigo não 

é tanto “interpretar ou não 

interpretar?”, como leva a crer 

o título, mas, sim, “interpretar 

corretamente ou 

equivocadamente?”. Devemos 

interpretar o texto para 

descobrir o que ele realmente 

significa ou devemos continuar 

interpretando o texto de 

maneira a fazê-lo falar aquilo 

que desejamos que ele fale? 

No caso da Bíblia, temos 

também a tendência de pensar 

que nosso entendimento é a 

mesma coisa que a intenção do 

Espírito Santo ou do autor 

humano. Apesar disso, do 

mesmo modo, levamos para o 

texto tudo quanto somos, com 

todas as nossas experiências, 

cultura e entendimento prévio 

de palavras e ideias. E é aqui 

que mora o problema, pois, às 

vezes, aquilo que levamos para 

o texto nos desencaminha ou 

nos leva a atribuir ao texto 

ideias que lhe são estranhas, 

mesmo quando isso não é a 

nossa intenção. 

Uma razão mais significativa 

para a necessidade de 

interpretação acha-se na 

natureza da própria Escritura. 

Historicamente, a igreja tem 

compreendido a natureza da 

Escritura de maneira muito 

semelhante à sua compreensão 

da pessoa de Cristo — a Bíblia 

é, ao mesmo tempo, humana e 

divina. “A Bíblia”, como tem 

sido dito de forma correta, “é a 

Palavra de Deus apresentada 

em palavras humanas na 

história”. E essa dupla 

natureza da Bíblia que exige 

da nossa parte a tarefa da 

interpretação. Humanamente 

falando, ela é um livro 

histórico, que registra fatos 

históricos, e que foi escrito 

para pessoas específicas, em 

contextos específicos. 

Divinamente falando, no 

entanto, a Bíblia é revelação 

de Deus, divinamente 

inspirada, a Verdade absoluta, 

com aplicações universais. 

O significado claro do texto 

É claro que há obstáculos na 

tarefa da interpretação bíblica. 

Para alguns irmãos, a questão, 

sim, já não é compreender, mas 

obedecer, colocar em prática – 

eles compreendem, mas não 

praticam.  

Também concordamos que há 

uma inclinação demasiada de 

muitos destes em primeiro 

escavar, e só depois olhar para 

o texto, o que acaba por 

encobrir o significado claro, 

que frequentemente está na 

superfície. 

No entanto, diferente desses 

casos, a realidade é que a 

grande maioria dos cristãos 

ainda precisa aprender a 

interpretar corretamente a 

Palavra de Deus. É claro o 

ensinamento bíblico de que o 

verdadeiro crente vive em 

busca de entender mais e mais 

à Bíblia, porque é através dela 

que o Senhor lhe fala e lhe 

conduz. A necessidade de 

interpretar, de se chegar ao 

significado claro do texto, 

traduz, portanto, um só 

desejo: glorificar a Deus. Ou 

seja, o ingrediente mais 

importante para cumprir essa 

tarefa, e que nunca podemos 

deixar de lado, é a 

interpretação. Se nos negamos 

a empreender uma jornada 

interpretativa da Bíblia, 

corremos o sério risco de nos 

afastarmos drasticamente do 

que Deus falou de fato. E é por 

isso que o teste final de uma 

boa interpretação está em 

saber se esta expõe o correto 

sentido do texto. A 

interpretação correta tanto 

produzirá edificação e 

convicção na mente, quanto 

gerará emoções sólidas e 

sentimentos saudáveis no 

coração. 

Um texto não pode significar o 

que nunca significou. Ou, 

pensando em tal fato de um 

lado positivo, o significado 

verdadeiro do texto bíblico 

para nós é o que Deus 

originalmente pretendeu que 

significasse quando o texto foi 

falado/escrito pela primeira 

vez. Infelizmente, nem sempre 

esse entendimento é tão 

comum assim. Queremos saber 

o que a Bíblia significa para 

nós — e isso é certo. No 



Revista Fé Cristã 

entanto, não podemos fazê-la 

significar o que nos agrada, e 

depois dar os “créditos” ao 

Espírito Santo. Ou o 

significado é o que Ele quis 

dizer, ou estamos nos iludindo, 

enganando a nós mesmos e, 

talvez, a outros cristãos. 

O Espírito Santo não pode 

contradizer a si mesmo; afinal, 

foi ele que inspirou a intenção 

original. Assim, a ajuda do 

Espírito é nos conduzir à 

descoberta da intenção 

original, e nos orientar nos 

momentos em que procuramos 

fielmente aplicar o significado 

à nossa própria realidade. Ele 

não dá novas revelações sobre 

o texto, antes, ilumina o texto 

para que possamos 

compreender o seu significado 

correto e suas aplicações 

diversas. De outra forma, os 

textos bíblicos podem ser 

forçados a significar tudo 

quanto significam para 

qualquer leitor determinado. 

Tal interpretação, no entanto, 

torna-se pura subjetividade, e 

quem, pois, vai dizer que a 

interpretação de uma pessoa é 

certa, e a de outra pessoa, 

errada? Nesse ponto, qualquer 

coisa serve. 

Que método usar para 

interpretar? 

De fato, o mesmo Espírito que 

inspirou a escrita da Bíblia 

pode igualmente inspirar nossa 

leitura dela. Em certo sentido, 

isso é verdade, e não 

pretendemos com este artigo 

tirar de pessoa alguma a 

alegria da leitura devocional 

da Bíblia e o senso de 

comunicação direta envolvido 

em tal leitura. Mas a leitura 

devocional não é o único tipo 

de leitura que se deve praticar. 

Devemos também ler para 

aprender e compreender. Em 

suma, você deve também 

aprender a estudar a Bíblia, 

estudo este que, por sua vez, 

deve ser sua base na leitura 

devocional. 

Sendo assim, o método que 

deve ser utilizado para se 

interpretar a Bíblia, a fim de 

que se entenda o que está 

sendo lido, precisa procurar 

entender o que os autores 

originais — seja Moisés ou o 

apóstolo Paulo — queriam 

dizer. Isso se alcança ao 

estudarmos o contexto 

gramatical e histórico da 

passagem. E “contexto, 

contexto, contexto” é a regra 

de ouro para a interpretação 

do texto. 

Em primeiro lugar, devemos 

evitar a leitura do texto a 

partir de nossas próprias 

experiências e ideias, mas 

antes devemos procurar 

determinar o significado 

pretendido pelos autores — o 

que deve ser o objetivo de 

todos os intérpretes da 

Escritura. A partir disso, 

numa leitura devocional, por 

exemplo, a experiência com 

Deus deve vir da Bíblia para 

nós, nunca deve ir de nós para 

a Bíblia. Do contrário, se 

imprimirmos na Bíblia o 

significado que queremos, 

estaremos tendo nada mais 

que uma experiência com nós 

mesmos. 

Em segundo lugar, porque as 

palavras só têm significado se 

forem compreendidas em 

sintonia com o seu contexto, 

precisamos conhecer os 

contextos imediato e remoto 

do que está sendo lido. 

Imagine que você está lendo 

uma passagem bíblica. Você 

deseja compreender o que ela 

está ensinando? Para isso 

precisa interpretá-la. Algumas 

perguntas que devem ser 

respondidas são: 

a) o que o restante do capítulo 

e do livro ensinam (contexto 

imediato)? 

b) o que os demais textos da 

Bíblia, que tratam do mesmo 

tema, ensinam (contexto 

remoto)? 

c) algum escritor bíblico já 

forneceu a interpretação e 

aplicação corretas para este 

texto (situação que vemos 

acontecer frequentemente no 

Novo Testamento em relação à 

passagens do Antigo 

Testamento)? 

Em terceiro lugar, porque a 

Bíblia é um documento 

histórico, a cultura e os 

costumes bíblicos, bem como o 

momento histórico que estava 

sendo vivido quando aquele 

livro foi escrito e lido pela 

primeira vez, se tornam parte 

vital de nosso entendimento do 

significado da Escritura. Para 

se inteirar destas coisas, 



Edição Nº 9 | página 13  
 

obviamente você vai precisar 

pesquisar. 

 

 

NOTA 

Este artigo foi baseado inteiramente 
nas lições ensinadas nos primeiros 
dois capítulos do livro Entendes o que 
lês? (São Paulo: Vida Nova, 2011), de 
Gordon Fee e Douglas Stuart. 

Pequenos trechos do livro foram 
inseridos em sua forma original e/ou 
adaptados para convergirem com a 
proposta do artigo. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

xistem muitas pessoas 

que desejam crescer no 

conhecimento de Deus 

e, com isso, avançar na 

caminhada cristã, mas não 

sabem como ler e entender a 

Bíblia, ao mesmo tempo em 

que admitem e creem em sua 

autoridade como Palavra de 

Deus. 

Uma pergunta muitíssimo 

importante, nessa altura é: a 

Bíblia deve ser toda lida 

literalmente? 

A leitura bíblica predominante 

no meio cristão se utiliza de 

uma abordagem inteiramente 

literalista dos textos bíblicos, o 

que faz com que seus adeptos – 

que são leitores da Bíblia – 

arroguem para si a suprema 

ortodoxia na interpretação, 

presumindo que, por 

praticarem  uma  leitura literal  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

do texto, estão, ao mesmo 

tempo, honrando mais ao 

Senhor do que aqueles que 

leem o texto utilizando-se de 

outros métodos. Todavia, ler 

literalmente o texto bíblico 

sem avaliar se tal tipo de 

leitura faz jus ao gênero 

inspirado, faz com que estes 

irmãos sejam nada mais que 

literalistas. 

O problema é que o uso deste 

método leva a uma 

interpretação equivocada de 

muitas passagens bíblicas, as 

quais possuem claros e 

evidentes simbolismos e um 

sentido não-literal, como 

acontece, por exemplo, com 

Apocalipse 20. 

Gêneros literários 

A questão é que cada parte da 

Bíblia possui um gênero 

literário predominante. Isso 

quer dizer que, embora o 

gênero predominante na Bíblia 

toda seja a narrativa, que é um  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

gênero que deve ser lido 

literalmente, este não é o único 

gênero que pode ser 

encontrado nela. Em suas 

partes, ela contém hinos, 

códigos legais, parábolas, 

profecias, literatura de 

sabedoria, literatura 

apocalíptica, entre outros. O 

que aprendemos com isso é que 

o gênero de cada bloco de texto 

determina o método de 

interpretação. 

Essa ideia de que se deve 

relacionar cada gênero a um 

método peculiar de 

interpretação não é estranha 

ao pensamento bíblico. Pelo 

contrário, os próprios autores 

bíblicos revelam ter 

consciência da diversidade de 

gêneros contidos na Escritura, 

assinalando que essa 

diversidade é resultado de 

modos variados de inspiração: 

“No passado, por meio dos 

profetas, Deus falou aos pais 

muitas vezes e de muitas 

maneiras” (Hebreus 1.1). Esse 

E 



Edição Nº 9 | página 15  
 

autor, por exemplo, tem 

consciência da existência, na 

Escritura, de modos diferentes 

de inspiração. 

Em Números 12, há o fato de 

que Deus falava a Moisés 

“claramente, e não por 

enigmas”. Em contraste com 

os sonhos e visões dos profetas, 

que precisavam de 

interpretação, a mensagem de 

Moisés era comunicada a ele de 

forma clara e direta, como é o 

caso da Lei. Em que essa 

passagem nos instrui quanto à 

leitura e interpretação bíblica? 

Os diferentes tipos de 

inspiração levavam a 

diferentes modos de 

interpretação daquilo que 

Deus falou. De maneira 

implícita, essa passagem 

instrui os leitores a adotarem 

métodos e abordagens 

diferentes na hora de 

interpretar aquilo que Deus 

falou. 

A Bíblia não deve ser 

interpretada toda da mesma 

maneira 

A revelação dirigida a Moisés 

era clara e direta. Os materiais 

proféticos, por sua vez, exigem 

reflexão mais cuidadosa, pois 

estão em forma de enigmas e 

alegorias, tendo uma natureza 

simbólica, semelhante ao que 

acontece com os sonhos. Essa 

natureza simbólica torna-se 

ainda mais vigorosa na 

literatura apocalíptica, como é 

o caso de Daniel e Apocalipse. 

Em suma, nossa teologia 

baseia-se no alicerce seguro da 

Bíblia — revelação divina 

inspirada pelo Espírito e 

expressa em linguagem 

humana. Chega-se ao 

entendimento dessa revelação 

mediante o discernimento 

espiritual e o uso apropriado de 

estratégias de leitura para 

cada um de seus gêneros. Se os 

autores da Bíblia tiveram 

diferentes modos de 

inspiração, dessa maneira, 

também devemos adotar 

diferentes estratégias de 

interpretação, conforme o 

gênero inspirado por Deus. 

O método de interpretação não 

deve ser necessariamente 

literalista, isto é, não devemos 

ler o texto sempre 

literalmente, mas somente 

quando a literalidade faz parte 

do gênero daquela passagem 

que estamos lendo. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Amados, procurando eu 

escrever-vos com toda a 

diligência acerca da salvação 

comum, tive por necessidade 

escrever-vos, exortando-vos a 

batalhardes, diligentemente, 

pela fé que uma vez por todas foi 

entregue aos santos.” (Judas 

1:3) 

ara muitas pessoas, 

palavras como 

teologia, doutrina e 

ortodoxia são quase 

totalmente sem sentido; 

talvez, desagradáveis e, até, 

repelentes. Teologia parece 

entediante. Doutrina é algo 

sobre o que as pessoas rudes 

contendem. Muitos cristãos 

teriam dificuldade em dizer 

qualquer coisa além de que a 

ortodoxia traz à mente 

imagens de igrejas antigas 

guardadas por homens idosos e  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

de poucos cabelos que são 

ranzinzas e zangados. 

No que se refere ao termo 

“doutrina”, porque ele foi 

utilizado por muito tempo e 

em muitas igrejas com relação 

a métodos de controle e 

repressão aplicados por 

pastores incautos e néscios, 

hoje, muitas pessoas ficam de 

“cabelos em pé”, não 

suportando sequer ouvi-lo da 

boca de alguém ou lê-lo em 

algum material de leitura. 

Posso relacionar-me com essa 

perspectiva. Já fiz parte dela. 

Mas, descobri que meu 

preconceito, minha “alergia à 

teologia” era infundada. 

O caso de Judas 

Judas tinha um propósito ao 

escrever a sua epístola – 

mencionamos o versículo 3 no 

início do artigo. Por causa da 

situação que os crentes 

destinatários       enfrentavam,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Judas decidiu escrever-lhes 

sobre a necessidade de defesa 

da fé que os unificava. Havia 

algumas pessoas que “se 

introduziram com 

dissimulação” entre eles (Judas 

4). Não está perfeitamente 

claro quem essas pessoas eram 

– elas simplesmente vieram 

para dentro da igreja. Ao que 

parece, dada a linguagem 

usada por Judas, seus leitores 

sabiam pelo menos alguma 

coisa sobre esse grupo e seus 

ensinos. Ainda assim, esse 

grupo passou despercebido, e 

começou a influenciar alguns 

crentes na igreja. 

Alguns dos que foram 

influenciados, aparentemente, 

começaram a duvidar da fé, e 

outros estavam perigosamente 

próximos de sucumbir 

totalmente (v. 22-23). Assim, 

os que sorrateiramente haviam 

se introduzido estavam 

também conduzindo operações 

dissimuladas entre esses 

cristãos para, se possível, 

P 



Edição Nº 9 | página 17  
 

subverter e destruir a fé na 

qual a igreja estava edificada. 

Por isso, Judas os exorta: 

batalhem pela  

“fé que uma-vez-por-todas-foi-

entregue-aos-santos”. 

Nisso, precisamos 

compreender o que Judas 

entende por “a fé”. 

A fé que uma-vez-por-todas-

foi-dada aos-santos 

Na maioria das vezes em que 

usa a palavra fé, a Escritura se 

refere à nossa fé como um dom 

de Deus (Efésios 2:8). Fé, neste 

contexto, é algo interno. Esta é 

a forma mais frequente com 

que o Novo Testamento usa a 

palavra. Tal fé pode ser grande 

ou pequena (compare Mateus 

15:28 com 16:8). Ela moveu o 

Salvador a curar (veja Marcos 

2:5; 5:34). Pode ser forte ou 

fraca (Romanos 4:19-20). 

Enfim, quando as Escrituras 

falam da fé desta maneira, 

estão se referindo àquele dom 

de Deus que é aplicado e 

exercido por nós. Esta fé é 

aplicada e exercida, 

inicialmente, em nossa 

conversão, e continua a ser 

exercida por nós em nossa 

caminhada cristã (o que as 

Escrituras chamam de 

santificação). As Escrituras 

enfatizam esse tipo de fé 

porque ele é uma parte crucial 

e muito importante de nossa 

experiência cristã. 

O aspecto da fé a que Judas se 

refere, porém, não é 

fundamentalmente o aspecto 

interno da nossa fé. A fé a que 

Judas se refere não é a fé que 

temos em Cristo ou a fé forte 

ou fraca presente em nós; 

antes, é algo que está fora de 

nós. É “a fé”, e é uma coisa 

completamente diferente. Os 

crentes para quem ele estava 

escrevendo haviam se 

comprometido com essa fé, e 

era por essa fé externa que eles 

travariam o combate. 

O ponto em disputa era a 

verdade das Escrituras; mais 

especificamente, aquelas 

verdades que compõem o 

Evangelho, as doutrinas. Esta 

é a fé aqui. Encontramos essa 

fé externa mencionada 

também no livro de Atos. Em 

Atos 6.7 nos é dito que “se 

multiplicava o número dos 

discípulos; também muitíssimos 

sacerdotes obedeciam à fé”. 

Aqui, a fé de que se fala é um 

tipo de padrão, uma régua, a 

que os cristãos se tornam 

obedientes. Em outros lugares, 

a fé é algo em que os cristãos 

devem ficar firmes (Atos 

14:22) e ser fortalecidos (Atos 

16:5). Quando as Escrituras 

aludem “à fé” desta maneira, 

estão se referindo a um corpo 

de verdades ou doutrinas em 

que passamos a crer quando 

confiamos em Cristo. Embora 

elas não estejam se referindo à 

minha crença em si, estão 

relacionadas à minha crença 

no fato de que eu me 

comprometi com essas 

verdades. 

A fé, neste sentido, é aquilo 

pelo que devo estar disposto a 

morrer. Ela inclui o próprio 

evangelho que nos salva 

(Romanos 1:16). É a fé na qual 

passamos a crer. “A fé”, 

portanto, era um modo de se 

referir às verdades em que os 

cristãos acreditavam – as 

doutrinas. Há certas verdades 

em que cada cristão deve crer 

para ser cristão. Embora 

apenas crer que essas coisas são 

verdadeiras não torne uma 

pessoa cristã, não se pode ser 

cristão sem essas crenças. 

Esse corpo de verdades é 

chamado de  

“a fé que uma-vez-por-todas-

foi-entregue-aos-santos”. 

Inclui coisas como a verdade 

das Escrituras, a existência de 

Deus e a encarnação, morte e 

ressurreição de Cristo. Inclui o 

fato de que Deus salvou seu 

povo, que Cristo virá 

novamente, e muitas outras. 

Essas verdades são cruciais 

para a vida da igreja. Sem 

essas verdades a igreja não 

teria como ajudar e ministrar 

àqueles que buscam crescer na 

graça. Quando falamos delas, 

estamos dizendo algo sobre o 

conteúdo da verdade da nossa 

crença. Estamos declarando a 

fé. É por tal coisa que a 

audiência de Judas deveria 

batalhar. E é por tal coisa que 

nós mesmos devemos batalhar. 

Devemos batalhar pelas 

doutrinas que uma vez por 

todas foram dadas aos santos 

Escrevemos muito acerca da 

necessidade que existe de os 

cristãos estudarem 



Revista Fé Cristã 

diligentemente a Bíblia, de 

conhecerem a teologia e as 

doutrinas. Mas, não 

escrevemos que, mais do que 

conhecerem, eles precisam 

batalhar por elas. 

Teologia e doutrina são 

importantes porque Deus é 

real e tem agido em nosso 

mundo. E suas ações têm 

significado hoje e por toda a 

eternidade. Há beleza na 

teologia cristã. Sã doutrina 

está no centro do amar a Jesus 

com paixão e autenticidade. 

Ortodoxia não é somente para 

homens velhos que anelam 

contemplar a Deus, que é 

maior, mais real e mais 

glorioso do que a mente 

humana possa imaginar. 

Doutrina e relacionamento 

A ironia da questão é esta: as 

coisas que são necessárias em 

nosso relacionamento com 

Deus, e pelas quais anelamos, 

estão inseridas nas próprias 

coisas das quais temos certeza 

que não nos farão qualquer 

bem. A maioria de nós não 

entende que palavras 

aparentemente desgastadas 

como teologia, doutrina e 

ortodoxia são o caminho para a 

maravilhosa experiência, cheia 

de temor, de conhecer 

verdadeiramente a Jesus 

Cristo. Elas contam a história 

da Pessoa que anelamos 

conhecer. 

Ser um cristão significa ser 

uma pessoa que trabalha, que 

batalha, para estabelecer suas 

crenças, seus sonhos, suas 

escolhas e seu ponto de vista 

acerca do mundo sobre a 

verdade de quem é Jesus e o 

que Ele fez – um cristão que se 

importa com a verdade, que se 

importa com a sã doutrina. 

Doutrina, então, é apenas uma 

palavra sem encanto que 

representa as verdades sobre as 

quais devemos edificar nossa 

vida – verdades sobre as quais 

todos teríamos dúvidas e não 

saberíamos se não tivéssemos a 

Bíblia. A doutrina cristã é o 

ensino cristão a respeito de 

certo número de assuntos 

abordados nas Escrituras: 

Deus, pecado, Jesus, céu, 

inferno, a ressurreição… e 

assim por diante. 

Talvez você nunca pensou em 

doutrina neste sentido. No 

entanto, vir a Jesus e ouvir 

suas palavras, e se relacionar 

com Ele, envolve doutrina. 

Envolve conhecer e entender o 

que a Bíblia ensina a respeito 

de quem Jesus é, por que 

precisamos dele, como Ele nos 

salva e nos muda. Em outras 

palavras, envolve conhecer a 

verdade teológica. 

 

NOTA 

Trechos do livro Cave Mais Fundo 
(São José dos Campos-SP: Editora 
FIEL, 2011), de Joshua Harris, páginas 
35, 36 e 41, e do livro A Batalha 
pertence ao Senhor (Brasília-DF: 
Editora Monergismo, 2013), de K. 
Scott Oliphint, versão para Kindle, 
páginas 44 a 48 e 54 a 58, foram 
inseridos ao longo do texto em sua 
forma original e/ou adaptados para 
convergirem com a proposta do 
artigo. 



 

 

 

 

 

m qualquer bom 

enredo, o início sempre 

faz mais sentido depois 

que terminamos de ler o último 

capítulo. Da mesma forma, ler 

o Novo Testamento nos ajuda 

a compreender o significado 

original e pretendido do 

Antigo Testamento.  

A Bíblia não nos foi entregue 

em um único momento, mas 

progressivamente, pouco a 

pouco, por 40 autores ao longo 

de 1.600 anos. Ela começou 

com os escritos de Moisés e 

continuou a ser revelada até os 

dias de Cristo e dos apóstolos. 

O cânon foi concluído no fim 

do primeiro século com o livro 

do Apocalipse.  

A compreensão da natureza 

progressiva da revelação 

bíblica é essencial porque à 

medida que uma nova 

revelação vinha, ela não 

apenas desenvolvia a linha da 

história, mas trazia maior 

clareza e discernimento sobre 

as partes anteriores da 

história.  

Por exemplo, aprendemos 

mais sobre a promessa que 

Deus   fez   a   Adão   e  Eva  em  

 

 

 

 

 

Gênesis 3:15 a respeito da 

descendência da mulher 

quando lemos sobre Cristo 

morrendo na cruz. Ler sobre a 

morte de Cristo nos 

Evangelhos não muda o 

significado original da 

promessa em Gênesis; 

simplesmente acrescenta 

clareza ao Evangelho que foi 

originalmente prometido à 

primeira geração de pecadores.  

Com isso em mente, vamos 

considerar várias razões pelas 

quais devemos usar essa 

última revelação para 

entender o significado original 

e pretendido da revelação 

anterior — especialmente 

usando o Novo Testamento 

para entender o Antigo 

Testamento:  

1. Porque toda Escritura é 

inspirada por Deus e tem um 

único Autor.  

2. Porque há uma única linha 

da história, ou metanarrativa, 

que se concentra em torno do 

Evangelho de Jesus Cristo — 

conhecida como a história da 

redenção.  

 

 

 

 

 

 

3. Porque a história da 

redenção é progressiva.  

4. Por causa da analogia da fé, 

que é o princípio bíblico que 

diz que a Escritura deve 

interpretar a Escritura.  

5. Porque a nossa compreensão 

das alianças (e sua relação 

entre si) molda nossa 

compreensão da Escritura.  

Inspiração divina 

Se a Bíblia (como uma coleção 

de livros que foi escrita por 

quase quarenta autores 

diferentes ao longo de milhares 

de anos) não fosse inspirada, 

não deveríamos esperar uma 

mensagem unificada. Se fosse 

apenas o produto de homens 

falíveis trabalhando sob a luz 

obscura de seus próprios 

contextos culturais e 

históricos, então naturalmente 

esperaríamos que os vários 

livros estivessem cheios de 

contradições.  

Para entender o significado de 

qualquer autor não inspirado, 

precisamos resistir a filtrar o 

que esse autor disse através 

das lentes de outros autores. Se 

E 



Revista Fé Cristã 

não houvesse um autor divino, 

os escritos do apóstolo Paulo, 

por exemplo, só deveriam ser 

entendidos à luz do corpus 

paulino. Além disso, sem 

inspiração divina, o modo 

como Paulo entendia Moisés 

não deveria influenciar tanto a 

nossa compreensão sobre 

Moisés. Sem inspiração, não 

poderíamos ter certeza de que 

Paulo entendeu Moisés 

corretamente. Como seria 

ingênuo interpretar A 

Odisseia, escrita em grego 

antigo, através dos escritos de 

Shakespeare, escritos em inglês 

elizabetano, seria impróprio 

usar o Novo Testamento para 

entender o Antigo 

Testamento.  

Isso seria verdade se a Bíblia 

não tivesse um único Autor, a 

saber, Deus. Mas a Bíblia não 

é como qualquer outra coleção 

de livros. Cada livro da Bíblia 

foi inspirado por Deus (2 

Timóteo 3:16). Assim, 

devemos abordar a Bíblia com 

a convicção de que ela, do 

início ao fim, é a Palavra de 

Deus — que toda a Escritura 

está livre de erro ou 

contradição.  

Nós rejeitamos a noção de que 

o livro de Isaías deve ter sido 

escrito por dois autores 

distintos em dois momentos 

diferentes, devido à suposta 

impossibilidade de Isaías 

conhecer o nome e as 

atividades de Ciro, rei da 

Pérsia, cento e cinquenta anos 

antes do nascimento de Ciro 

(Isaías 44:28-45:1). Não temos 

nenhum problema em aceitar 

as profecias e milagres da 

Bíblia porque cremos que a 

Bíblia é a Palavra de Deus. 

Assim, por causa da 

inspiração, não temos nenhum 

problema em compreender as 

profecias do Antigo 

Testamento à luz de suas 

explicações e cumprimentos no 

Novo Testamento.  

A natureza progressiva da 

Revelação  

A narrativa bíblica foi 

revelada progressivamente. 

Embora o fundamento da 

história da redenção tenha sido 

estabelecido nos primeiros 

capítulos de Gênesis, o 

desenvolvimento completo da 

história foi sendo revelado 

pouco a pouco ao longo dos 

milhares de anos seguintes. Ao 

olharmos cronologicamente 

através de cada livro da Bíblia, 

a linha do enredo fica mais 

densa e aprendemos algo mais 

sobre a história da redenção.  

À medida que passamos pela 

narrativa bíblica, aprendemos 

mais sobre a serpente e a 

descendência da mulher. 

Aprendemos mais sobre a 

natureza de Deus e sobre o que 

ele requer do homem. Vemos 

até que ponto o homem caiu 

em Adão e que desesperança 

existe no mundo. Aprendemos 

cada vez mais sobre a beleza do 

Evangelho até recebermos a 

palavra final de Deus na 

pessoa e na vida do seu Filho 

(Hebreus 1:2).  

É apenas até vermos a Cristo 

no Novo Testamento que 

vemos a plena revelação de 

Deus. Por essa razão, o Senhor 

disse: “Porque em verdade vos 

digo que muitos profetas e justos 

desejaram ver o que vós vedes, e 

não o viram; e ouvir o que vós 

ouvis, e não o ouviram” (Mateus 

13:17). João Batista foi o 

maior dos profetas da Antiga 

Aliança, não porque ele era 

fisicamente mais forte ou mais 

inteligente do que os demais 

profetas. Ele era o maior 

simplesmente porque ele era o 

último deles. Isso o tornou o 

maior porque o fez mais 

conhecedor do que todos os 

outros profetas da Antiga 

Aliança. João Batista 

conseguiu ver algo que 

nenhum dos outros profetas 

que vieram antes dele 

conseguiu: a vida e o 

ministério do Messias. Este 

conhecimento imediato de 

Cristo superou de longe o 

conhecimento de todos os 

outros profetas da Antiga 

Aliança. No entanto, como 

disse Jesus Cristo, o menor 

santo do Novo Testamento 

tem ainda maior clareza e 

compreensão da verdade do 

que João Batista (Lucas 7:28).  

Segundo Pedro, até mesmo os 

profetas do Antigo 

Testamento sabiam que suas 

profecias teriam maior 

benefício para os santos do 

Novo Testamento: “Aos quais 

foi revelado que, não para si 

mesmos, mas para nós” (1 

Pedro 1:12). Por consequência, 

devido à natureza progressiva 

da revelação divina, é essencial 

que busquemos entender a 

revelação anterior à luz da 



Edição Nº 9 | página 21  
 

revelação posterior. Mais 

importante, porque o Novo 

Testamento é a palavra final 

de Deus, é importante 

compreender o Antigo 

Testamento à luz do Novo 

Testamento.  

Como Agostinho afirmou de 

modo célebre: “O Novo 

Testamento está no Antigo 

Testamento velado; o Antigo 

está no Novo revelado”. Mas isso 

não significa que o Novo 

Testamento reinterpreta o 

significado original, 

gramatical e histórico do 

Antigo Testamento. Ao 

contrário, o Novo Testamento 

oferece uma visão divina do 

significado original e 

pretendido dos autores do 

Antigo Testamento.  

Quando o apóstolo Paulo diz, 

por exemplo, que o 

descendente prometido de 

Abraão é Cristo, podemos 

saber com certeza que esse era 

quem Deus sempre teve em 

mente quando prometeu a 

Abraão um descendente em 

Gênesis 17. E quando o autor 

de Hebreus nos diz que Abraão 

buscava uma cidade celestial 

cujo artífice e construtor era 

Deus (Hebreus 11:10), 

podemos saber com certeza 

que uma cidade celestial era o 

que Deus tinha em mente 

quando ele chamou Abraão de 

sua própria terra para 

caminhar todos os seus dias 

como peregrino e estrangeiro 

neste mundo.  

Em outras palavras, o Novo 

Testamento é o próprio 

comentário de Deus sobre o 

Antigo Testamento. Há 

aproximadamente 353 citações 

diretas do Antigo Testamento 

no Novo, o que compõe cerca 

de 5% do Novo Testamento. 

Além disso, milhares de 

alusões ao Antigo Testamento 

estão no Novo, o que constitui 

cerca de um terço dele. 

Portanto, o Novo Testamento 

não é construído apenas sobre 

o Antigo Testamento, ele 

explica, interpreta e aplica o 

Antigo Testamento.  

Mesmo que o Novo 

Testamento não reinterprete o 

significado original do Antigo 

Testamento, ele acrescenta luz 

e clareza. Os sacrifícios, o 

templo, a nação de Israel, e 

outras coisas do gênero, 

recebem seu significado mais 

completo e tipológico no Novo 

Testamento. Assim, 

interpretar o Antigo 

Testamento inteiramente por 

regras históricas e gramaticais 

independentes da luz do Novo 

Testamento é ignorar a visão e 

a inspiração dos autores 

neotestamentários. Por essa 

razão, seria insensato para nós, 

agora que temos acesso ao 

Novo Testamento, procurar 

compreender plenamente o 

Antigo Testamento sem lê-lo 

através das lentes do Novo 

Testamento. 

 

Nota 

Trecho extraído do livro Os 5 Pontos 
do Amilenismo (2021), de Jeffrey D. 
Johnson, publicado no Brasil por O 
Estandarte de Cristo. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

uando e como se dará a 

Segunda Vinda de 

Cristo? O que a Segunda 

Vinda de Cristo representa 

para o povo de Deus e para a 

humanidade? Haverá um 

arrebatamento secreto? E o 

Anticristo? Como devemos 

entender a Grande Tribulação? 

Quais as características do 

Milênio? A nação de Israel será 

restaurada? Todas estas 

perguntas (e muitas outras) 

não serão respondidas neste 

artigo – porque todas estas 

perguntas, a maneira como as 

construímos, bem como suas 

respostas, dependem do modo 

como abordamos as profecias 

bíblicas, a literatura 

apocalíptica e a interpretação 

apostólica do que o Antigo 

Testamento anuncia que 

acontecerá nos últimos dias. 

Portanto, para fazermos as 

perguntas certas e recebermos  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

as respostas bíblicas para elas, 

devemos seguir alguns 

princípios que a própria 

Escritura estabelece. 

Aqueles que estudam as 

profecias bíblicas muitas vezes 

caem em um de dois extremos, 

refletindo uma de duas 

perspectivas: por um lado, há 

aqueles que veem os textos 

proféticos como algo que nos 

fornece informação suficiente 

através da qual podemos 

determinar detalhes 

específicos sobre o que o futuro 

reserva, como se a Bíblia fosse 

algo parecido com uma bola de 

cristal. Segundo esta visão, 

parece que realmente 

encontramos na Bíblia muitas 

explicações que revelam até o 

menor dos detalhes sobre o 

futuro. Por outro lado, há 

aqueles que leem a profecia 

como se ela fosse o trabalho de 

um pintor que apenas quer 

revestir uma parede com tinta 

nova, mas sem se ater aos 

detalhes – seu projeto é cobrir  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

o maior espaço de parede 

possível com pinceladas largas 

– o trabalho desse “pintor” é 

apenas estabelecer os 

princípios gerais, pinceladas 

largas que revelam como este 

mundo será conduzido à sua 

consumação em Cristo, mas 

sem muitos detalhes. Embora 

exista uma certa legitimidade 

em ambas as abordagens, 

nenhuma das duas é 

inteiramente adequada. 

Considerando que a tendência 

é exigirmos uma precisão 

fotográfica quase que objetiva 

de passagens que são em 

grande parte simbólicas, 

podemos facilmente avançar 

para um subjetivismo 

escorregadio que trata a Bíblia 

como uma obra de arte 

impressionista. Certamente 

não pretendemos fornecer um 

remédio abrangente para este 

problema, como se num 

pequeno artigo fosse possível 

articularmos todos os 

princípios que nos ajudam a 

Q 



Edição Nº 9 | página 23  
 

interpretar a Palavra de Deus. 

O que pretendemos, no 

entanto, com este artigo, é 

estabelecer cinco pressupostos 

hermenêuticos básicos que nos 

ajudarão nesta tarefa de 

entender as profecias que 

dizem respeito ao futuro (e ao 

presente) do povo de Deus – o 

que nos levará a perguntar 

corretamente e a encontrar 

respostas inteiramente bíblicas 

para nossas perguntas. 

1. O cumprimento das 

profecias feitas a Israel 

no Antigo Testamento 

acontece na pessoa e 

obra de Jesus Cristo, e 

na Igreja 

A tese central, o primeiro 

princípio, que controla todo o 

restante, e que emerge 

inteiramente do texto bíblico, 

sendo justificada por ele, é que 

o cumprimento da esperança 

profética de Israel retratada 

nos documentos do Antigo 

Testamento é encontrado na 

pessoa e obra de Jesus Cristo, e 

na Igreja, seu “Corpo crente”, 

à qual Ele estabeleceu em Sua 

primeira vinda. O ponto aqui é 

que Jesus Cristo e sua Igreja 

são o ponto focal e terminante 

de todas as profecias. O foco do 

Antigo Testamento, então, 

não está em Israel, antes, está 

no Messias. Isto pode soar um 

tanto complicado de início – é 

uma primeira impressão 

bastante chocante. Mas, é a 

verdade transbordante nos 

textos neotestamentários. 

É claro que a maioria dos 

cristãos concorda prontamente 

que Jesus é o centro ou ponto 

focal de toda a revelação 

bíblica, que o Antigo 

Testamento foi um prefácio de 

Sua pessoa e obra, e que é o 

propósito do Pai “tornar a 

congregar em Cristo todas as 

coisas, tanto as que estão nos 

céus como as que estão na terra” 

(Efésios 1:10). Todavia, 

devemos ter em mente algo 

muito mais específico quando 

falamos do cumprimento das 

profecias, algo muito mais 

abrangente em termos de como 

o Antigo Testamento encontra 

a sua consumação e 

cumprimento na pessoa de 

Cristo e em Seu corpo, a Igreja. 

Síntese 1: no Novo 

Testamento, aprendemos que 

a maioria das profecias 

escatológicas que 

aparentemente dizem respeito 

tão somente ao Israel étnico 

(segundo a carne), se cumprem 

definitivamente em Cristo e 

em Sua Igreja. 

2. Enquanto o Antigo 

Testamento via a 

consumação dos 

propósitos redentores de 

Deus como devendo 

acontecer em um 

derradeiro e único ato, 

os autores do Novo 

Testamento retratam 

esta consumação como 

acontecendo em duas 

fases 

O princípio anterior não deve 

nos levar a negligenciar a 

verdade igualmente legítima 

de que, enquanto o Antigo 

Testamento olhava para a 

consumação dos propósitos 

redentores de Deus como 

devendo acontecer em um 

derradeiro e único ato, os 

autores do Novo Testamento 

retratam esta consumação 

como acontecendo em duas 

fases – e entre elas. Isto é 

frequentemente visto no Novo 

Testamento e é conhecido 

teologicamente como uma 

“sobreposição” das eras. Nesse 

sentido, a consumação do 

propósito redentor de Deus já 

começou em Cristo, mas ainda 

permanecemos numa era 

maligna. Alguns se referiram a 

isso como a “inauguração do 

fim”. Em Cristo, Deus agiu 

para “cumprir” Sua promessa 

profética, mas a 

“consumação” só virá quando 

Cristo vier pela segunda vez. 

Assim, enquanto os profetas e 

o povo de Deus do Antigo 

Testamento aguardavam por 

um cumprimento único das 

profecias, o Novo Testamento 

contempla um cumprimento 

progressivo das promessas de 

Deus, ou seja, a história 

humana reflete uma tensão 

entre o que se realizou no 

primeiro advento de Cristo e a 

consumação que se espera para 

o segundo advento, a chamada 

Segunda Vinda. Desta forma, 

vivemos na “presente era má”, 

mas já participamos, em parte, 

das glórias da “era vindoura”, 

isto é, há uma tensão entre o 

que “já” foi cumprido (ou, pelo 

menos, que já foi parcialmente 



Revista Fé Cristã 

inaugurado) e o que “ainda 

não” foi consumado. 

Exemplos disso abundam, mas 

aqui estão apenas alguns: 

 A salvação é agora, mas 

também está no futuro 

(Efésios 2:8; Romanos 

5:10) 

 A justificação é agora, mas 

também no futuro 

(Romanos 5:1; Romanos 

2:13) 

 Fomos adotados na família 

de Deus como Seus filhos, 

mas nossa adoção também 

está por vir (1 João 3:1; 

Romanos 8:23) 

 De certa forma, já fomos 

ressuscitados com Cristo, 

mas a ressurreição também 

é futura (Efésios 2; 

Romanos 6; Filipenses 3; 1 

Coríntios 15) 

 Já fomos glorificados, mas 

ainda seremos glorificados 

(Romanos 8:30; Filipenses 

3; 1 João 3) 

 Já fomos redimidos, mas a 

redenção ainda é futura 

(Efésios 1:4; Romanos 

8:23; 13:11) 

 Os crentes regenerados já 

são e desfrutam de uma 

“nova criação” (2 Coríntios 

5:17), enquanto, por outro 

lado, ainda aguardamos os 

novos céus e nova terra no 

retorno de Jesus.  

Assim, quando lemos o Antigo 

Testamento, devemos levar em 

conta que os autores 

inspirados por Deus 

colocavam os eventos 

proféticos em estreita 

proximidade, como se eles 

fossem acontecer 

simultaneamente ou em uma 

rápida sucessão. O fato, no 

entanto, é que, como o Novo 

Testamento e a história 

provaram, os eventos que 

cumprem as profecias são 

frequentemente separados por 

intervalos significativos de 

tempo. Isto tem sido muitas 

vezes chamado de “prefácio 

profético”. 

Segundo Donald Garlington, a 

ilustração clássica é a do 

advento do Messias. Os 

profetas do Antigo 

Testamento, olhando para o 

futuro, enxergaram apenas 

uma vinda, sem uma distinção 

entre duas fases dessa vinda. 

Por outro lado, o que é 

declarado, imaginado e 

esperado por eles como 

devendo acontecer de uma vez 

por todas nos “últimos dias”, é 

realizado ao longo de uma 

extensão de tempo que já 

perdura por praticamente dois 

milênios – isto é, entre a 

Primeira e a Segunda vindas 

do Messias. Portanto, à luz do 

Novo Testamento, podemos 

discernir que a vinda do 

Messias, bem como muitas das 

principais profecias 

registradas no Antigo 

Testamento, se espalham entre 

duas etapas de cumprimento, 

as quais correspondem à 

inauguração e à consumação 

dos propósitos escatológicos de 

Deus, respectivamente. 

Síntese 2: a ideia de que as 

profecias bíblicas concernentes 

aos últimos tempos se 

cumprirão apenas em um 

momento final, no futuro, deve 

ser substituída pelo conceito 

bíblico de que os “últimos 

dias” iniciaram com a Primeira 

Vinda de Cristo, bem como o 

cumprimento das profecias 

bíblicas que dizem respeito a 

esta era do fim dos tempos. 

3. O Novo Testamento é 

o padrão de 

interpretação das 

expectativas 

escatológicas do Antigo 

Testamento 

Não raro, vemos notícias na 

mídia cristã [e não cristã] 

ventilando a declaração ou o 

comentário de algum rabino 

judeu sobre os eventos que nos 

aproximam do fim dos tempos 

– situação geralmente causada 

por algum evento militar no 

Oriente Médio ou por alguma 

catástrofe natural em algum 

lugar do planeta. É comum 

levarmos em conta tais 

declarações como tendo suma 

importância para a fé cristã, de 

maneira que anexamos tais 

falas como se fossem 

verdadeiramente algo 

relevante para nossa 

escatologia. No entanto, 

devemos ressaltar que, à luz do 

Novo Testamento, o judeu não 

cristão nada tem a nos dizer 

sobre a escatologia cristã ou 

pouco pode acrescentar às 

nossas esperanças 

escatológicas visto que este 

judeu vive uma vida à espera 

de um Messias que ainda não 

veio – isto é, para ele, Cristo 

não é e jamais foi o Messias 

prometido, o Filho de Deus 



Edição Nº 9 | página 25  
 

enviado pelo próprio Deus em 

favor do Seu povo. 

Apesar de que a escatologia e a 

esperança cristã herdaram 

muito dos escritos judaicos 

inspirados, edificando a partir 

deles, como num continuum, os 

cristãos, aprendendo do Novo 

Testamento e seus autores 

também inspirados, precisam e 

devem olhar e interpretar as 

profecias para os “últimos 

dias” à luz do fato de que 

Cristo já veio. Para os 

escritores neotestamentários, o 

fim dos tempos [e os eventos 

relacionados a ele] esperado 

pelos judeus como algo que 

deve acontecer em um único e 

derradeiro ato [o qual, para 

eles, ainda não aconteceu, pois 

não aceitam a Cristo como o 

Messias], já teve início e 

caminha para a sua 

consumação. 

O Novo Testamento é, 

portanto, o padrão de 

interpretação, a regra a partir 

da qual devemos abordar a 

expectativa escatológica do 

Antigo Testamento – se 

olharmos para as Escrituras 

com os “óculos judeus” 

estaremos negando que o 

Messias já veio e que isso 

mudou tudo. Um conhecido 

me disse certa vez que não 

devemos seguir os passos dos 

apóstolos na interpretação da 

profecia do Antigo 

Testamento, pois os apóstolos 

eram/foram inspirados por 

Deus e nós não somos. Logo, 

não teríamos autoridade ou 

autonomia para seguirmos 

suas diretrizes de 

interpretação. Devemos, 

portanto, seguir nossos 

padrões e convenções de 

interpretação das Escrituras, 

ferramentas puramente 

humanas – aquilo que 

[julgamos] dá mais honra e 

glorifica a Deus. No entanto, 

creio que a perspectiva inversa 

seja a mais correta. Se os 

apóstolos foram inspirados por 

Deus para interpretar a 

profecia e registrar tais 

interpretações, eles são o 

padrão, eles são a autoridade, 

eles ditam as regras segundo 

aquilo que receberam de Deus. 

Nós apenas devemos segui-los, 

nos submetendo às suas 

diretrizes inspiradas. 

Quando levarmos à sério este 

princípio, veremos que o 

Antigo Testamento antecipa 

realidades que são 

desembaladas e explicadas 

pelos escritos apostólicos do 

ponto de vista da realização 

histórica da salvação em 

Cristo. O Messias já veio, e com 

Ele e nELe, o cumprimento de 

muita coisa. Em suma, Jesus é 

Ele mesmo o intérprete 

inspirado do Antigo 

Testamento. Sua identidade, 

vida e missão fornecem a 

estrutura dentro da qual 

devemos ler e nos aproximar 

do Antigo Testamento (Lucas 

24:25-27; 1 Pedro 1:10-12). 

Vejamos isto mais de perto 

com a ajuda do autor G. K. 

Beale. Certos textos do Antigo 

Testamento, diz-nos ele, têm 

um conteúdo “grosso”, cujo 

significado pleno pode ter sido 

desconhecido para os autores 

originais e que é discernível 

apenas na sequência da vinda 

de Cristo e do nosso acesso às 

Escrituras na sua forma 

canônica final. Em outras 

palavras, os textos bíblicos 

podem “crescer em 

significado”. Beale está 

dizendo que, ao profetizarem, 

os profetas do Antigo 

Testamento poderiam não 

estar cientes de como se daria o 

cumprimento daquilo sobre o 

que estavam profetizando, 

coisa que apenas aqueles que 

viveram e viram o 

relacionamento de Deus com 

Seu povo ser afetado 

drasticamente pela vinda do 

Messias em carne poderiam 

discernir. 

Para Beale, os autores 

certamente estavam cientes de 

que o significado original de 

suas profecias tinha o 

potencial de ser 

recontextualizado por 

intérpretes subsequentes que 

aplicariam e interpretariam 

suas palavras a partir da 

progressão da revelação de 

Deus ao Seu povo. Beale 

argumenta que isso pode ser o 

que aconteceu quando os 

autores do Novo Testamento 

citaram ou aludiram a 

passagens proféticas do Antigo 

Testamento. O que se entende 

é que a intenção original de um 

determinado autor do Antigo 

Testamento pode não ser tão 

abrangente como as intenções 

divinas simultâneas, que 

fazem com que a primeira se 

torne progressivamente 

desfeita à medida que a 

história da revelação progride 



Revista Fé Cristã 

até atingir o seu clímax em 

Cristo. A partir de seu 

contexto original, os autores 

do Antigo Testamento talvez 

não compreendessem 

plenamente como as suas 

palavras [que foram inspiradas 

por Deus] encontrariam 

cumprimento numa história 

radicalmente transformada 

pela vinda de Cristo – é 

basicamente o que acontece 

com o judeu de hoje, que lê a 

Escritura a partir da ideia de 

que o Messias ainda não veio. 

Assim,  

“o quadro literal da profecia do 

Antigo Testamento é ampliado 

pela lente da revelação 

progressiva do Novo 

Testamento, que amplia os 

detalhes do cumprimento no 

início do novo mundo, que será 

completado no último advento de 

Cristo”. 

Síntese 3: os escritores bíblicos 

interpretam os escritos 

canônicos anteriores de 

maneira que estes textos 

anteriores são amplificados. 

Tendo em vista a progressão 

da revelação, entendemos que, 

na medida em que a história da 

redenção se desenvolve, Deus 

revela e faz acontecer Seu 

plano todo abrangente, de 

maneira que, o escritor bíblico 

posterior sempre interpreta os 

escritos anteriores de acordo 

com fatos e informações novos. 

Estas interpretações 

posteriores podem formular 

significados dos quais os 

autores anteriores 

provavelmente não estavam 

exaustivamente conscientes 

(da forma como Deus estava). 

À luz dessa realidade bíblica, o 

Novo Testamento, deve ser, 

para nós, o padrão de 

interpretação das profecias do 

Antigo Testamento. 

4. Sempre que os autores 

bíblicos procuravam 

descrever o futuro, que 

não tinham 

experimentado, 

empregavam linguagem 

e imagens do presente, 

que tinham 

experimentado 

Chegamos agora a um 

princípio de interpretação, sem 

o qual a leitura correta de 

textos proféticos pode ser 

impossível. Brent Sandy 

salienta, com razão, na minha 

opinião, que  

“as nossas ideias sobre coisas 

que nunca experimentamos são 

largamente controladas por 

coisas que experimentamos”.  

Em outras palavras, sempre 

que os autores bíblicos 

procuravam descrever o 

futuro, que não tinham 

experimentado, muitas vezes 

empregavam linguagem e 

imagens do presente, que 

tinham experimentado. Ou, 

como Richard Bauckham 

disse,  

“a profecia só pode representar o 

futuro em termos que fazem 

sentido para o seu presente. Ela 

reveste o propósito de Deus nas 

esperanças e nos medos dos seus 

contemporâneos”.  

É o velho problema de como 

descrever conceitos 

escatológicos e celestiais na 

linguagem humana. 

O argumento de Sandy é que  

“sob o empoderamento divino, 

os profetas criaram metáforas 

e similares de seu mundo para 

nos deixar experimentar como 

é o mundo de Deus e do céu – o 

melhor que puderam”.  

Este princípio é especialmente 

útil para nos habilitar a 

compreendermos a distinção 

muitas vezes feita entre o que é 

literal e o que é figurado. 

Tome, por exemplo, a 

passagem da qual derivou o 

título do livro de Sandy: “E 

estes converterão as suas espadas 

em enxadões e as suas lanças em 

foices; uma nação não levantará 

espada contra outra nação, nem 

aprenderão mais a guerrear” 

(Isaías 2:4; Miquéias 4:3; Joel 

3:10). Quão literal deve ser o 

cumprimento deste 

pronunciamento profético? 

Será que os profetas, ao 

profetizarem, pretendiam 

sugerir que as pessoas, no fim 

dos tempos, transformarão 

literalmente ou fisicamente 

suas espadas de verdade em 

enxadões ou suas lanças reais 

em foices? Ou tais profecias 

significam que aqueles que 

possuem quaisquer 

instrumentos de guerra os 

transformarão, por todos os 

meios possíveis, em 

instrumentos de agricultura? 



Edição Nº 9 | página 27  
 

Ou, pode ser que o ponto da 

imagem é simplesmente que 

Deus vai restaurar a ordem na 

terra no sentido de que a paz 

política entre todas as nações e 

a completa ausência de 

conflito militar virá a 

acontecer em dado momento. 

Como Sandy salienta,  

“somente quando chegamos ao 

ponto de negar que algo 

acontecerá como resultado 

dessas palavras é que nos 

afastamos completamente do 

significado literal”.  

O seu ponto, e isto é de 

importância crítica, é que se 

pode interpretar os profetas 

como falando “literalmente” 

se, com isso, queremos dizer 

que o que eles pretendiam era 

comunicar que algo realmente 

e historicamente iria acontecer 

– agora, se há ou não uma 

equivalência “física” entre as 

palavras de predição e o evento 

de cumprimento é de 

importância secundária. 

Síntese 4: o cumprimento de 

uma profecia não necessita ser 

fisicamente equivalente à 

profecia, antes, esta tão 

somente precisa se cumprir de 

alguma maneira. A questão é 

que sempre que os autores 

bíblicos procuravam descrever 

o futuro, que não tinham 

experimentado, empregavam 

linguagem e imagens do 

presente, que tinham 

experimentado, mas quando o 

futuro chega e a profecia se 

cumpre, este cumprimento não 

necessariamente traz os exatos 

elementos físicos citados na 

profecia. 

5. Tipologia bíblica: a 

correspondência 

divinamente orquestrada 

entre muitas pessoas, 

eventos, séries de 

circunstâncias ou 

instituições no Velho 

Testamento, em um ou 

vários aspectos, e uma 

pessoa, evento, série de 

circunstâncias ou 

instituição no Novo 

Testamento 

O nosso princípio final consiste 

naquilo que se conhece como 

tipologia bíblica. Na tipologia, 

o estudante da Sagrada 

Escritura encontra uma 

correspondência divinamente 

orquestrada, em um ou vários 

aspectos, entre uma pessoa, 

evento, série de circunstâncias 

ou instituição no Velho 

Testamento (o que chamamos 

de tipo) e uma pessoa, evento, 

série de circunstâncias ou 

instituição no Novo 

Testamento (o que chamamos 

de antítipo). Na maioria dos 

casos, o tipo encontrado no 

Antigo Testamento encontra 

uma realização mais profunda 

ou expressão perfeita em 

algum aspecto da vida de 

Jesus, de Sua obra redentora, 

dos seus juízos, ou em seu 

futuro regresso e reino. Ou 

seja, Jesus é o antítipo de 

muitos tipos encontrados no 

Antigo Testamento. A 

correspondência é baseada na 

premissa de que Deus controla 

a história. Há, por isso, um 

modelo providencial no tipo 

que se repete no antítipo. 

Contemplamos a tipologia 

quando as características de 

um indivíduo, de uma 

experiência ou da relação entre 

Deus e a humanidade no 

Antigo Testamento, 

reaparecem, depois, no Novo 

Testamento com a finalidade 

de cumprimento, porém, em 

um sentido inicial não muito 

evidente. A questão é que Deus 

é aquele que molda e forma os 

detalhes específicos da história 

para que ocorram 

originalmente como tipos e 

para que sejam reconhecidos 

depois pelos autores do Novo 

Testamento como tal. 

Através da tipologia, 

aprendemos que há uma 

unidade orgânica entre os dois 

testamentos no sentido de que 

o Antigo é um presságio 

preparatório do qual o Novo é 

a sua continuação e 

consumação. 

A maior parte dos eruditos 

reconhecem várias 

características importantes na 

tipologia. Por exemplo, 

olhemos para João 3:14-15 e o 

incidente da serpente de 

bronze. Os pontos de 

correspondência são 

“levantou” e “vida”. Tanto a 

serpente como Cristo 

“levantaram-se”, mas o último 

em um caminho muito mais 

significante e espiritual do que 

o antigo. Se, de um lado, 

aqueles que “olharam” para a 



Revista Fé Cristã 

serpente receberam “a vida” 

no sentido físico, isto é, não 

morreram por causa da picada 

de uma serpente, de outro 

lado, aqueles que “olham” 

para Cristo (isto é, creem nEle) 

recebem “a vida” no sentido 

espiritual, a vida eterna. 

A tipologia revela como Jesus 

corresponde ao Antigo 

Testamento. Em resposta a 

acusações de ser revolucionário 

e da colocação de si mesmo 

contra o Antigo Testamento, 

Jesus reivindicou uma 

continuidade entre o trabalho 

de Deus no Antigo Testamento 

e o seu próprio ministério. Se, 

no Antigo Testamento, Deus 

trabalhou por meio de 

profetas, sacerdotes e reis, 

então Jesus pode apontar para 

todos os três como tipos de si 

mesmo, por exemplo. Mas, a 

tipologia revela não apenas 

como Jesus corresponde ao 

Antigo Testamento, mas como 

Um é superior ao outro. Três 

vezes Jesus afirma esta 

superioridade do antítipo em 

relação ao tipo: “Eu vos digo 

que está aqui quem é maior que o 

templo” (Mateus 12:6); “E eis 

que está aqui quem é maior do 

que Jonas” (Mateus 12:41); “E 

eis que está aqui quem é maior 

do que Salomão” (Mateus 

12:42). E desde que Jesus é 

superior aos tipos do Antigo 

Testamento, a recusa judaica 

em aceitá-lo como o 

mensageiro de Deus deve 

automaticamente significar 

uma maior condenação. A sua 

punição manifestada na 

destruição de Jerusalém no 

ano 70, a rejeição final da 

nação israelita e a destituição 

de sua posição privilegiada 

como o povo de Deus estão em 

uma escala muito mais alta até 

do que os desastres mais 

terríveis conhecidos no Antigo 

Testamento. 

Enfim, em Jesus, a era do 

cumprimento veio. Os tipos 

encontrados no Antigo 

Testamento não apenas se 

repetem em um nível mais 

alto, mas encontram agora a 

sua incorporação final e 

perfeita. Todo o trabalho de 

Deus no Antigo Testamento 

recebe agora a sua culminação. 

A nova era, a messiânica, 

amanheceu. E, assim, também 

o Israel desta era escatológica 

já não é a nação da Antiga 

Aliança, mas a comunidade 

cristã, o Israel verdadeiro, 

empossada por uma Nova 

Aliança, e por um Mediador 

maior do que o sacerdócio 

israelita, uma vez que Jesus 

não apenas repete o trabalho 

de profeta, sacerdote e rei, mas 

aperfeiçoa estes ofícios em Si 

mesmo. Nesta nova 

comunidade, as esperanças do 

Antigo Testamento para Israel 

finalmente se cumprem. 

Perceba que o próprio Jesus 

viu a sua missão como o 

cumprimento das Escrituras 

do Antigo Testamento. São 

elas que de mim testificam. 

Por isso, àqueles homens no 

caminho de Emaús, Jesus, 

“começando por Moisés, e por 

todos os profetas, explicava-lhes 

o que dele se achava em todas as 

Escrituras” (Lucas 24:27). 

Síntese 5: sabendo que sempre 

que os autores bíblicos 

procuravam descrever o 

futuro, que não tinham 

experimentado, empregavam 

linguagem e imagens do 

presente, que tinham 

experimentado, bem como da 

existência dessa realidade que 

conhecemos como tipologia 

bíblica, não devemos esperar 

que o cumprimento das 

profecias seja fisicamente 

idêntico ao conteúdo da 

profecia em si. Antes, da 

mesma forma com que as 

profecias devem ser 

interpretadas levando em 

conta o tipo de linguagem 

utilizado pelo autor/profeta, e 

o cumprimento atribuído a 

elas pelos escritores do Novo 

Testamento, os tipos do 

Antigo Testamento devem ser 

interpretados de acordo com 

seus correspondentes 

neotestamentários (antítipos), 

os quais serão determinados 

pelos escritores inspirados do 

Novo Testamento, à luz da 

Primeira Vinda de Cristo. 

Conclusão 

O que esses princípios nos 

levam a concluir, quando 

aplicados aos muitos textos 

que examinaremos em breve, é 

que Jesus Cristo não é 

simplesmente análogo à nação 

de Israel do Antigo 

Testamento, nem 

simplesmente paralelo à ela em 

termos de sua experiência, e 

muito menos é Ele apenas mais 

um israelita numa longa 

linhagem de descendentes 

individuais de Abraão, Isaque 



Edição Nº 9 | página 29  
 

e Jacó. Jesus é Israel no 

sentido de que os propósitos, 

promessas e predições de Deus 

para a nação se cumprem em 

sua vida, morte, ressurreição, 

exaltação, ascenção e Segunda 

Vinda. Estes princípios 

apontam para o fato de que o 

cumprimento e consumação do 

destino da nação israelita na 

pessoa de Cristo estendem-se 

necessariamente ao seu Corpo 

espiritual, a Igreja. Visto que a 

Igreja é o Corpo de Cristo, do 

qual Ele mesmo é o Cabeça, o 

que Deus pretendia para Ele, 

Deus também pretendia para 

Ela. O que é verdade sobre Ele, 

é verdade sobre Ela. Tanto 

Jesus como o Seu corpo, a 

Igreja, constituem o 

verdadeiro Israel no qual e 

para quem todas as promessas 

do Antigo Testamento 

encontram o seu 

cumprimento. Observa 

France:  

“Todo o Antigo Testamento 

está reunido nEle. Ele mesmo 

encarna em sua própria pessoa 

o status e o destino de Israel, e 

na comunidade daqueles que 

lhe pertencem esse status e o 

destino devem ser cumpridos, 

não mais na nação como tal”. 

 

NOTAS 

Todo este artigo foi escrito a partir da 
tradução (livre e não autorizada) e 
paráfrase de partes do Capítulo 1, 
“The Hermeneutics of Eschatology: 
Five Foundational Principles for the 
Interpretation of Prophecy”, do livro 
Kingdom Come: The Amillenial 
Alternative (Scotland, U.K.: Christian 
Focus Publications, 2013), do autor 
Sam Storms. 

Algumas obras citadas por Sam 
Storms também foram utilizadas 
neste artigo (tradução livre): 

G. K. Beale, The Temple and the 
Church’s Mission: A Biblical Theology 
of the Dwelling Place of God 
(Downers Grove: InterVarsity Press, 
2004), 377, publicada no Brasil sob o 
título O Templo e a Missão da Igreja: 
Uma teologia bíblica sobre o lugar da 
habitação de Deus (São Paulo: Vida 
Nova, 2021), tradução de Lucília 
Marques. 

D. Brent Sandy, Plowshares & 
Pruning Hooks: Rethinking the 
Language of Biblical Prophecy and 
Apocalyptic (Downers Grove: IVP, 
2002), 98. 

Donald Garlington, “Reigning with 
Christ: Revelation 20:1-6 and the 
Question of the Millennium,” em 
Reformation and Revival Journal, vol. 
6, no. 2, 1997, 60-61. 

R.T. France, Jesus and the Old 
Testament: His Application of Old 
Testament Passages to Himself and 
His Mission (London: The Tyndale 
Press, 1971), 41. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ão dá para se dizer que 

Nietzsche, apesar de 

todos os pesares 

(Chesterton que o diga!), não 

tenha percebido de modo 

relativamente acertado que a 

fraqueza do cristianismo e da 

civilização cristã está na 

compaixão, conforme segue: 

“O cristianismo é chamado de 

religião da compaixão. […] O 

homem perde força quando se 

compadece. Por meio da 

compaixão, a drenagem da força 

que o próprio sofrimento traz ao 

mundo é multiplicada por mil 

[…] De maneira geral, a 

compaixão frustra a lei do 

desenvolvimento que é a lei da 

seleção. Ela preserva aquilo que 

já está maduro para a morte, 

luta a favor dos deserdados e 

condenados à vida.” (F. 

Nietzsche, citado por Tucker, 

2008, p. 104) 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

É, de fato, uma fraqueza, se o 

pensarmos nos termos da virtú 

pagã de Maquiavel. Nessa 

perspectiva é que René Girard 

(2011) pensa o Holocausto e o 

Nazismo: é a revolta do estado 

neopagão contra o imperativo 

cristão histórico da 

necessidade de preservar a 

vida humana a todo o custo. 

Trata-se, pois, da verdadeira 

rebelião metafísica de uma 

nação no centro da Civilização, 

no cerne gástrico da Rainha 

Europa, contra o “Antigo 

Deus” e Seu povo — cristão e 

também judeu. É a revolta 

prometeica de um novo 

Júpiter contra o velho 

Saturno. Sob o governo do 

Filho, o Führer, o páthos 

cristão foi derrubado, 

horrorizando todo o Ocidente: 

a morte em massa, industrial, 

foi a afirmação de uma nova 

divindade,   desenterrada   das  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

raízes da Floresta Negra. 

Similarmente, Tismăneanu 

(2015) afirma que o 

Holodomor teve como pano de 

fundo a busca por uma 

remodelação do Homem em 

termos distintos daqueles do 

cristianismo histórico: tratou-

se do “uso racional da 

violência”, aplicando severo 

controle sobre o corpo humano 

para, ao solapar o cerne do 

homo economicus, mudar a 

estrutura emocional, 

sentimental e psicológica das 

necessidades humanas. 

Só que, como Chesterton 

afirmou, toda a heresia é uma 

doutrina enlouquecida. O 

cristianismo pode ser fraco de 

um ponto de vista positivo, 

que é quando a sua defesa 

incondicional da vida humana 

está bem enraizada numa e 

dirigida por uma cultura cristã 

N 



Edição Nº 9 | página 31  
 

visceral — deve-se, aqui, ter 

em mente o que é “vida” e o 

que é “humana”. Se as 

condições de uma cultura 

cristã profunda, escatológica, 

não existirem, a influência 

cristã traz consigo sua 

fraqueza como problema, 

como maldição: a defesa 

incontornável da vida humana 

se perverte numa queda insana 

rumo ao colapso de todas as 

estruturas civilizacionais, 

destruídas de bom grado para 

a defesa daquilo que Agamben 

(2020) chamou de “vida nua”, 

abrindo as portas 

revolucionárias para a 

emergência de uma nova 

civilização, que vem com uma 

nova ordem. A sombra do ethos 

cristão, no nosso cenário 

ocidental secularizado, 

aparece, pois, como um 

problema em tempos 

pandêmicos, e não mais uma 

centelha de esperança, pois o 

cristianismo secularizado não é 

mais escatológico, mas 

progressista — que é para onde 

vai o apelo cristão por amor e 

comunidade quando o espectro 

do Fim e da Parusia se perde. 

Sob influência direta da 

narrativa humanista das 

ciências naturais, influência 

essa que ficou mais do que 

evidente na elevação religiosa 

da Medicina e das Ciências da 

Saúde ao Trono durante a 

Pandemia (VALLI, 2021), a 

ideia do que seria “vida 

humana” se dissolveu na lama 

e nos seus vermes. O homem, 

um “macaco nu”, afinal, não é 

mais do que um verme em luta 

para a sobrevivência de seu 

corpo biológico — é isso que 

ficou explícito com a 

Pandemia e com a prontidão 

das populações em 

submeterem-se ao arbítrio do 

chamado Despotismo 

Terapêutico. Essa é a Vida 

Nua: não há nada mais 

“humano” e mais importante 

do que a preservação e o 

conforto do corpo físico, 

biológico, material — todos os 

prazeres do consumismo, todas 

as tradições, todos os valores, 

tudo quanto mais existe é 

deixado de lado quando a vida 

fisiológica está ameaçada. 

Essa visão do humano a partir 

do seu primitivismo mais 

elementar é uma herança do 

freudismo, que pensa a 

essência do indivíduo 

emergindo dos conteúdos 

recalcados na primeira 

infância, e do evolucionismo 

darwinista, e é também a base 

do identitarismo 

hipermoderno, pois aquela 

sensação visceral a respeito de 

si, emocionalmente pautada, 

ganha ares de autoridade 

absoluta, de modo que a 

autodefinição, absorvida dos 

oráculos intestinais, é a regra. 

Isso é o exato oposto da 

perspectiva antropológica 

cristã, que pensa o homem não 

a partir de sua partícula mais 

ancestral e do ponto mínimo 

irredutível, mas do resultado 

qualitativo de todas as suas 

potencialidades criaturais: a 

maturidade humana, a 

plenitude do homem, está no 

bom uso de suas faculdades 

propriamente humanas, e não 

é que seja ontologicamente 

menos humano quem não vive 

boa vida espiritual, mas é que 

este, mais próximo daquilo que 

Kierkegaard definiu como 

“estágio estético”, sobremodo 

sensorial e corporal, não 

consegue viver a plenitude 

daquilo que é dado ao homem 

ser e fazer. A régua da vida 

humana e de sua maturidade é 

Cristo, não o verme da terra. 

Na condição estética, contudo, 

e sob o falso apelo, 

superficialmente cristão, da 

“salvação de vidas”, é posto no 

altar flamejante da retenção 

da contingência e da presunção 

de controle sobre a História 

(ELIADE, 1992) tudo quanto 

qualifica a vida propriamente 

humana. Nessa circunstância, 

a fraqueza do cristianismo se 

transforma no sepulcro de toda 

a boa humanidade, fazendo 

restar só terra arrasada. Há 

quem certamente se aproveite 

desse apelo tão enraizado nas 

almas ocidentais, de 

preservação da vida a todo o 

custo, para nos lançar num 

vórtice suicida de insanidades 

crescentes, visando uma 

ruptura revolucionária no 

próprio status espiritual e 

civilizacional do Ocidente — 

os teóricos de Frankfurt 

notaram bastante cedo que as 

nações cristãs devem cair de 

dentro para fora, explorando 

ao máximo seus pontos 

sensíveis. E não havia 

momento mais oportuno para 

tal: com a alma esmigalhada 

pelo consumismo, atiçador dos 

apetites mais corpóreos, e com 

a abstração e aniquilação do 

Outro enquanto Corpo/Lugar, 

substituindo-o, num 



Revista Fé Cristã 

momento, por um avatar de 

rede social, no outro, por uma 

identidade meramente verbal 

e, num terceiro momento, 

como uma fantasmagórica 

ameaça viral, estava dado o 

terreno da exacerbação dos 

humores cristãos 

destrambelhados e distorcidos. 

“O que assinala a nossos olhos o 

demoníaco é que estes atos 

[nazistas e comunistas] foram 

realizados em nome de um bem, 

sob a cobertura de uma moral. A 

destruição moral tem como 

instrumento uma falsificação do 

bem tal que o criminoso, em uma 

medida impossível de precisar, 

possa manter à distância a 

consciência de que pratica o 

mal.” (Alain Besançon, 2000, 

p. 40) 

Essa distorção de perspectiva 

deve muito à ideologia dos 

Direitos Humanos, chamada 

por Berthoud (2017) de uma 

“religião sem Deus”, mas que 

se aproveitou do próprio 

espírito cristão para se erigir. 

Deve-se, primeiro, considerar 

que A Declaração dos Direitos 

Humanos de 1789, fruto do 

Séc. XVIII e alicerçada sobre 

Hobbes e Locke, possui um 

fundamento iluminista, 

contrário às “trevas 

medievais” e, por conseguinte, 

ateu. Os conceitos sobre o 

homem e o direito ali 

elaborados não se relacionam 

organicamente com o 

pensamento tradicional do 

cristianismo histórico, pois 

pressupõem uma noção do 

homem como inerentemente 

bom e transformam a criatura 

humana numa abstração, 

subjugando-o à generalizações 

ideológicas muito distantes da 

realidade concreta do homem 

individual (Contrato Social x 

Pacto/Aliança). Noutros 

termos: os “direitos humanos”, 

deduzidos de uma abstração do 

que seria o Homem, ignoram a 

visão clássica do Direito (a das 

proporções justas na partilha 

de bens exteriores, baseada 

numa teleologia bastante 

clara, de base transcendente, 

verticalizada em Deus), em 

nome da submissão do 

indivíduo de carne e osso, com 

todas as suas particulares e 

seus direitos e deveres 

relacionados ao seu contexto 

local e presente, a uma 

natureza humana genérica e 

desprovida de Auctoritas, pois 

sem qualquer fundação no 

Auctor, que é o Senhor 

(CACCIARI, 2020). Desse 

cenário de ilegitimidade 

institucional, muito bem 

definido por Agamben (2015), 

toda a segurança jurídica do 

cidadão desaparece e o Estado 

pode facilmente assumir a 

estrutura leviatânica do 

despotismo, mas com a 

novidade de que essa 

tiranização tem vindo com o 

apoio inflamado da população 

civil, que infelizmente já 

assimilou bem a ideologia 

humanista do Homem 

hobbesiano. 

Uma saída para esse cenário 

desolador, ou algo que teria 

garantido a preservação da 

autoimagem do homem 

ocidental dentro das diretrizes 

cristãs tradicionais, é a visão 

escatológica, como já 

anunciado. Os judeus, para 

explicar e encontrar sentido no 

que lhes ocorreu com o 

Holocausto, recorreram ao 

termo Shoah, que é Holocausto 

e que na Bíblia Grega, 

holókauston, diz respeito ao 

sacrifício de fogo, ao qual uma 

vítima era submetida. A ideia 

de Shoah ajudou a consolidar 

um robustecimento da 

autoimagem e da identidade 

do povo judeu e enfatizou, por 

sua alusão à vítima individual 

dentro de um sistema 

sacrificial dotado de sentido, a 

pessoalidade e a 

individualidade de cada ser 

humano eliminados pelos 

nazistas, o que serviu para não 

permitir que a ideia de 

“genocídio” e de “morte em 

massa” transformasse as 

vítimas em uma abstração, em 

uma generalização, num 

“monte de carnes”, como era 

chamado o Inferno entre 

alguns ameríndios. E quando 

se pensa na vida individual, 

com sua personalidade e suas 

qualidades humanas, é 

inevitável que se veja a pessoa, 

na hora da sua morte, como 

partícipe de um processo 

narrativo — para o sujeito 

individual e religioso, o horror 

da morte tinha sentido em 

Deus (e isso Frankl [2017] 

percebeu bem nos campos de 

concentração). De fato, só há 

sentido possível, só há meios 

legítimos de assimilar o 

cataclismo na perspectiva do 

indivíduo consciente diante de 

Deus e integrado à sua 

comunidade — sem essas 

características, a morte se 



Edição Nº 9 | página 33  
 

transforma numa generalidade 

fria, feita de puro terror, e seu 

combate se perverte numa 

missão estatal, sustentada por 

uma massa informe de pessoas 

sem rosto. 

O cristão de estirpe paulina é 

incapaz de ver o desastre 

temporal e não perceber nele 

algo da incontrolável e 

irrefreável vontade de Deus, 

que dirige a História em 

direção ao seu Fim, que é a 

Parusia. Além disso, confiante 

do cuidado do Senhor e na Sua 

soberania, sem, contudo, recair 

na imprudência, não se 

desespera com a sua vida 

carnal e nem com o dia de 

amanhã. Ele sabe que a 

humanidade não é capaz de 

reter o Tempo (Katechon) e de 

impedir o Eschaton 

(CACCIARI, 2020). Pelo 

contrário: ele vê na aceleração 

do Tempo a iminência do 

Reino, que aguarda com 

alegria. Enquanto isso, ele 

respeita algumas diretrizes do 

Estado, aquelas que não sejam 

contrárias à sua fé, “como se” 

a vida presente fosse realmente 

importante, “como se” sua 

sobrevivência diária fosse a 

coisa mais urgente, “como se” 

os governos dos homens fossem 

realmente autoritativos 

(AGAMBEN, 2017). Nesse 

sentido, o cristão é um filósofo: 

ele suporta e vive todos os 

dramas sem apavorar-se, pois 

está consciente de que tudo o 

que é não passa, de algum 

modo, de uma ilusão, da pálida 

expressão de uma realidade 

anterior e mais profunda, com 

a vantagem de, ao contrário do 

filósofo, não correr o risco de 

cair num niilismo pessimista, 

já que entende que a História 

terminará, queira o homem ou 

não, dando lugar ao Paraíso 

Eterno, que é a Forma 

Invisível (que então será 

visível) do presente Mundo 

Sensível (que já não será mais 

visto). É nesse tipo de fraqueza 

que os cristãos são fortes. 

 

NOTAS 

AGAMBEN, G. O Mistério do Mal. São 
Paulo: Boitempo, 2015. 

AGAMBEN, G. O Tempo que Resta. 
São Paulo: Boitempo, 2017. 

AGAMBEN, G. Reflexões Sobre a 
Peste. São Paulo: Boitempo, 2020. 

BERTHOUD, J. Uma Religião Sem 
Deus. Brasília: Monergismo, 2017. 

BESANÇON, A. A Infelicidade do 
Século. Rio de Janeiro: Bertrand 
Brasil, 2000. 

CACCIARI, M. O Poder que Freia. Belo 
Horizonte: Ayiné, 2020. 

ELIADE, M. O Mito do Eterno 
Retorno. São Paulo: Mecuryo, 1992. 

FRANKL, V. Em Busca de Sentido. São 
Leopoldo, RS: Sinodal, 2017. 

GIRARD, R.; ANTONELLO, P.; ROCHA, 
J. Evolução e Conversão. São Paulo: É 
Realizações, 2011. 

TISMANEANU, V. Do Comunismo. 
Campinas, SP: Vide Editorial, 2015. 

TUCKER, R. Fé e Descrença. São 
Paulo: Mundo Cristão, 2008. 

VALLI, A. Vírus e Leviatã. Curitiba: 
Danúbio, 2021. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

á uma questão, 

relacionada com a 

queima ou derrubada 

de estátuas que quase não tem 

sido pensada: qual o 

significado disso tudo? 

Normalmente, há um 

apontamento da incoerência 

entre se derrubar uma estátua 

de um indivíduo que, por 

exemplo, tenha libertado 

escravos e a manutenção de 

outros, que foram verdadeiros 

carrascos – evidenciando 

hipocrisia por parte dos que 

destroem os símbolos do 

passado. Mas, a questão do 

significado ainda está 

escapando diante da hipocrisia 

ou incoerência. 

Outra forma de apontar a 

falha tem sido mostrando que 

isso tudo é uma tentativa de 

apagar o passado histórico; de 

fato,   este   argumento   parece  

 

 

 

 

 

 

 

 

um bom candidato para a 

explicação do significado, mas 

que, admitamos, dificilmente 

consegue explicar tudo, haja 

vista termos fortes apelos a 

certas concepções de ‘justo’ e 

‘injusto’ – ao modo deles. A 

derrubada de uma estátua vem 

seguida de uma informação: 

“Este indivíduo era racista”, 

ou, de outro modo, “Este 

indivíduo era nacionalista 

(como sinônimo de ‘nazista’)”. 

É evidente que o ponto dos 

revolucionários não é, 

necessariamente, uma 

desconexão com o passado, e 

sim algo mais, já que permitem 

e mantém outros símbolos. O 

que nos cabe, por fim, é 

entendermos o que é “certo” 

(justo) e “errado” (injusto) de 

forma geral, para os fins do 

entendimento do presente 

texto. 

Quando uma determinada 

pessoa acusa outra de, 

digamos, “racismo”, ela está 

dizendo que existe uma lei 

(quer explícita ou não, quer 

conhecida  ou  não)  que  proíbe  

 

 

 

 

 

 

 

 

um indivíduo de menosprezar 

outro pela cor – do contrário, 

não faria sentido a acusação. A 

própria Bíblia aponta essa 

ligação quando João diz que o 

“pecado é a transgressão da 

Lei” (1 João 3.4). É evidente 

que toda noção de 

pecado/crime decorre de uma 

concepção de um ideal legal, 

que condena a sua própria 

transgressão. 

Diante disso, é necessário 

entendermos um movimento 

revolucionário, que busca o 

fim de certos símbolos do 

passado, como uma busca para 

o estabelecimento de uma 

ordem legal nova. E como 

sabemos isso? Porque todo 

movimento que surge contra 

algo, surge por ver, naquilo 

contra o que luta, grande 

injustiça, erro e pecado. Daí se 

compreende o motivo histórico 

de um movimento: só se surge 

algum movimento contrário ao 

estabelecimento, caso os 

indivíduos vejam, naquilo que 

está estabelecido, injustiça. 

Não há motivo para se 

H 



Edição Nº 9 | página 35  
 

levantar armas ou usar a força 

contra algum outro poder, se 

nele não for visto algum 

aspecto de pecado/crime. 

Esse princípio já serve para 

nos esclarecer um ponto que 

deve ser óbvio neste momento: 

movimentos revolucionários 

nunca deixam de existir, 

porque sempre haverá quem 

discorde, por algum conceito 

de justiça, certo ou errado, em 

relação ao que prevalece no 

momento. Por isso, não pode 

ser surpresa que um 

movimento se levante e lute 

contra outro, mesmo que 

tenha saído do seu próprio 

meio. 

Assim, todo movimento clama 

por um tipo de justiça que 

precisa ser satisfeita, o que nos 

leva à verdade de que pedir por 

justiça implica um conjunto de 

injustiças correntes. Essas 

injustiças são os “pecados 

sociais”, ou crimes, conforme 

são entendidos na mentalidade 

das massas. Por isso, a 

destruição de qualquer 

monumento do passado, 

precisa ser compreendida como 

a imposição de uma lei ou, de 

outro modo, como o 

julgamento de um grupo por 

um tipo de padrão legal que 

discorda do padrão daquele 

símbolo do passado. 

Remissão do pecado ou 

punição pela injustiça 

Num mundo “sem Deus”, só 

existe uma forma de remir o 

pecado ou punir ele: por meio 

das mãos dos revolucionários 

(já que Deus não intervém ou 

não existe). Visto que há um 

conceito de justiça, há também 

um conceito de punição para 

quem quebra a lei justa. Uma 

coisa procede naturalmente da 

outra. Com frequência, porém, 

a remissão do pecado secular é 

o ato punitivo contra os que 

não se “arrependeram”. Exige-

se uma verdadeira conversão, 

ou mudança de mente 

naqueles que antes não 

apoiavam o movimento. 

E como a remissão ocorre? Há 

uma necessidade de um insulto 

àquilo que é considerado 

injusto. Então, o indivíduo 

que se “converte”, precisa 

atacar aquilo que é opressor. 

Naturalmente, seu ataque é, 

ao mesmo tempo, sua remissão 

pelos pecados, e punição aos 

pecados dos outros. 

Como apago, portanto, os 

pecados dos meus pais? Como 

apago os pecados dos meus 

ancestrais? Ora, destruindo 

aquilo que os homenageia, que 

os engrandece, que os 

enobrece. Enobrecê-los é 

compactuar com seu pecado, 

com sua injustiça. Daí, a 

“justiça social” cobrar do 

passado e do presente a 

punição pela sua transgressão. 

Assim, temos um conceito de 

justiça, pois há um conceito de 

pecado e, junto a isso, temos 

um conceito de 

remissão/punição, justamente 

pela quebra da justiça. 

Pode não parecer em primeiro 

momento, mas há um grande 

apelo a um tipo de santidade. 

A “santidade secular” é [nada 

mais nada menos do que] a não 

aceitação de qualquer traço de 

racismo, homofobia, 

xenofobia, machismo entre 

outros “pecados” sociais. 

Quem é puro? Aquele que nem 

em seu coração considera o 

negro inferior, que não odeia o 

homossexual, que ama o 

estrangeiro e luta pela 

igualdade das mulheres. 

A pureza é exigida no seu 

máximo. Nenhum homem, por 

maior que tenha sido no 

passado, pode ter tido 

escravos, pois isso mancha a 

sua santidade e torna as suas 

obras em trapo. O deus social 

não se satisfaz na obra do 

homem se ela se encontra com 

o mínimo resquício dos 

“pecados” acima nominados. 

Não existe neutralidade, 

apenas parcialidade. Ou somos 

“santos” conforme o deus 

social o é, ou não temos direito 

à sua justiça para nos proteger. 

Sua lei deve ser vista como 

prazerosa para todos os que a 

entendem, e deve se pensar 

nessas coisas de dia e de noite. 

Falta pouco para se tornar 

uma Torah secular – mas, 

ainda deve chegar lá. 

Assim, a justiça exige a 

punição dos transgressores, 

pois se isso não ocorrer, ela será 

injusta ou fraca e, portanto, 

ineficaz. 

A História 

No momento atual, em que 

borbulham várias ideias sobre 



Revista Fé Cristã 

política, religião e justiça, não 

seria surpresa encontrarmos 

movimentos que querem sair 

vitoriosos contra aquilo que 

consideram opressão. Vimos 

tentarem incendiar a estátua 

de Borba Gato e temos visto 

mundo afora a destruição de 

vários símbolos nacionais. São 

símbolos que trazem em si 

conceitos sobre justiça e 

santidade, remissão e punição. 

Mas, não seria a destruição 

dessas coisas algo normal? A 

verdade é que sim, seria; 

porém, deve-se ressaltar que o 

fato de ser “normal” não a 

torna justa – ainda 

chegaremos lá. 

Desde quando Israel estava 

indo para a Canaã terrena, 

Deus lhe ordenou a destruição 

de tudo o que estava lá (Êxodo 

23.22-25 – note que o contraste 

é entre “servir” aos outros 

deuses [obedecendo às suas 

leis] e “servir a Deus” 

[obedecendo a Sua Lei, que é o 

contexto de Êxodo 23]). Deus 

mesmo reconhece que há 

necessidade de que “algo seja 

destruído” do passado de um 

povo, como prova de 

obediência à sua lei. A chegada 

de Israel na Canaã implicava a 

chegada da Lei de Deus 

àquelas terras e, por isso, a 

destruição daquilo que 

contradiz Sua Lei-Palavra era 

natural e esperada. 

Porém, não estamos no mesmo 

contexto físico de Israel, não 

temos uma terra prometida no 

sentido geográfico do termo. 

Nossa relação com estátuas e 

obras arquitetônicas é, 

digamos, um pouco diferente – 

mas, também chegaremos lá. É 

preciso entender que o conflito 

do Antigo Testamento era, em 

geral, sobre qual lei 

prevaleceria. A Lei dos homens 

ou a de Deus (Deuteronômio 

4.1- 8). Contudo, isso não 

acaba no Antigo Testamento. 

Em alguns momentos, do 

cristianismo primitivo para a 

entrada da Idade Média, tais 

“revoluções” internas já 

ocorreram. Ora com os 

defensores do arianismo 

atacando os cristãos de fato, 

destruindo seus templos e 

símbolos, ora com nestorianos 

e cristãos derrubando estátuas 

de arianos ou outros partidos 

religiosos (que a essa altura 

eram fortemente políticos). 

Não só neste momento, mas 

eventualmente monumentos 

eram derrubados, com outros 

sendo levantados em seu lugar. 

A própria Reforma 

Protestante desencadeou 

(mesmo que sem querer) 

alguns pequenos movimentos 

que tentaram derrubar alguns 

símbolos do passado. 

Guilherme Farel mesmo, 

liderou um destes momentos, 

na “Catedral de São Pedro”, 

em 1535, quando, após um 

sermão, uma horda de pessoas 

invadiu o templo e destruiu 

tudo o que não se enquadrava 

no modelo correto de culto (às 

vezes, a justiça era certa, mas 

aplicada de forma errada). O 

objetivo era que o culto 

reformado prevalecesse sobre a 

idolatria (como deve estar 

claro, a idolatria é a 

transgressão de uma lei – em 

especial do primeiro e segundo 

mandamentos). 

Não se pode negar que punir a 

injustiça está dentro do 

interesse humano, e de que não 

há estranheza na tentativa de 

derrubada de símbolos do 

passado. Isso é natural, vindo 

de uma ordem legal nova ou 

mesmo de uma ordem justa. 

Porém, não se preocupe: 

sempre fica algo de fora do 

alcance; pela incompreensão e 

inconsistência ou pela falta de 

tempo, alguns símbolos são 

ignorados. 

Deve-se entender que, para 

uma compreensão clara da 

história, é preciso “aceitar” 

que todas essas coisas 

acontecem sempre, quer 

achemos irracional ou não, 

justo ou não. 

Reconhecendo o mal em nós – 

derrubando com justiça 

O que, portanto, isso nos 

ensina? Temos da Escritura o 

frequente apontamento de que 

as imagens de ídolos têm seu 

fim por causa da Lei de Deus. 

Isso é natural. O ponto é que 

existem imagens que não são 

de deuses, mas de indivíduos 

importantes do passado. Daí é 

necessário entender a relação 

da história com o pecado de 

seus atores. 

Todo homem peca, pecou ou 

pecará mesmo naquilo que é o 

seu interesse principal de 

atuação. Podemos mesmo 



Edição Nº 9 | página 37  
 

pensar no caso do rei Davi e 

uma estátua sua. Ora, Davi 

mesmo não foi um adúltero e 

assassino? Não escondeu o 

pecado dele por um período até 

que Natã o repreendesse? Mas, 

caso vejamos uma estátua 

dele, num museu ou exposição, 

teríamos motivo para destruí-

la devido aos seus pecados que 

contrariam frontalmente tanto 

o Antigo como o Novo 

Testamento? Davi não 

resistiria aos cristãos em 

nenhum lugar, se os cristãos 

apelassem para a santidade 

individual do mesmo modo 

que os movimentos 

revolucionários clamam pela 

“santidade” dos que atuaram 

no passado. 

Porém, isso não quer dizer que 

não é possível derrubar coisas 

do passado. Como tem sido 

argumentado, toda ordem 

legal implica certa destruição 

do passado, e isso não é 

diferente para a ordem legal 

que o Cristianismo estabelece. 

Mas, visto que o cristianismo 

não é uma religião 

revolucionária como o 

secularismo o é, ele tem, por 

parte daqueles que se 

convertem, um abandono 

natural das figuras que não são 

coerentes com os próprios 

axiomas do Cristianismo. Não 

podemos prever o que se 

“perderia” do passado, mas 

sabemos que um cristão não 

pode, simplesmente, destruir 

estátuas por onde passa – em 

especial se não for propriedade 

dele. As Escrituras traçam 

uma forte linha divisória entre 

aquilo que possuo e aquilo que 

não possuo (por exemplo, no 

mandamento que proíbe furtar 

– Êxodo 20.15). Se o furto é 

proibido, é patente que a 

destruição do bem alheio 

também o é – mesmo que ele 

não represente os ideais 

cristãos ou não se alinhe, ao 

menos na base, a eles. Só 

aqueles que possuem é que têm 

o direito de abandonar, por 

assim dizer, os próprios bens. 

Se uma estátua ou obra não se 

enquadra na justiça, não é com 

injustiça que a destruiremos. 

Como a sociedade é orgânica, 

isto é, não é possível prever 

atos de indivíduos, é natural 

que parte desses bens do 

passado ímpio, mesmo sob 

olhares cristãos, sejam 

preservados; e tal preservação 

se dará por vários motivos: 

pelo interesse estético, pelo 

estudo, pela curiosidade, pelo 

lucro que tal obra pode dar 

como retorno ou, até mesmo, 

por tudo isso junto. O passado 

pode servir de vitrine, mas 

também pode servir de 

tentação. Somente os 

indivíduos conseguem avaliar 

se aquilo que possuem é tão 

ruim a ponto de merecer ser 

destruído. 

Mas, o que fazer com obras 

públicas, de cunho estatal e 

que representam algum tipo de 

opressão? Ora, o estado mesmo 

deveria se encarregar disso a 

partir de sua ordem legal. Se 

sua ordem legal nova exige a 

derrubada, mesmo que a 

protestos de indivíduos, isso 

não pode ser impedido. Sempre 

haverá quem queira o fim do 

símbolo e quem queira que ele 

permaneça. Só uma ordem 

legal sadia consegue, neste 

âmbito, lidar com as 

contradições de interesses das 

massas. Os bens “públicos” 

dependem dos julgamentos 

privados dos seus 

mantenedores. 

A verdade é que sempre há 

perda do passado, mas é 

possível certo equilíbrio entre 

o mantimento e o seu 

esquecimento. Nem tudo do 

passado vale a pena preservar, 

porém nem tudo que foi 

destruído precisava sê-lo. O 

passado pode ser um bom 

professor, bem como pode ser 

um apontamento de nossas 

falhas mais persistentes. O 

Cristianismo não pode ignorá-

lo e também não pode abraçá-

lo sempre. Em um dado 

momento da história, o 

próprio Deus eliminará todo o 

passado com todas as obras 

humanas, porque sua verdade 

será, definitivamente, 

estabelecida. A Lei de Deus 

prevalece no final, porque 

Cristo prevalece no final. 

   



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

stou lendo um livro da 

área da teologia bíblica. 

A teologia bíblica é 

aquela área da teologia que 

estuda o desenrolar da 

revelação progressiva de Deus 

nas Escrituras. Neste livro 

(que estou lendo), ao falar 

sobre a origem da vida, a 

criação do mundo e tudo o 

mais que se relaciona com esses 

tópicos, o autor expõe [e 

defende] aquilo que se tornou 

conhecido como evoteísmo, que 

nada mais é do que uma 

tentativa de fusão entre a 

teoria da evolução 

(evolucionismo) e o teísmo.  

Apesar de, olhando de baixo 

para cima [a partir de minha 

pequena estatura intelectual], 

ter considerado a tentativa do 

autor uma tentativa 

riquíssima em profundidade e 

perigosamente        persuasiva,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

discordei dele, como era de se 

esperar. Em primeiro lugar, 

por paixão e por prudência (ao 

mesmo tempo), no tocante a 

este assunto tenho me juntado 

às fileiras que incluem a 

maioria dos cristãos e a 

maioria dos grandes teólogos 

de todos os tempos. É claro que 

pode acontecer de a maioria 

estar errada – mas, ainda 

assim, é arriscado afirmar isso 

de bate-pronto. Em segundo 

lugar, e não menos importante, 

discordei do autor do livro 

porque mesmo na comunidade 

científica não há um consenso 

em torno da teoria da evolução, 

a qual nada mais é do que isso: 

uma teoria. É claro que, na 

academia, há uma quantidade 

bastante significativa de 

pessoas defendendo que a 

teoria da evolução explica as 

nossas origens, mas, 

definitivamente, não há um 

consenso acerca desse assunto. 

Se, de uma perspectiva, meus 

olhos    brilharam    diante    da  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

capacidade argumentativa do 

autor, um PhD, e sua 

habilidade de harmonizar o seu 

evoteísmo com os pontos 

ortodoxos do cristianismo 

histórico, por outro lado, me 

senti triste, justamente por ter 

ele se decidido na teologia por 

algo que, na ciência, nem 

mesmo os próprios da área, os 

cientistas, chegaram a se 

decidir [ainda]. O fato é que, 

como veremos, as coisas não 

são exatamente como parecem 

ser – o que se prega por aí, 

mundo afora, na mídia, nas 

escolas e nas universidades, 

não faz jus à realidade. 

Agindo precipitadamente 

Isso mostra que, como 

cristãos, estamos aceitando 

pressupostos ateístas e dogmas 

científicos antes mesmo de 

empregarmos uma jornada 

diligente na busca da melhor 

versão da história – história 

esta que é nada mais nada 

menos que a nossa própria 

E 



Edição Nº 9 | página 39  
 

história. Sim, quando falamos 

das origens, quando lemos 

Gênesis 1 e 2, estamos falando 

de história. Não posso dizer, 

obviamente, que os grandes 

teólogos que optaram pelo 

evoteísmo não empregaram 

esforços nesta jornada – no 

entanto, me pergunto, de onde 

surgiu a certeza quanto a este 

tópico, a ponto de alguns deles 

submeterem seu trabalho em 

teologia a esta teoria mal 

contada? 

Muitos dos nossos doutores e 

mestres (cristãos) preferiram 

agir de maneira precipitada. 

Decidiram que a melhor opção 

diante do discurso “científico” 

era ressignificar passagens 

bíblicas, bem como 

reinterpretar doutrinas cristãs 

consolidadas. O que decorre 

disso é que muitos crentes, 

inevitavelmente, guiados pelos 

“mais entendidos”, tomaram o 

mesmo caminho, e isso, antes 

de terem trilhado essa jornada 

investigativa particular que 

certamente se transformaria 

em um despertar para a 

revolução contra o maior 

dogma ateu de todos os 

tempos: o materialismo 

filosófico.  

O fato é que, ao colocarmos os 

dados científicos sobre a mesa 

– fundamentando-nos somente 

neles –, encontramos uma base 

racional que não apenas nos 

permite escolher, mas que nos 

leva a escolher a melhor 

resposta para a maior questão 

 
1 PORTELA, Solano. A Crença na 
Evolução e no Cristianismo, ou o 
Chamado “Evoteísmo”. Disponível 

de todos os tempos, que diz 

respeito à causa primeira do 

Universo e da vida. 

Um não ao evoteísmo 

No dito evoteísmo, o problema 

cristão em relação à teoria da 

evolução se intensifica:  

“Na defesa da evolução, [os] 

“evoteístas” pronunciam-se de 

forma bastante assertiva, com o 

dogmatismo que caracteriza as 

pessoas que juram pela chamada 

“ciência”, sem admitir o alto 

grau de volatilidade e contínuo 

aperfeiçoamento do 

conhecimento desta. 

Normalmente, não apresentam 

nenhum traço de que estejamos 

apenas adentrando a leitura de 

uma opinião ou teoria própria 

ou de autores. Podemos até 

admitir que a intenção é nobre – 

prestigiar as Escrituras, mas 

quando impedem que elas afetem 

o nosso entendimento do 

universo criado por Deus, o meio 

encontrado para declarar esse 

prestígio é letal para a alma e 

para o intelecto.”1 

Isto é, além de apoiar a teoria 

que dá base ao ateísmo da era 

moderna, o evoteísta erra 

como todo evolucionista 

tradicional, sendo dogmático 

em suas afirmações, sem 

admitir que, em Ciência, existe 

a necessidade de um constante 

aperfeiçoamento por parte do 

cientista e, em consequência 

disso, de muita cautela em suas 

afirmações, pois dados novos 

em 
https://coalizaopeloevangelho.org/ar
ticle/a-crenca-na-evolucao-e-no-

são encontrados a todo 

momento, de maneira que 

conclusões antigas precisam 

ser revistas e corrigidas, a fim 

de que a verdade prevaleça – é 

preciso se render aos dados. 

Mas, muito diferente disso, os 

envolvidos agem como se os 

dados que surgiram depois de 

Darwin não contradissessem 

em nada, ou praticamente em 

nada, a teoria por ele sugerida. 

O evoteísta, inevitavelmente, 

embarca na mesma viagem do 

evolucionista tradicional. 

Depois, para conciliar a 

“ciência” e a Bíblia, o 

evoteísta, utilizando-se da 

aplicação de princípios 

hermenêuticos não-

tradicionais, deixa o cristão “a 

se virar” com a informação de 

que, a respeito da origem de 

todas as coisas, da vida e do 

Universo, Deus concedeu ao 

Seu povo nada mais do que um 

mito [ou metáfora], o qual fora 

registrado logo no início de 

Gênesis. O que se dá é que 

Deus teria inspirado o autor 

bíblico a tão somente compilar 

da melhor forma os relatos 

pagãos que conhecera até 

então, não revelando-lhe, no 

final das contas, coisa alguma, 

antes, apenas impelindo o 

autor a “dar o seu melhor” 

nessa espécie de “organização 

centrada no Deus de Israel” 

dos relatos correntes em sua 

época e região. 

Na prática, segundo os 

evoteístas, a fim de combater 

cristianismo-ou-o-chamado-
evoteismo/. Acesso em 01/08/2021, 
às 22h:26min. 



Revista Fé Cristã 

os conceitos pagãos sobre a 

origem da vida e do universo, 

os quais divinizavam os 

elementos da natureza, Deus 

apenas teria fornecido teologia 

ao autor bíblico, levando-o a 

não muito mais do que 

utilizar-se de trechos dos 

próprios conceitos pagãos para 

expor esta “teologia correta” a 

respeito da soberania e 

atividade de Deus na 

instauração da “ordem” sobre 

o “caos primordial”. Para que 

este objetivo fosse alcançado, 

segundo os defensores do 

evoteísmo, um relato 

metafórico teria sido o 

suficiente, e nós encontramos 

este relato em Gênesis 1 e 2 (as 

disputas se seguem até o 

capítulo 11).  

Isso, para muitos teólogos e 

cientistas, não é apenas um 

apego a um ponto em torno do 

qual, na ciência, jamais houve 

e, certamente, jamais haverá 

unanimidade, mas, também é, 

em teologia, o apegar-se ao 

aspecto humano envolvido na 

composição das Escrituras, ao 

mesmo tempo em que se ignora 

o que ensina doutrina da 

inspiração verbal e plena da 

Bíblia - é tentar servir a dois 

senhores, o que 

comprovadamente leva a 

resultados desastrosos. 

É claro que, sendo plenamente 

histórico, Gênesis 1 e 2 

também é forte em sua 

polêmica contra as religiões 

 
2 J. Scott Horrell, Apostila de teologia 
sistemática, p. 31. 
3 PORTELA, Solano. A Crença na 
Evolução e no Cristianismo, ou o 

pagãs de sua época.2 Mas, isso 

quer dizer que Gênesis fora 

escrito para isso, com esse 

objetivo? Ou, devemos 

reconhecer que, ao 

simplesmente declarar a 

Verdade, Gênesis derruba toda 

mentira? 

Por fim, segundo eles, como 

não era a intenção de Deus ser 

precisamente científico (e não 

era mesmo), Ele decidiu 

deixar-nos com outra coisa, 

que não a Verdade sobre os 

fatos. Seguindo esse caminho, 

se nos aprofundarmos na 

defesa evoteísta, veremos que 

a Criação deixa de ser 

exatamente uma criação, para 

ser transformada em nada 

mais que uma espécie de 

organização dos elementos 

protagonizada pelo 

“Organizador Supremo” - uma 

organização dos elementos pré-

existentes e caóticos surgidos 

lá no “início de todas as coisas 

segundo a Ciência”.  

Um convite à jornada 

Recentemente, o Rev. Solano 

Portela, em um artigo no site 

da Coalizão pelo Evangelho, já 

citado anteriormente, 

salientou que 

“O cristão não precisa ser um 

cientista nem ter conhecimento 

científico para avaliar a 

incompatibilidade do 

Darwinismo com a Palavra de 

Deus. A teoria da evolução não 

Chamado “Evoteísmo”. Disponível 
em 
https://coalizaopeloevangelho.org/ar
ticle/a-crenca-na-evolucao-e-no-

se compatibiliza com o caráter 

histórico e teológico das 

narrativas. Logicamente, existe 

muito campo para controvérsias 

legítimas, dentro de uma visão 

estritamente criacionista, como 

por exemplo no que diz respeito à 

idade do universo e à duração 

dos dias da criação. Entretanto, 

o evolucionismo é simplesmente 

uma teoria histórica e 

teologicamente incompatível com 

o conteúdo das Escrituras. Além 

disso, mesmo dentro dos círculos 

não cristãos, as evidências de 

um projeto inteligente no 

universo (ou intelligent design) 

têm sido reconhecidas e 

propagadas por vários 

cientistas. Não são os cristãos 

que têm que reavaliar Darwin, 

mas é a comunidade acadêmica. 

Como já fomos alertados por 

Michael Behe, se a 

microbiologia existisse em seus 

dias, Darwin nunca teria 

desenvolvido a teoria da evolução 

para explicar a origem das 

espécies.”3 

Enfatizando: “o cristão não 

precisa ser um cientista nem ter 

conhecimento científico para 

avaliar a incompatibilidade do 

Darwinismo com a Palavra de 

Deus”. No entanto, para que 

ninguém venha a “comer pela 

mão dos outros”, convidamos 

ao leitor cristão a empenhar 

sua própria jornada 

investigativa a respeito do 

assunto, pois, diferente do que 

é propagandeado pela mídia 

ateísta militante, a mídia 

cristianismo-ou-o-chamado-
evoteismo/. Acesso em 01/08/2021, 
às 22h:26min. 
 



Edição Nº 9 | página 41  
 

mundialmente dominante, a 

ciência sabe, hoje, muito mais 

sobre a origem das coisas do 

que se imagina: sim, à luz das 

mais recentes descobertas, o 

evolucionismo está com os dias 

contados – pelo menos no que 

diz respeito àqueles cientistas 

que são pautados pela 

honestidade. Se considerarmos 

isso, o evoteísmo não é apenas 

um erro, é uma gafe.  

Essa jornada, se iniciada 

imediatamente, se fará em boa 

hora, pois vivemos em um 

período único da história da 

Ciência, que não sabemos 

quanto tempo irá durar. 

Atualmente, temos um grande 

privilégio: para todas as 

pessoas, e em qualquer lugar, 

há disponível uma enorme 

quantidade de informação 

acumulada sobre esses 

assuntos do Universo e da 

vida. Todo esse conhecimento 

disponível já vem catalisando, 

há anos, um grande debate 

sobre as nossas origens, e esse 

debate tem colocado em xeque 

o dogma maior do 

materialismo e sua ciência 

preconceituosa, que só vê 

matéria, energia e espaço neste 

Universo, e nada mais. E este 

conhecimento pode ajudar 

você. 

Na Ciência, nada melhor do 

que um dado científico após o 

outro. Não esqueçamos que 

uma avalanche nada mais é do 

que majoritariamente um 

monte de flocos de neve 

minúsculos unidos que se 

precipitam do alto da 

montanha em direção ao vale, 

levando em frente tudo o que 

aparece em seu caminho. Uma 

avalanche imensa de dados 

tem surgido em todas as áreas 

da Ciência, a qual pode 

conduzir qualquer pessoa 

honesta [formada ou não em 

Ciência] a fazer uma 

reavaliação racional, 

detalhada e precisa sobre a 

nossa verdadeira causa. 

  

 

  



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

minha dificuldade 

para com o evoteísmo 

está relacionada, 

principalmente, com a 

pergunta: de onde essa 

informação [de que o processo 

criativo se deu através de 

evolução, uma evolução 

guiada] vem?4 A Bíblia não diz 

que Deus fez assim e a ciência 

também não. O que se segue é 

que essa teoria se revela um 

pressuposto desenvolvido a 

partir da dedução de uma ou 

mais pessoas, as quais 

simpatizam com ambos os 

lados (evolucionismo e 

cristianismo), mas que, para 

tentar a conciliação entre eles, 

na verdade, não apontam base  

 
4 Trecho inteiro baseado nos 
comentários de Matheus Hetti, na 
página do Instagram Cristãos na 
Ciência (@cristaosnaciencia), na 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

para suas afirmações em 

nenhum destes dois lados. 

Quando a narrativa da 

Criação, de Genesis 1:3 em 

diante, entra em cena, a 

dedução de uma evolução 

coordenada por Deus não pode 

ser feita nem a partir da leitura 

do texto bíblico nem a partir 

dos livros científicos, o que, na 

verdade, faz com que o 

evoteísmo se transforme em 

nada mais que uma tentativa 

de hibridizar as duas 

narrativas, mas sem base 

sólida. No final das contas, 

nem a Ciência “oficial”, nem o 

texto bíblico suportam a ideia 

na sua base.  

Reflitamos: se afirmarmos 

para um cientista ateu que foi  

postagem “Três mal-entendidos 
sobre “evolução guiada por Deus”,  
baseada no trabalho de Loren 
Haarsma, PhD, publicada no dia 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Deus quem conduziu a 

evolução, a pergunta que 

receberemos será: “com base 

em que, você sugere tal 

hipótese?” ou “qual é o 

embasamento para essa 

afirmação?”. O fato é que tal 

coisa não passa de dedução do 

sujeito que a afirmou.  

O problema ganha maior 

proporção quando pensamos 

que, se este indivíduo deduziu 

isso “do nada”, baseado 

apenas no desejo de acreditar, 

ao mesmo tempo, na Bíblia e 

nos muitos pressupostos 

evolucionistas, o que o 

impedirá de propor outras 

hibridizações, mesclando parte 

do texto bíblico com parte de 

uma ciência humana? Qual 

seria o limite para isso? E: por 

que devemos dar crédito a 

alguma pessoa que faz esse 

04/08/2021, e disponível em 
https://www.instagram.com/p/CSJ0Y
lDAAwx/. Acesso em 06/08/2021, 
22h:51min. 

A 



Edição Nº 9 | página 43  
 

tipo de afirmação, se o ponto 

de partida para sua teoria, ao 

invés de ser uma ação 

investigativa diligente, como a 

que propomos aqui, é a sua 

própria mente, que meramente 

junta e harmoniza 

proposições? 

No evoteísmo, vemos, por 

exemplo, em livros e artigos, 

afirmações como a de que 

Adão e Eva eram dois 

hominídeos, dentre vários que 

Deus teria em dado momento 

dotado de uma consciência 

maior, e isso é o que seria a 

imagem e semelhança, 

expressão que lemos em 

Gênesis. Muito bem escritos 

estes livros e artigos, lógica 

bem concatenada, mas a 

pergunta que fazemos aos 

autores é: quem disse que isso 

foi assim? Na verdade, 

enfatizamos que estes autores 

inventaram tais coisas, como 

hipóteses possíveis. Pois nem a 

Bíblia disse que foi assim que 

as coisas aconteceram, e nem a 

ciência. Não existe evidência 

fenomenológica que afirme 

que Deus conduziu a evolução. 

Existem evidências históricas 

que mostram que Deus criou o 

mundo e depois criou o homem 

do pó da terra (aqui, 

consideramos a Bíblia como 

documento histórico). Existem 

conclusões de cientistas que 

são tratadas como evidências 

de que o homem é fruto de 

milhões de anos de evoluções e 

cruzamentos com outros 

hominídeos. Todavia, não 

existe uma evidência que 

misture essas informações que 

são, sejamos honestos, 

contraditórias.  

O evoteísmo é fantasioso, 

porque é uma ideia inventada - 

um esforço para abraçar duas 

propostas de origens 

diferentes. É especulação. Ou, 

poderíamos chamar, de um 

novo paradigma. Teríamos 

que optar entre algo que 

Moisés falou e algo que Loren 

Haarsma falou, por exemplo. 

Alguém pode dizer que o 

evoteísmo é uma espécie de 

conclusão de duas verdades - 

essa seria a proposta. Uma vez 

que Deus é o Criador e é 

soberano, e que a especiação se 

dá pela seleção (duas verdades, 

segundo os evoteístas), logo, os 

dois posicionamentos apontam 

para Deus dirigindo (no 

sentido correto, soberano) 

esses processos. Não seria isso?  

Acreditamos, sim, que essa 

seja a intenção. Mas, o que 

vemos, mais uma vez, é que 

este é um conhecimento que 

simplesmente está sendo 

construído sobre uma dedução 

anterior, que não possui 

embasamento algum, e que 

daqui a algum tempo servirá 

para que outra pessoa baseie a 

construção de uma outra ideia 

ainda mais nova. No entanto, 

quando voltamos ao 

questionamento sobre “de 

onde o autor tirou isso?”, a 

resposta que encontraremos 

será: de lugar nenhum. Ele 

inventou a ideia para tentar 

converter cientistas, ou tentar 

convencer jovens a não 

abandonarem a fé porque 

acreditam em Darwin, por 

exemplo. Ele torceu doutrinas 

de ambos os lados para que 

estas afirmem as suas 

convicções pessoais. A 

intenção pode até ser nobre, 

mas, nem cientificamente, nem 

teologicamente, é sustentável.  

E o que todos os dados 

sugerem?  

De fato, evoluímos segundo a 

teoria que teve início em 

Darwin, por meio de processos 

acéfalos, que logicamente não 

tinham o ser humano em 

mente? Ou será que fomos 

planejados por uma mente 

inteligente, consciente e com 

propósitos? Se a resposta desta 

última pergunta for “sim”, 

esse plano foi executado a 

partir de evolução e seleção 

natural, conduzido por esta 

mente inteligente, ou a partir 

de uma “criação” como a que 

vemos na Bíblia? Nosso 

destino será mesmo o da 

aniquilação total, naquele frio 

congelante de um Universo 

envelhecido, esgotado e 

inanimado, como defendem os 

cientistas, ou será que 

podemos inferir com segurança 

que há, sim, propósito na vida 

e no Universo que a acolhe? 

A única resposta para estas 

perguntas, com a qual você se 

deparará depois de uma 

jornada pessoal, profunda e 

diligente através do assunto é: 

somos parte de um plano 

minuciosamente arquitetado. 

Precisamos, como cristãos, 

fomentar o confronto entre 

essas duas teorias, propondo 



Revista Fé Cristã 

um debate que obedecerá à 

única regra da Ciência: “Siga 

os dados onde quer que eles o 

levem, deixando seu gosto em 

casa”. As duas opções para o 

descobrimento da causa de 

nossa origem são: Deus ou 

evolução? Não há uma terceira 

via chamada “Deus e 

evolução”.  

Para cristãos desejosos 

de se aventurar nesta 

jornada:5 

A Criação é um evento 

histórico, e o texto de Gênesis 

deve ser entendido como 

história verdadeira, como algo 

que de fato aconteceu 

O Salmo 136 coloca a criação 

no contexto de outros eventos 

históricos na vida de Israel e 

não faz a menor diferença 

entre eles. A verdade de várias 

afirmações de Jesus e dos 

apóstolos depende do 

pressuposto de que a narrativa 

da criação em Gênesis seja uma 

história verdadeira (Mateus 

19:4-6, Mateus 24:37; Lucas 

11.51). Adão e Eva foram 

pessoas que realmente 

existiram, segundo Paulo (1 

Coríntios 15:45 e 2 Timóteo 

2:13-14). Os atos criadores de 

Deus são eventos históricos, no 

sentido que, de fato, 

aconteceram.  

 
5 Excertos de Franklin Ferreira e Alan 
Myatt, Teologia Sistemática: uma 
análise histórica, bíblica e 
apologética para o contexto atual 

Van Groningen chama atenção 

para Gênesis 1.1: 

“O uso do termo bãrã no Antigo 

Testamento leva o conceito do 

que Deus fez, faz ou irá fazer 

realmente. Indica um evento 

concreto, real e histórico. Gênesis 

1.1 informa o leitor do que Deus 

realmente fez. Isto é um evento 

histórico no começo absoluto do 

tempo, espaço e substância do 

cosmos. Gênesis 1.1 fixa o palco; 

prepara o leitor para o que se 

segue, um relato do que Deus 

realmente fez.”6 

Do nada 

Deus criou o mundo ex nihilo, 

ou seja, “do nada”. A criação a 

partir do nada (ex nihilo), ou 

sem o uso de matéria 

preexistente significa que  

“tudo o que existe agora começou 

com o ato de Deus que o trouxe à 

existência — ele não moldou 

nem adaptou nada que já existia 

independentemente dele”.7 

Antes da criação só existia 

Deus. As palavras “no 

princípio” levantam a 

pergunta: “no princípio de 

quê?” A implicação é no 

princípio de todas as coisas no 

universo. Hoje, as descobertas 

da ciência apoiam a idéia de 

Agostinho de que o princípio 

incluiu a criação do tempo e do 

espaço. O universo não é uma 

emanação do ser de Deus, nem 

(São Paulo: Vida Nova, 2007), pg. 276-
293.  
6 Gerard Van Groningen, Criação e 
consumação, V .l, p. 38-39. 

um acidente cósmico. A 

criação não aconteceu por 

acaso. Nem a partir de algo 

que já existia. Mesmo o tempo 

foi criado por Deus. O primeiro 

versículo não dá indicação da 

pré-existência de matéria que 

Deus tenha utilizado na 

criação. A própria doutrina da 

distinção entre o Criador e a 

criação é estabelecida pelo fato 

de que Deus criou o universo 

do nada.   

“Não há o conceito [na 

Escritura] de um período que 

viesse antes da criação, nem de 

um período que se estende 

indefinidamente e que equivale à 

‘eternidade’”.8  

A doutrina da criação é uma 

afirmação de que tudo o que 

não é Deus derivou sua 

existência dele. Não existe 

uma realidade última diferente 

do Deus criador. Não há, de 

um lado, a divindade criadora 

e, do outro, a matéria pré-

existente, que já se encontrava 

à mão, e sobre a qual a 

divindade trabalhou, 

empregando-a na criação. 

Para as Escrituras, Deus não 

trabalhou com algo que 

existia. Ele trouxe à existência 

o próprio material bruto 

empregado. Caso contrário, 

Deus não seria realmente 

infinito. 

Qualquer tentativa de decidir 

entre as várias opções deve dar 

7 Millard J. Erickson, Introdução à 
teologia sistemática, p. 159. 
8 Alister E. Mcgrath, Teologia 
sistemática, histórica e filosófica, p. 
356. 



Edição Nº 9 | página 45  
 

prioridade ao texto bíblico e 

não se deixar guiar pelo que 

está na moda entre os cientistas 

As teorias de ciência mudam, e 

a teoria de hoje pode ser 

desacreditada amanhã. A 

conclusão a que os cristãos 

chegam é que a Bíblia é o 

arcabouço para a 

interpretação do mundo físico 

e não o contrário. É por meio 

da Escritura que sabemos que 

Deus criou todas as coisas, e as 

criou com beleza e bondade, 

bem como as sustenta com Seu 

poder. As várias interpretações 

cristãs a respeito desses 

assuntos têm suas próprias 

dificuldades, de maneira que 

nenhuma delas deve ser 

assumida dogmaticamente. 

Deve-se ressaltar, no entanto, 

que é ainda mais perigoso 

deixar a nossa interpretação 

do texto depender de uma 

interpretação da ciência, pois a 

ciência está sempre mudando 

[ou, pelo menos, deveria, 

diante dos dados que se 

apresentam a todo momento]. 

Daqui a um século pode existir 

uma interpretação científica 

totalmente diferente da que é 

aceita hoje. O que é 

importante são as afirmações 

bíblicas de que Deus criou 

tudo, que a criação no 

princípio era muito boa, e que 

ele criou homem e mulher à sua 

imagem, com 

responsabilidades especiais 

para cuidar da criação e 

obedecer a Deus, e tudo para 

sua glória, e o que a Bíblia nos 

conta sobre como foi esta 

criação, a Criação. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

om a facilitação, nos 

últimos anos, do acesso 

a uma gama cada vez 

maior de materiais teológicos, 

facilitação essa causada 

principalmente pelo advento da 

internet, muitos pentecostais 

começaram a despertar (de 

maneira mais diligente) para o 

estudo teológico e, por causa 

disso, precipitadamente, 

passaram a enxergar muitas das 

práticas comuns  e doutrinas  do  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

pentecostalismo como erros e, 

em alguns casos, como heresias. 

Muitos da ala reformada, 

surfando na mesma onda, se 

aproveitaram da ocasião para 

alardear ainda mais a sua 

própria posição sobre tais 

coisas, isto é, de que algumas 

das práticas comuns e doutrinas 

do pentecostalismo, são mesmo 

erros e, talvez, heresias. Não 

obstante as diferenças em 

outros    pontos,    na    área    da  

C 



Edição Nº 9 | página 47  
 

pneumatologia, no centro da 

discussão, invariavelmente, 

vemos a doutrina do batismo 

no Espírito. 

Por anos, as redes sociais têm 

sido palco para este ferrenho e 

inglório debate. Fato é, no 

entanto, que cerca de 80% 

daqueles que debatem e 

discorrem – em solo virtual – 

sobre as práticas comuns e 

doutrinas pentecostais, sejam 

eles adeptos ou opositores, 

aparentam não conhecer, de 

fato, o que a teologia 

propriamente pentecostal 

ensina sobre tais pontos – 

destaque-se a doutrina do 

batismo no Espírito. Como em 

outras áreas, foram criados os 

assim chamados 

“espantalhos”, e a verdade foi 

posta de lado, infelizmente. 

Por isso, visando tornar 

límpidas as turvas águas do 

debate, convidamos o Pr. Silas 

Daniel para nos ensinar acerca 

da posição pentecostal no que 

se refere ao Batismo no 

Espírito Santo e às línguas 

como sua evidência. 

O Pr. Silas Daniel é pastor na 

Assembleia de Deus no Recreio 

dos Bandeirantes, Rio de 

Janeiro (RJ); jornalista, 

editor-chefe de Jornalismo da 

CPAD, historiador, 

conferencista e autor dos livros 

O Batismo no Espírito e as 

Línguas como Sua Evidência; 

Arminianismo: A Mecânica da 

Salvação; A História dos Hinos 

que Amamos; História da 

Convenção Geral das 

Assembleias de Deus no Brasil; 

Habacuque: a Vitória da Fé em 

Meio ao Caos; e A Sedução das 

Novas Teologias, dentre 

outros, sendo este último 

ganhador do Prêmio Areté da 

Associação de Editores 

Cristãos (ASEC) como Melhor 

Obra de Apologética Cristã 

lançada no Brasil em 2008. 

MOTTA – Pastor, o que o 

levou a escrever a obra O 

Batismo no Espírito e as 

Línguas como Sua 

Evidência? Quais objetivos 

foram traçados antes da 

jornada ter início? 

PR. SILAS – Meu último 

livro, intitulado O Batismo no 

Espírito e as Línguas como Sua 

Evidência (CPAD), foi escrito 

devido a quatro fatores. Em 

primeiro lugar, percebi que em 

alguns lugares a busca pelo 

batismo no Espírito Santo 

estava arrefecendo. Segundo, 

constatei também que alguns 

dentre aqueles irmãos 

pentecostais que foram 

enredados pela onda 

neocalvinista dos últimos anos 

– onda esta q ue está 

declinando ultimamente – 

começaram a questionar não 

apenas a soteriologia esposada 

pelo pentecostalismo, que é 

arminiana, mas também, por 

tabela, outras doutrinas 

bíblicas distintivas do 

pentecostalismo, dentre elas a 

do batismo no Espírito, devido 

sobretudo à falta de um maior 

conhecimento da 

fundamentação bíblico-

teológica do pentecostalismo 

sobre esse assunto. Em terceiro 

lugar, lembrei-me que, mesmo 

eu já tendo ministrado tantas 

vezes sobre esse tema, ainda 

não havia publicado nenhuma 

obra sobre ele. Finalmente, em 

quarto lugar, após orar, Deus 

tocou meu coração para 

escrever sobre o assunto. Logo, 

escrevê-la foi inevitável. Ela é 

fruto não apenas de muito 

trabalho (foram dez meses 

escrevendo), mas também de 

muita oração. Graças a Deus, 

ela tem tido uma boa recepção. 

MOTTA – A atual expansão 

de uma pneumatologia 

reformada cessacionista 

representa um perigo ao 

pentecostalismo tradicional? 

PR. SILAS – Não, se há uma 

contrapartida – e está havendo 

– de teólogos pentecostais 

escrevendo sobre 

pneumatologia pentecostal. 

Isso porque, no confronto 

entre as duas posições à luz do 

texto bíblico, dificilmente um 

teólogo cessacionista será 

convincente. Aliás, nos 

últimos tempos, o que temos 

visto é a maioria dos teólogos 

proeminentes de 

denominações cessacionistas 

relativizando sua posição 

nessa questão, se dizendo 

agora mais 

“semicessacionistas” do que 

propriamente cessacionistas, 

aceitando a 

contemporaneidade de alguns 

dons espirituais em detrimento 

de outros, o que é uma posição 

ainda mais contraditória e 

igualmente de difícil defesa à 

luz do texto bíblico. Ademais, 

alguns dos maiores teólogos e 

grandes pregadores 

reformados dos últimos 



Revista Fé Cristã 

tempos são continuístas, 

como, por exemplo, os já 

falecidos Martyn Lloyd-Jones 

e J. Rodman Williams; os 

recentemente falecidos John 

Stott e J. I. Packer, que tive a 

oportunidade de entrevistar 

anos atrás; Wayne Grudem, D. 

A. Carson, N. T. Wright, Sam 

Storms, John Piper, Vincent 

Cheung e Kevin De Young; 

Mark Driscoll, Tim Keller e 

toda a turma do movimento 

Atos 29; James K. Smith, Matt 

Chandler, C. J. Mahaney, Paul 

Walsher etc. Nem todo teólogo 

reformado hoje é da linha do 

John MacArthur. 

MOTTA – O que é o Batismo 

no Espírito? 

PR. SILAS – Como explico 

em meu livro, o que é chamado 

na Bíblia de “batismo no/com 

Espírito Santo” nada mais é do 

que uma imersão plena do 

crente na dimensão 

carismática, a qual está 

disponível a todos quantos 

estão em Cristo; é um 

mergulho total na bênção do 

Profetismo da Nova Aliança 

(Para entender o conceito 

bíblico de “profetismo” o qual 

friso, indico lerem os capítulos 

5 a 9 do meu livro). Como 

definiu o próprio Jesus, o 

Batizador no Espírito Santo, 

destacando a importância 

dessa bênção para a vida do 

crente, trata-se de um batismo 

de poder para dinamizar e 

enriquecer ainda mais a nossa 

vida de serviço a Deus neste 

mundo (Atos 1.4,5), de um 

revestimento de poder do Alto 

para o serviço (Lucas 24.49). 

MOTTA – Defender as línguas 

como evidência do batismo no 

Espírito não gera uma espécie 

de elitismo espiritual no seio da 

Igreja? 

PR. SILAS – Não, por duas 

razões. Primeiro, porque o 

batismo no Espírito Santo não 

tem nada a ver com ser um 

crente superior. Batismo no 

Espírito Santo e dons 

espirituais não são sinônimos 

de maturidade espiritual. Uma 

pessoa pode ser batizada no 

Espírito Santo e ter dons 

espirituais e mesmo assim ser 

imatura espiritualmente. Os 

capítulos 12 a 14 de 1 Coríntios 

mostram isso sobejamente. 

Uma coisa são os dons do 

Espírito e outra é o fruto do 

Espírito. E em segundo lugar, 

estamos falando de uma 

bênção que está disponível a 

todos que a buscarem, logo não 

há de se falar de elitismo. 

MOTTA – Como lidar com o 

cristão fiel e esforçado que 

nunca falou em línguas? 

Disponível a todos significa que 

todos falarão? Em que isso 

implica na vida da igreja local? 

PR. SILAS – Primeiro, 

línguas não têm a ver com 

esforço. Segundo, não se deve 

confundir o batismo no 

Espírito com falar em línguas. 

O foco aqui não são as línguas, 

mas o revestimento de poder 

do Alto para o serviço a Deus 

por meio da manifestação dos 

dons espirituais. Não se deve 

buscar o batismo no Espírito 

simplesmente para falar em 

línguas. As línguas são 

consequência. Deve-se buscar 

o batismo pelo que ele é em si – 

e para a glória de Deus, como 

tudo o mais que buscamos de 

Deus para a nossa vida. A 

glossolalia é apenas uma 

sinalização externa de que a 

pessoa imergiu (baptizo) 

plenamente, totalmente, na 

dimensão carismática, isto é, 

no poder do Espírito. Ou seja, 

ela faz parte do “pacote”, e 

como sinal externo, mas ela 

não é sozinha, a experiência 

em si. É possível, por exemplo, 

a pessoa não ser batizada no 

Espírito Santo e vivenciar 

graus do poder do Espírito, 

graus da dimensão 

carismática, em sua vida. Há 

pessoas que não foram 

batizadas no Espírito Santo e 

manifestam eventualmente, 

aqui e acolá, algum dom 

espiritual. Por outro lado, não 

se pode confundir diferentes 

graus de uma experiência com 

a plenitude dela. Ninguém 

deve tomar a parte pelo todo 

nem muito menos ignorar a 

plenitude de uma experiência 

porque aparentemente já 

vivenciou uma parte dela. Não 

obstante seja possível 

experimentar o poder 

pentecostal em diferentes 

graus sem falar em línguas, 

esta não é a experiência bíblica 

completa. A experiência 

completa inclui a experiência 

das línguas. É assim que 

sabemos que a pessoa 

mergulhou plenamente na 

dimensão carismática. 

Lembremos que, antes de 

serem batizados no Espírito 

Santo, os discípulos de Jesus – 

inicialmente os doze, mas 



Edição Nº 9 | página 49  
 

depois outros 70 – curaram 

enfermos, exorcizaram 

demônios e receberam de 

Cristo autoridade para pregar 

o Reino de Deus (Lucas 

9.1,2,6; 10.1,9,17), e eles ainda 

não eram batizados no 

Espírito Santo. Ou seja, 

mesmo antes do Pentecostes, 

eles já vivenciavam graus do 

Profetismo da Nova Aliança – 

sim, da Nova Aliança, pois diz 

o texto que foi Jesus, que é o 

Batizador no Espírito Santo, 

quem lhes deu essa autoridade: 

Ele “deu-lhes virtude e poder” 

(Lucas 9.1). Entretanto, eles 

não estavam vivenciando 

ainda a dimensão carismática 

como um todo, ainda 

precisavam ser completamente 

revestidos de poder, como 

Jesus vai lhes dizer muito 

tempo depois (Lucas 24.49), 

experiência que foi descrita 

pelo Mestre como o verdadeiro 

“batismo no Espírito Santo” 

(Atos 1.5), ou seja, uma 

imersão plena nas bênçãos do 

Profetismo da Nova Aliança, 

um mergulhar total e profundo 

na “virtude [dunamis] do 

Espírito Santo” (Atos 1.8), o 

poder explosivo e dinamizador 

do Espírito para o serviço 

cristão, que é o que o vocábulo 

grego “dunamis” sugere. Em 

suma, todo crente em Cristo 

que serve ao Senhor com 

fidelidade já é, em parte, 

participante dessa realidade 

profética, mas Deus deseja que 

cada um se aprofunde nela, 

que a viva em plenitude. Não 

devemos nos contentar com 

uma parte do poder que está 

disponível a nós, mas com o 

revestimento completo dele. A 

orientação para os discípulos 

não foi: “Se contentem com o 

que já lhes dei”, mas “Ficai, 

porém, na cidade de Jerusalém, 

até que do alto sejais revestidos 

de poder” (Lucas 24.49). 

Quanto às consequências para 

a igreja local, elas são 

extraordinárias, pois uma 

igreja em que seus membros 

buscam o revestimento de 

poder do Alto obviamente vai 

vivenciar e usufruir das 

consequências desse 

revestimento. O batismo no 

Espírito não é divisivo para a 

vida da igreja, nunca foi. Ele é 

dinamizador da vida da igreja. 

E mais especificamente em 

relação às línguas, que vêm 

com a experiência, como 

afirma Paulo, elas são uma 

excelente forma de edificação 

pessoal, de aprofundamento da 

oração e da adoração a Deus 

(diz ele que quem ora e bendiz 

em línguas “ora bem” e “dá bem 

graças”), dentre outras funções 

das línguas que trato em meu 

livro à luz do texto bíblico. 

MOTTA – Qual a relação 

entre o sacerdócio da Antiga 

Aliança, o sacerdócio na Nova 

Aliança e o falar em línguas? 

PR. SILAS – Em meu livro, 

faço uma distinção entre o 

Sacerdócio, a Realeza e o 

Profetismo tanto na Antiga 

quanto na Nova Alianças. Das 

mais de 400 páginas do livro, 

as 130 primeiras são dedicadas 

exclusivamente a explicar 

biblicamente essa tríplice 

bênção, suas diferenças e 

implicações para a vida do 

crente hoje. O batismo no 

Espírito – que é o que imagino 

a que o irmão se refere quando 

alude ao “falar em línguas”, 

que é apenas o sinal externo da 

experiência – está ligado à 

bênção do Profetismo da Nova 

Aliança. Por que começo o 

livro falando da tríplice 

bênção? Justamente porque 

entendo que é a melhor forma 

de compreender o que é o 

batismo no Espírito e a sua 

importância para a vida do 

crente. A confusão que se faz 

hoje em relação ao batismo no 

Espírito Santo se deve, em 

grande parte, por se olvidar a 

realidade da tríplice bênção 

que transparece no texto 

sagrado para a vida dos 

cristãos: o Sacerdócio Universal 

dos Crentes, a Realeza de Todos 

os Crentes e o Profetismo de 

Todos os Crentes. São bênçãos 

distintas, mas relacionadas, 

que estão acessíveis a todo 

crente, mas que nem todos eles 

usufruem, e muitas vezes por 

mero desconhecimento. 

Quando você entende bem 

essas três bênçãos, seus 

significados, suas distinções e 

seus propósitos e realidades, 

você, dentre outras coisas, 

entende de forma mais clara e 

natural o que é o batismo no 

Espírito Santo mencionado no 

texto sagrado. Por isso começo 

o meu livro tratando da 

tríplice bênção, deixando 

propositalmente como último 

ponto a ser abordado nessa 

primeira parte do livro o 

Profetismo de Todos os 

Crentes, porque ele 

invariavelmente tem como 

desembocadura a doutrina 



Revista Fé Cristã 

bíblica do batismo no Espírito 

Santo. 

MOTTA – Qual é a diferença 

(se há) entre as línguas em 

Atos 2 e as línguas em 1 

Coríntios 12-14? 

PR. SILAS – Em linhas 

gerais, não há, porque são o 

mesmo fenômeno. Por outro 

lado, podemos dizer que são o 

mesmo fenômeno manifestado 

com especificidades diferentes 

– ou seja, há manifestações 

específicas do fenômeno. 

Explico: línguas estranhas, de 

forma geral, são o que 

chamamos tecnicamente de 

glossolalia; só que, 

biblicamente, entendemos que 

há dois tipos de glossolalia: há 

a “glossolalia comum” e há a 

chamada “xenolalia”, que é 

um tipo muito específico de 

glossolalia. Lembrando que 

“glossolalia” e “xenolalia” são 

termos técnicos lastreados na 

Bíblia, sobretudo o termo 

“glossolalia”. Xenolalia é, mais 

propriamente, um termo 

cunhado a partir de uma 

inferência assente nas 

Escrituras; já o termo 

“glossolalia” é extraído 

diretamente de uma expressão 

que aparece no texto sagrado: 

“lalen glosais”, que aparece em 

Atos 2, em 1 Coríntios e em 

Marcos 16, e que se refere ao 

fenômeno para o qual o termo 

“glossolalia” aponta, que é a 

experiência de você, 

impulsionado pelo Espírito 

Santo, falar em uma língua 

desconhecida para você, para o 

falante, mas não 

necessariamente para as 

pessoas à sua volta. É uma 

locução impulsionada pelo 

Espírito. Não é uma língua 

aprendida, porque a Bíblia diz 

em Atos 2.4 que elas são 

concedidas pelo Espírito. É um 

ato sobrenatural, divino. É 

você quem fala, mas 

impulsionado pelo Espírito. 

Você não programa o que vai 

falar; o Espírito é quem age em 

você, impelindo-o a falar 

aqueles vocábulos estranhos a 

você, mas que podem ser, 

eventualmente, conhecidos 

por alguém ou alguns dos seus 

circunstantes no momento em 

que essa experiência se 

manifesta; e é essa 

eventualidade – de serem em 

algum momento conhecidos 

por alguém que presencia o 

fenômeno – que dá origem ao 

termo “xenolalia”, cunhado e 

utilizado tecnicamente para 

designar aquela manifestação 

específica da glossolalia em 

que a pessoa fala, pelo 

Espírito, uma língua que, 

conquanto seja desconhecida 

para ela, é conhecida por uma 

pessoa ou pessoas à sua volta. 

É o que acontece em Atos 2. 

Quando os discípulos falaram 

em línguas pela primeira vez, 

estas se manifestaram de 

forma xenolálica, mas nem 

sempre é assim. Não foi assim, 

por exemplo, na casa de 

Cornélio, em Atos 10, e entre os 

discípulos de João em Éfeso, 

em Atos 19. Aliás, eu diria que 

provavelmente é assim na 

maioria das vezes, porque 

Paulo fala em 1 Coríntios que 

quem fala em línguas “não fala 

aos homens, senão a Deus”, e 

que “ninguém o entende, e em 

espírito fala mistérios” 

(1Coríntios 14.2); e também 

fala do dom – concedido pelo 

Espírito – de interpretação de 

línguas, o que significa que há 

línguas cuja interpretação só 

pode ser possível a partir de 

uma ação do Espírito Santo, 

não por conhecimento humano 

(1 Coríntios 14.10,26). Além 

disso, quando ele vai falar da 

importância do amor, sem o 

qual os dons não funcionam 

corretamente, ele fala de 

“línguas dos homens e dos 

anjos” (1 Coríntios 13.1), 

sugerindo o dom glossolálico 

tanto de falar em línguas 

desconhecidas para você e 

conhecidas pelos homens 

(“línguas dos homens”), quanto 

de falar em línguas 

desconhecidas para você e 

pelos demais homens na terra, 

por ser uma “língua dos anjos”, 

celestial. Lembrando que a 

expressão “língua dos anjos” 

não foi inventada por Paulo, 

mas era muito conhecida pelo 

judaísmo em seus dias, 

aparecendo em várias obras da 

literatura judaica 

intertestamentária para se 

referir à existência de uma 

língua extática de origem 

celestial que, antes do 

derramamento do Espírito, se 

cria poder ser alcançada 

excepcionalmente por algumas 

pessoas muito piedosas. 

Finalmente, é importante 

ressaltar que as línguas 

recebem dois adjetivos claros 

nas Escrituras: “outras”, em 

Atos 2.4, que ali é “heterais”, 

que quer dizer “outras 

diferentes”, ou seja, que não 

são iguais àquelas que eles 



Edição Nº 9 | página 51  
 

falavam ou conheciam, mas 

são uma linguagem de outra 

natureza; e “novas”, em 

Marcos 16.17, que é “kainós”, 

que quer dizer que essas 

línguas são novas para eles. Há 

também quem interprete que 

em Atos 2 houve dois milagres: 

um na fala e outro na audição, 

de maneira que eles falaram 

pelo Espírito em línguas não-

humanas e o Espírito fez com 

que as pessoas ali em volta 

entendessem o que eles 

estavam dizendo. Entretanto, 

como a maioria dos expositores 

bíblicos, não acredito que 

tenha sido assim, embora 

respeite essa interpretação. 

MOTTA – Quais são os 

problemas na ou os erros da 

prática glossolálica pentecostal 

atual? Como podemos mudar 

estas situações? 

PR. SILAS – Em linhas 

gerais, o problema está quando 

se perde a compreensão do 

caráter e da função das 

línguas. Há um capítulo em 

meu livro que trato sobre isso, 

o capítulo 17. Isso é o que 

chamamos de uma 

“carismania”. Só há uma 

forma de corrigir isso, e não é 

impedindo a manifestação dos 

carismas, pois não se pode 

jogar o bebê fora junto com a 

água suja da bacia. O abuso 

não deve tolher o uso. Isso se 

corrige com ensinamento 

bíblico. 

MOTTA – Quais são os acertos 

atuais do pentecostalismo em 

relação aos dons e, mais 

precisamente, às línguas? 

PR. SILAS – Em relação aos 

dons, a crença na 

contemporaneidade dos dons 

espirituais e a importância da 

busca por eles para a vida da 

Igreja, o que é frisado nas 

Escrituras. Em relação às 

línguas, o resgate sobre a 

atualidade, o caráter e a 

função das línguas conforme o 

texto sagrado. 

MOTTA – No que tange à 

locução impulsionada pelo 

Espírito, podemos dizer que a 

efusão do Espírito sempre é 

seguida por uma locução 

extasiada? O que isso significa? 

Como isso afeta nossa vida 

diária? 

PR. SILAS – Sim, sempre; e 

no caso da imersão plena na 

dimensão carismática, pela 

glossolalia, que é um tipo de 

locução extasiada. Outras 

locuções extasiadas são o 

transbordamento de júbilo e o 

profetizar. Essas são bênçãos 

que trazem edificação ao 

crente em particular e, no caso 

do profetizar, ao coletivo. 

Lembrando que quando uso o 

termo “extasiado” não o faço 

no mesmo sentido em que 

alguns autores usam, aludindo 

ao ficar fora de si. Uso esse 

termo em seu sentido mais 

atenuado. Explico isso em meu 

livro. 

MOTTA – Quando Paulo disse 

que devemos procurar “com 

zelo, os melhores dons” (1 

Coríntios 12.31), “com zelo os 

dons espirituais” (1 Coríntios 

14.1) e “procurai, com zelo, 

profetizar” (1 Coríntios 

14.39), o que ele quis dizer? 

PR. SILAS – Que os dons 

espirituais são muito 

importantes para a vida da 

igreja, sobretudo o de 

profetizar, de maneira que 

crentes que não buscam os 

dons espirituais estão 

perdendo de terem sua 

interação no Corpo e seu 

serviço a Deus mais 

dinamizados. E essas bênçãos 

estão disponíveis a todos, se 

não o apóstolo não se dirigiria 

aos crentes em Corinto como 

um todo dizendo para eles 

buscarem os dons espirituais, 

os quais devem ser exercidos, 

como ele frisará, em sabedoria 

(“decentemente e com ordem”, 1 

Coríntios 14.40) e amor (1 

Coríntios 13). 

MOTTA – Uma última 

palavra, pastor? A quem o 

senhor dirige esta última 

palavra? 

PR. SILAS – Mergulhe, meu 

amado irmão, na dimensão 

carismática que está acessível 

a você pela graça de Deus. 

Receba a bênção do batismo 

com Espírito Santo!

 



  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

[A primeira parte deste artigo, 

foi publicada em Revista Fé 

Cristã Nº 7, publicada em 

março de 2021.] 

Povos de línguas ágrafas – 

Oralidade e a possibilidade de 

inserir o evangelho 

Entre outros desafios, o 

missionário em campo 

transcultural pode encontrar 

as culturas ágrafas, isto é, que 

não possuem a língua tipo-

quirógrafa (escrita e impressa) 

ou, em outras palavras, que 

não possuem um sistema de 

escrita, alfabetos ou 

gramáticas. Para muitos que 

cresceram com uma educação 

formalizada pela escrita, 

adentrar num universo de 

comunicação verbal não 

escritural sem o devido         

preparo, pode significar um 

colapso    que    será   gerado  a  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

partir da imediata percepção 

das barreiras e distâncias 

culturais. 

Em uma cultura em que a 

escrita não existe, Walter Ong 

(1998) explica que a linguagem 

não se situa espacialmente 

lugar nenhum, isto é, não se 

pode localizar algo pela escrita, 

somente há sons, não há 

trajetórias - são ocorrências, 

eventos. As culturas orais 

tendem a valorizar mitos, 

ritos, danças, cânticos e 

provérbios, que produzem a 

sequência e a permeabilidade 

de seus marcos históricos. 

Podemos,          então,          nos 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

perguntar: como estabelecer 

uma comunicação efetiva em 

uma cultura oral ou ágrafa e 

por conseguinte, pregar o 

Evangelho? Conhecendo a 

língua local. 

Uma outra resposta poderia 

ser: o envolvimento de 

conhecer o mundo do receptor 

do evangelho, sua cosmovisão, 

sua cultura e língua, entender 

os detalhes do idioma, as 

sentenças, as expressões 

verbais, usá-los de forma 

correta dentro de suas regras 

gramaticais e discursivas 

(SANTOS & MONTE, 

2012:142) são alguns recursos 



Edição Nº 9 | página 53  
 

que proporcionarão 

oportunidade de se pregar a 

Palavra de Deus. 

Possivelmente, o missionário, 

em contextos de culturas orais 

ágrafas, poderá ter a 

oportunidade de grafar a 

língua. Para isso, se fará 

necessário que ele empregue 

uma jornada pessoal de 

alfabetização e uma possível 

construção ortográfica, o que 

pode culminar na tradução das 

Escrituras e cartilhas 

educativas. No entanto, o 

processo de ortografia de uma 

língua ágrafa requer suporte 

de noções de fonética, 

fonologia, morfologia, sintaxe, 

noções de semântica, discurso e 

pragmática do discurso. 

Desanimador? Não. 

Motivador, eu diria, pois tudo 

isto traduz a realidade de se 

adquirir um idioma e 

comunicar bem. Exige o que 

Jesus disse: “negar a si mesmo” 

em prol de alguém com quem 

não se tem laços históricos, 

familiares e sociais. Isto é algo 

que, entendo, representa de 

fato a missão cristã. Nossos 

esforços missionários acabam 

por recompensar somente o 

céu, e nos gastamos sem 

nenhuma expectativa de 

receber algum retorno, apenas 

para glorificar ao Senhor - 

vemos, então, o que o 

Evangelho pode fazer ao ser 

anunciado, pois é o poder de 

Deus (Romanos 1:16). 

Mediante as coisas 

supracitadas duas coisas 

podem ser pontuadas: 

primeiramente, a necessidade 

de se aprender o idioma local, 

sendo a cultura ágrafa ou não. 

Em segundo lugar, estando o 

missionário em uma cultura na 

qual não há forma escrita, 

dependendo das 

circunstâncias, será necessário 

grafar a língua. Em ambos os 

casos, o preparo linguístico é 

ferramenta indispensável, 

tanto para se alcançar 

fluência, como para se 

construir uma ortografia 

nativa. 

Conhecimentos linguísticos – 

caminho para aquisição do 

idioma e pregação do 

Evangelho 

Para demonstrarmos o que é, 

de fato, a “caixa preta” de uma 

cultura, podemos nos utilizar 

de uma analogia: a da 

aeronave que transmite 

informações precisas. Esta 

pode ser comparada com a 

língua de um povo, pois 

através da linguagem 

expressamos tudo. Mesmo em 

um mundo sem som, há 

linguagens e expressões de 

ideias que podem ser 

materializadas e interpretadas 

de muitas formas, seja por 

signos codificados em figuras 

alfabéticas, seja codificando 

gestos.  

Sabendo que não é possível 

abordarmos todos os aspectos 

do mundo da Linguística, 

pontuaremos algumas 

questões relevantes para o 

preparo missionário na 

aquisição da língua local e, 

posteriormente, na tradução 

da Escritura para este idioma. 

Este assunto não é novo. Há 

mais de um século, Deus tem 

levantado homens que se 

dedicaram a levar “tribo, e 

língua, e nação, e povo” a 

conhecer o plano de salvação. 

Estes homens adentraram em 

novas culturas, aprenderam 

seus idiomas, traduziram as 

Escrituras aos respectivos 

povos, alcançando etnias 

isoladas dos grandes centros, o 

que, em muitas vezes, custou-

lhes [a estes missionários] a 

própria vida, como é o caso de 

Jim Elliot e seus companheiros 

que morreram nos primeiros 

contatos com a tribo Alca no 

Equador – para a qual, anos 

mais tarde, os filhos e parentes 

dos missionários retornaram e, 

tendo aprendido sua língua, 

pregaram o Evangelho, o que 

fez com que a tribo Alca se 

tornasse o que é hoje: uma 

igreja evangelizadora. 

Entre essas histórias 

fascinantes, nos chama a 

atenção a história de Cameron 

Townsend. Quando vendia 

bíblias em espanhol na 

Guatemala, um índio 

Cakchiquel perguntou-lhe se 

tinha uma Bíblia em seu 

idioma. Uma vez que Cameron 

respondeu negativamente, o 

indígena indagou: “se o seu 

Deus é tão grande, porque Ele 

não pode falar comigo na 

minha língua?” Cameron, 

então, se propôs a traduzir a 

Bíblia para a língua daqueles 

guatemaltecas, e depois 

prosseguiu para México, Peru 



Revista Fé Cristã 

e outros povos, fundando a 

conhecida Aliança Global 

Wycliffe, conhecida no Brasil 

como Missão Além, e situada 

em Brasília/DF, a qual, desde 

1942, tem preparado 

missionários para traduzir as 

Sagradas Escrituras para 

diversas línguas ao redor do 

mundo (JANET & GEOFF 

BENGE, 2016). 

Townsend, juntamente com 

seus companheiros, utilizou [e 

contribuiu em favor de] um 

alfabeto com fonemas que 

representam os sons 

consonantais e vocálicos 

produzidos pela fala humana, 

o chamado Alfabeto Fonético 

Internacional (AFI ou IPA), 

que inclui pelo menos quase 

todos os sons possíveis dos 

idiomas mundiais. Os órgãos 

vocais humanos são capazes de 

articular centenas de sons 

distintos, e ainda há a 

possibilidade de se encontrar 

algum som a ser catalogado. 

Com o aprofundamento do 

estudo da fisiologia do 

aparelho fonador (conhecido 

como faringe, laringe, cordas 

vocais, língua, lábios etc., 

região onde se tem a passagem 

do ar), se tornou possível 

identificar o mecanismo 

envolvido na produção dos 

sons (WEISS,1988). O estudo 

da fonética articulatória é um 

dos primeiros passos para a 

aquisição de um idioma, tendo 

como fatores importantes: 

 
9 Conteúdo retirado do curso Fonética 
Articulatória: Ferramenta para 

A audição - reconhecer os sons 

e identificar traços, como 

entonação, duração e 

acentuação. 

Simbolização – conhecer os 

símbolos de cada som em seus 

traços fonéticos. 

Descrição – aprender a 

descrever detalhadamente o 

processo da produção dos sons 

(a sequência das articulações 

do aparelho fonador), as 

maneiras de pronunciá-los e 

diagramar as posições dos 

órgãos fonadores durante um 

dado momento da articulação. 

Para ilustrar a grandeza do 

avanço linguístico na 

identificação de sons, faremos 

aqui uma exposição aos nossos 

leitores da lista do IPA dos 

sons das vogais: 

No diagrama a seguir, temos 

todas as vogais do IPA, os 

possíveis sons e sua localização 

no aparelho fonador, de forma 

que a palavra “salada”, por 

exemplo,  possui  três  tipos  de  

 

 

 

 

 

 

Analisar as Línguas do Mundo, 
ministrado pela Profª Etelvina, da 

entonação da vogal “a”, sendo 

sá – la – dâ, começando com 

uma sílaba aguda, seguido pela 

média e por fim grave. A 

técnica linguística possibilita 

uma aquisição da língua 

fundado em seus sons, 

oportunizando uma grafia dos 

sons fonéticos dos falantes 

nativos.9 

Em um artigo do missionário 

Zenilson Bezerra (2013), 

intitulado “Os impactos 

socioculturais da alfabetização e 

do letramento entre os Koripako 

do Alto Rio Içana”, vemos um 

exemplo clarificador deste 

sistema alfabético (IPA), 

numa tradução do Salmo 32 

para a língua do povo 

kuripako, o qual foi grafado 

por Sophie Müller utilizando 

esta técnica: 

Salmo 32:5: “… Nokaitewatsa 

nomaatshikanaa pirhio phia 

Nominali Mawadzakakadali, 

nheette pipeekowatsa noodza ni 

[...] (¿Come Dio iaco waso?)” 

(Müller, [s.d.]). 

 

 

 

 

 

 

 

Missão ALÉM, no Mackenzie/SP, em 
2016.  



Edição Nº 9 | página 55  
 

[“...Direi a minha maldade 

para ti, Meu Dono Eterno, e tu 

a lançarás de mim. (O que a 

Palavra de Deus fala para nós 

aqui?)] 

Bezerra (2013:60) acrescenta 

ainda que Sophie dominou o 

conhecimento de decodificação 

grafo-fônica, a ponto de 

interpretar e utilizar seu 

material, podendo traduzir 

textos com equivalência 

dinâmica, que é aplicar o 

sentido bíblico no contexto do 

povo local. Essa serva do 

Senhor mostrou ser possível tal 

tarefa, confiando inteiramente 

no que Deus podia fazer 

através dela com os seus 

aprendizados. 

É preciso notar que, quando se 

começa a compreender a 

língua local, dominando a 

conversação, informações 

importantes são acessadas, 

como significados de mitos, 

ritos, contos, dentre outras 

afinidades culturais. Chega, 

então, o momento de 

apresentar o “Deus do 

Evangelho”. Para isso, muitas 

decisões terão de ser tomadas, 

como, por exemplo, a respeito 

do nome de Deus, da 

identificação de Deus na 

cultura, e se esta identificação 

partirá do conceito de alguma 

divindade já existente na 

cultura daquele povo ou se será 

emprestada de outra, o que 

configuraria o chamado 

“estrangeirismo”, ou, ainda, se 

será necessário cunhar um 

 
10 Expressão usada por Eugene Nida 
para explicar que uma tradução 
relevante dos textos bíblicos é aquela 

novo termo para identificar o 

Senhor. Em outras palavras, 

este é um momento delicado 

nas missões transculturais, 

pois ignorar esses aspectos é, 

no mínimo, colocar em risco a 

mensagem.  

Termino este artigo, que foi 

dividido em duas partes, 

deixando alguns exemplos de 

comunicação do evangelho em 

contextos transculturais que 

apontam para a relevância de 

um preparo linguístico. 

Às vezes, na transposição de 

uma língua para outra, o 

Evangelho pode ser mal 

compreendido com algumas 

concepções teológicas, como é 

o caso da Trindade. O 

missionário Bezerra (2013) 

narra um episódio, em que um 

indígena assimilou o conceito 

bíblico de forma sincrética: 

“Depois, com a absorção de 

princípios cristãos, esses seres 

metafísicos foram, por alguns, 

confundidos com a Trindade, 

como um indígena da 

comunidade Panã-Panã uma 

vez falou: “Na nossa língua, 

também temos o nome para Deus 

Pai, Jesus e o Espírito Santo; 

Ñapirikoli é o Pai, Kaali é o 

filho e Yooli é o Espírito. É tudo 

a mesma coisa.” (BEZERRA, 

1996-2007) 

O problema é que esses deuses, 

que foram apresentados como 

representantes da Trindade, 

não correspondem ao conceito 

que procura manter o sentido do 
texto ao invés de traduzir palavra por 

bíblico. O linguista Johan M. 

H. J. Konings (2003:221) 

compreende que, “para 

traduzir bem é preciso conhecer 

bem o idioma de partida e o 

idioma de destino”. Por ser da 

natureza da proclamação do 

evangelho o trânsito de um 

idioma ao outro, sua 

mensagem não pode ser 

alterada. Isso nos leva a pensar 

na relevância de se preparar 

linguisticamente. 

Em uma situação de boa 

compreensão do evangelho, 

podemos citar o caso do 

missionário Bob Dooley (2009) 

entre a etnia indígena guarani 

mbyá, que traduziu a Bíblia 

para este idioma. Ele 

apresenta algumas noções de 

uma boa contextualização, 

como, por exemplo, procurar a 

equivalência dinâmica10 na 

tradução da mensagem, 

procurando termos que se 

aproximam dos conceitos 

bíblicos, como é o caso do 

nome de Deus. O missionário 

não utilizou “tupã”, que 

corresponde a um ser inferior, 

mas sim o termo 

“Nhanderuete”, que significa 

“nosso pai verdadeiro”, o qual, 

na cultura deste povo, não 

somente é considerado o pai da 

etnia local, mas de todas as 

etnias existentes, e está muito 

mais próximo dos princípios 

bíblicos. Este termo acoplou o 

Pai da eternidade, das 

Escrituras. Isto foi possível 

palavra, que pode perder seu 
equivalente na língua destino. 
 



Revista Fé Cristã 

devido aos conhecimentos 

linguísticos. 

Compreendo que este artigo 

não alcançou, de forma 

satisfatória, todos os seus 

objetivos, crendo que este 

assunto abarca muitos outros 

aspectos da área da 

comunicação intercultural e 

imersão nos idiomas nativos. 

No entanto, se deixou a 

impressão do que a 

importância do preparo 

linguístico no envolvimento 

das Missões Transculturais é 

por demais grande, então, 

alcancei um dos objetivos. 

Que possamos entender a 

seriedade de comunicar o 

verdadeiro Evangelho de 

Cristo; que possamos dizer 

como Paulo, em sua segunda 

carta aos Coríntios: “Eu, de 

muita boa vontade, gastarei e me 

deixarei gastar pelas vossas 

almas” (2 Coríntios 12:15). À 

igreja de Éfeso ele escreveu: 

“Não tenho minha vida por 

preciosa, contanto que cumpra 

com alegria a minha carreira e 

ministério que recebi do Senhor 

Jesus, para dar testemunho do 

evangelho da graça de Deus” 

(Atos 20:24).  

Deus nos encoraje a 

permanecer em Seu plano de 

anunciar o Evangelho à todos 

povos que não O conhecem, e 

que Seu Nome seja glorificado 

através das Missões 

Transculturais. 

 

NOTAS 

BEZERRA, Zenilson Agostinho. Os 
impactos socioculturais da 
alfabetização e do letramento entre 
os Koripako do Alto Rio Içana. Artigo 
publicado pela Revista Antropos – 
Volume 6, Ano 6, dez. de 2013. 

DOOLEY, Bob. Tradução Bíblica 
numa sociedade minoritária. Artigo 
apresentado na palestra apresentada 
na Semana do Tradutor, UNESP, S. J. 
Rio Preto/SP, 27/09-10/2004. Artigo 
publicado pela Revista Antropos – 
Volume 3, Ano 2, dez. 2009. 

FREITAS, Dionéia R. da Costa & 
QUEIROZ, Lucicleide de Souza. O eu e 
o outro: o processo de ensino-
aprendizagem no contexto 
intercultural. Artigo publicado na 
Revista Antropos – Volume 5, Ano 4, 
Maio de 2012. 

HIEBERT, Paul D. O Evangelho e a 
Diversidade das Culturas: um guia de 
antropologia missionária. Tradução: 
Maria Alexandra P. Contar Grosso. 
São Paulo: Editora Vida Nova, 2010. 

JANET & GEOFF BENGE. As Boas 
Novas a todas as Línguas: a história 
de Cameron Townsend. São Paulo: 
Editora Jocum Brasil, 2016. 

KONINGS, Johan M. H. J. Tradução e 
Traduções da Bíblia no Brasil. Artigo 
apresentado na Revista Perspectiva 
Teológica – Volume 35, Ano 2003. Pag 
215-238. 

LIDÓRIO, Ronaldo. Antropologia 
Missionária. São Paulo. Editora : Vida 
Nova; 2011. 

MONTE, Maria Rosa &amp; SANTOS, 
Jacqueline dos. Linha cruzada na 
comunidade do evangelho ao povo 
Ninam no alto rio Mucajaí. Artigo 
publicado pela Revista Antropos – 
Volume 5, Ano 5, Maio de 2012. 

Müller, Sophie. Sua Voz ecoa nas 
selvas. Anápolis Transcultural, 2003.  

NIDA Eugene A. & REYBURN William 
D. Significado Y Diversidad Cultural 
© Sociedades Bíblicas Unidas, con el 
permiso de Orbis Books. Traducción: 
Manuel Picado, 1998. 

SMITH, James. Você é aquilo ama. 
Tradução de James Reis. -- São Paulo: 
Vida Nova, 2017. 

WEISS, H. E. Fonética Articulatória: 
Guia e Exercícios. Summer Institute of 
Linguistics. Brasília, DF. 1988. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ara iniciarmos esta 

coluna sobre 

soteriologia, quero 

fazer-lhe uma pergunta: quem 

está no controle de tudo 

quanto se passa no mundo? 

Deus ou Satanás? Muita gente 

pensa que Deus é somente rei 

no céu. Porém, estas pessoas, 

além de não lembrarem que 

Ele é o criador do mundo, 

também não acreditam que o 

controle de todas as coisas que 

acontecem nele está nas mãos 

de Deus.  

Algumas pessoas acham que o 

mundo funciona como uma 

máquina, meramente 

obedecendo às leis da natureza. 

Outros consideram que o 

homem pode controlar o que 

lhe acontece usando seu 

próprio livre arbítrio. Mas, me 

deixe fazer-lhe novamente a 

pergunta:     quem     está     no  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

controle de tudo quanto se 

passa no mundo? É Deus ou 

Satanás?  

Quando olhamos para o que se 

passa no mundo, facilmente 

poderíamos concluir que 

Satanás está no controle, e isso 

devido ao fato de que existe 

tanta confusão e pecado neste 

mundo, tanta maldade. Vemos 

que as coisas vão de mal a pior. 

Continuamente, ouvimos falar 

em guerras e revoluções. 

Sabemos que há uma grande 

inquietude e temor no mundo. 

Sem falar que a maioria das 

pessoas permanece na 

ignorância a respeito da 

verdade de Jesus Cristo, de 

maneira que muitos pensam 

que o cristianismo é um 

fracasso.  

Ainda, alguns que se 

identificam como crentes, têm 

sugerido que, embora Deus 

queira salvar às pessoas, não 

pode fazê-lo, porque essas 

mesmas pessoas não O deixam!  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Tudo parece indicar que 

Satanás tem mais controle do 

que Deus tem. Ou, em outras 

palavras, para alguns, Deus é 

alguém que controla as coisas, 

porém, tão somente fazendo 

com que as coisas não 

ultrapassem certos limites 

específicos e necessários para o 

desfecho da presente era, mas 

não interferindo diretamente 

nelas. Satanás, sim, interfere; 

Deus não.  

Os crentes, mais do que 

ninguém, não deveriam pensar 

desta maneira. 

Os crentes, sabemos muito 

bem, não devem interpretar o 

que acontece a partir de que 

seus olhos veem, antes devem 

interpretar as coisas através da 

fé. “Porque andamos por fé, e 

não por vista”, (2 Coríntios 

5:7).  

Os crentes creem no que Deus 

tem falado na Bíblia, e a Bíblia 

sempre tem advertido que o 

P 



Revista Fé Cristã 

que está acontecendo no 

mundo é exatamente o que 

devia suceder (porque assim 

foi determinado por Deus 

desde o princípio).  

A Bíblia diz que multidões de 

ímpios sempre estarão em 

rebelião contra a autoridade e 

a lei de Deus. Assim sendo, não 

deveria surpreender-nos 

quando as pessoas desprezam a 

Deus, pois Ele é a autoridade 

suprema e o doador da lei.  

A Bíblia anuncia que é Deus [e 

não Satanás] quem está 

controlando o que ocorre no 

mundo. A Bíblia nos ensina 

que Deus criou todas as coisas, 

e que Ele exerce um controle 

completo e soberano sobre 

tudo o que fez. A vontade de 

Deus não pode ser mudada. 

Ele é o Rei soberano sobre 

todas as coisas e nunca pode 

ser surpreendido por nada do 

que acontece – e isso, não 

apenas porque Ele conhece 

tudo o que ainda irá acontecer, 

mas porque Ele o determinou. 

Ele reina sobre tudo, fazendo 

com que todas as coisas 

operem juntas para o bem de 

todos aqueles que O amam e 

que têm sido chamados por Ele 

para ser Seu povo. 

Embora estas coisas sejam 

verdadeiras, somente podemos 

entendê-las e desfrutá-las se 

somos crentes em Deus. Temos 

que encher as nossas mentes 

com conceitos verdadeiros 

acerca de Deus, a Sua natureza 

e o Seu caráter. Só então 

poderemos aceitar com 

submissão e confiança tudo 

quanto nos acontece, sejam 

decepções, dificuldades ou 

tristezas, porque sabemos que 

todas as coisas, incluindo 

estas, são controladas por um 

Deus tão sábio que não pode 

errar, e demasiadamente 

amoroso para ser cruel. 

Os cristãos precisam ser 

encharcados novamente com 

estas verdades acerca de Deus; 

a pregação superficial e vaga 

da atualidade não basta. 

Então, permita-me observar 

novamente: Deus ainda vive; 

Ele vê tudo o que acontece e 

está em completo controle 

sobre estas coisas, 

determinando-as e 

conduzindo-as. 

Quando pensamos acerca do 

que está acontecendo no 

mundo, não deveríamos 

começar a explicar isso a partir 

de uma perspectiva 

meramente humana, porque se 

assim fizermos, jamais 

compreenderemos esta vida, e 

ainda privaremos outras 

pessoas de alcançar esta 

compreensão. Existem muitas 

coisas na vida que achamos 

estranhas e difíceis de 

entender, porém, através da 

Bíblia, Deus nos dá 

entendimento.  

A Bíblia é a Palavra de Deus, 

a revelação divina para nós. 

Então, se queremos entender o 

que acontece no mundo, 

devemos começar aprendendo 

o que a Bíblia diz acerca de 

Deus. Este é o lugar correto 

para começar. Se tentamos 

explicar as coisas partindo do 

estado atual do mundo e 

depois tentamos conectá-lo 

com Deus, concluiremos que 

Deus tem muito pouco a fazer 

com o mundo tal e como nós o 

conhecemos hoje. Porém, se 

começamos com Deus e depois 

O relacionamos com o estado 

atual do mundo, começaremos 

a compreender o motivo pelo 

qual as coisas estão assim 

agora. 

Deus é santo e julga aqueles 

que pecam contra Ele. Deus 

cumpre a sua Palavra e castiga 

a maldade, assim como tem 

prometido fazer na Bíblia. 

Deus pode fazer tudo, e nada 

pode resistir-Lhe ou vencê-Lo. 

Deus conhece tudo e ninguém 

sabe mais do que Ele. Nada é 

impossível para Deus. Assim, 

então, quando olhamos para o 

que está acontecendo no 

mundo, podemos concluir que 

Deus tem iniciado o seu juízo 

contra a maldade e o pecado 

em nosso mundo moderno, tal 

e como o fez no passado. 

Existem duas maneiras de se 

responder à minha pergunta 

acerca de quem está no 

controle. A pessoa que não 

acredita em Deus considera 

tudo a partir do seu próprio 

ponto de vista humano - 

começa com o homem e é por 

isso que não pode entender 

como Deus pode estar no 

controle. Doutro lado, a Bíblia 

nos diz que os pensamentos de 

Deus não são os nossos, e que 

os caminhos de Deus não são 

como os nossos.  



Edição Nº 9 | página 59  
 

A pessoa que não crê em Deus 

sempre pensará que é idiota 

dizer que Deus controla tudo. 

Porém, o crente sabe que Deus 

está no controle porque assim 

o tem falado Deus na Bíblia. O 

cristão começa com Deus. 

Embora haja muito pecado e 

sofrimento no mundo, o que 

causa tristeza no crente, ainda 

assim ele não diz “se eu fosse 

Deus, não o permitiria”. O 

cristão acredita que os 

caminhos de Deus são 

inescrutáveis e, assim, 

incompreensíveis. Deus tem 

ocultado muitas coisas de nós 

com o propósito de provar a 

nossa fé, para fortalecer a 

nossa confiança em Sua 

sabedoria e para ajudar-nos e 

aceitar a sua vontade.  

O cristão confia em Deus e 

tenta interpretar todas as 

coisas desde o ponto de vista de 

Deus. O crente confia em Deus 

e aceita o que acontece, porque 

sabe que provém dEle. E 

porque confia em Deus, seu 

coração pode ficar tranquilo 

em meio às tempestades. 

Confiando em Deus, regozija-

se porque sabe que no fim de 

tudo verá a glória de Deus. 

 

NOTA 

Introdução do livro Deus é Soberano, 
de A. W. Pink. Este livro foi traduzido 
do espanhol para o português por 
Daniela Raffo, em 2007, de uma 
versão abreviada em inglês intitulada 
“Quem está no controle?”, publicado 
originalmente por Grace Publications 
Trust, e em sua versão original em 
inglês por Baker Book House. O título 
da versão original em inglês é: “A 
soberania de Deus”. Apresentado, 
adaptado por e com insertos do 
editor-chefe de Revista Fé Cristã, 
Marcos Motta. 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Estas coisas vos tenho dito para 

que tenhais paz em mim. No 

mundo, passais por aflições; 

mas tende bom ânimo; eu venci 

o mundo.” ( )16:33 oãJo  

xiste uma paz que o 

mundo não nos dá e 

essa paz é a que vem de 

uma fonte chamada Jesus 

Cristo. Quando Jesus nos diz 

que no mundo passaríamos por 

aflições, Ele estava se referindo 

não apenas aos sofrimentos em 

si, mas também às tentações 

que geram sofrimentos. No 

entanto, nenhuma aflição que 

nos sobrevém, permanece 

desacompanhada de uma 

promessa relacionada a ela nas 

Escrituras. Ou seja, o Senhor 

não nos alerta sobre os perigos 

deste mundo sem nos garantir 

que Ele é poderoso para nos 

livrar e auxiliar durante a 

nossa caminhada diária. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Vivemos em um mundo cheio 

de tentações e Jesus sabia 

muito bem disso, afinal de 

contas, Ele mesmo em tudo foi 

tentado. Mas, o que fazer 

diante delas? Como agir? Neste 

artigo, falaremos de maneira 

específica sobre como as 

mulheres deveriam lidar com 

as tentações.  

Sabemos que inúmeras 

mulheres vivem diariamente 

no trabalho o desafio de não 

ceder às investidas ímpias e de 

não se amoldar ao mundo no 

que se refere às exigências da 

vida profissional. Isso é muito 

mais comum do que 

imaginamos, de maneira que 

devemos assumir que as 

tentações são reais e que elas 

nos oferecem sérios riscos. E 

aqui já aprendemos uma 

primeira grande lição: ignorar 

a existência e o perigo das 

tentações é ceder vitória ao 

inimigo.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

As tentações são tão sérias que 

as Escrituras contêm vasto 

conteúdo de alerta sobre o 

assunto. Mas, por que existem 

tentações? Porque o mundo 

jaz no maligno e o deus deste 

século, ainda que seja um 

inimigo já derrotado, continua 

investindo contra o povo de 

Deus. E, por que elas são 

perigosas? Porque, ainda que o 

espírito esteja pronto, nossa 

natureza é fraca e inclinada 

para o pecado. Ou seja, mesmo 

habitando em Canaã, quando 

mal percebemos, já estamos de 

malas prontas para voltar ao 

Egito. Não é sem razão que o 

Senhor nos ordena a vigiar e 

orar e a nos aproximarmos do 

trono da graça a fim de 

recebermos misericórdia no 

momento da necessidade 

(Hebreus 4:16).  

Não podemos vencer essa luta 

sozinhos. O Senhor é fiel e 

sempre nos provê escape para 

E 



Edição Nº 9 | página 61  
 

que possamos suportar a 

tentação (1 Coríntios 10:14). 

Mas, devemos fazer a nossa 

parte. E qual seria a nossa 

parte? Vejamos na prática: 

1) Estarmos cientes de que 

seremos seduzidos e tentados 

por pessoas e situações;  

2) Não ceder aos maus 

(Provérbios 1:10); 

3) Orando e vigiando (Mateus 

26:41); 

4) Manter nossos pensamentos 

nas coisas do alto (Colossenses 

3:2); 

5) Não cultivar maus desejos 

(Tiago 1:14); 

Não negocie os seus valores. 

Tenha sempre a certeza de que 

sua obediência gerará frutos 

em sua vida. Portanto, antes 

de pensar “ah, mas se eu não 

fizer isso que meu chefe está 

me pedindo, o meu emprego 

estará em risco”, questione-se: 

“a quem eu sirvo? A Deus ou a 

homens?” De que adiantaria 

você ganhar uma promoção ou 

manter um emprego cujas 

práticas não condizem com os 

seus valores e perder a 

abundância de Deus em sua 

vida?  

O grande erro dos seres 

humanos é trocar a glória de 

Deus pela glória de homens 

invertendo, assim, as 

prioridades. Obediência gera 

benção e desobediência, 

maldição. Ser cristã num 

mundo não cristão é andar na 

contramão do sistema. Simples 

assim. Não é sem razão que o 

Senhor nos diz que, se 

quisermos realmente segui-Lo, 

devemos tomar a nossa cruz. A 

cruz da renúncia!  

Quantos de nós não somos 

tentados diariamente a pecar 

cedendo às investidas e 

propostas aparentemente 

irrecusáveis em nossos 

empregos? E é aí que o joio é 

separado do trigo. São nessas 

horas que podemos realmente 

avaliar a quem servimos e 

diante de quem nos dobramos.  

Aprender a não ceder às 

tentações não é somente uma 

questão de valores, mas, mais 

do que isso, uma questão de 

amor, confiança e submissão 

completa à vontade soberana e 

perfeita de Deus. Quando o 

Senhor nos diz: “você terá 

muitas aflições, mas fique 

tranquilo porque eu tenho a 

saída”, Ele está nos chamando 

para um relacionamento cuja 

base é a confiança.  

Portanto, concluímos que, se 

agimos de acordo com o que 

Jesus nos diz, quando 

resistimos às tentações, 

estamos resistindo ao diabo e 

ele irá fugir de nós. E, se ele 

foge de nós, nós conseguimos 

ter uma vida de paz, mas não a 

falsa sensação de paz que o 

mundo pode dar, mas a paz 

que somente uma vida de 

obediência a Cristo pode gerar 

em nós. Vale a pena não ceder, 

vale a pena se posicionar e vale 

a pena evitar situações 

tentadoras na vida profissional 

e em qualquer outra área da 

vida.  

Não há neutralidade no 

evangelho: ou somos frios ou 

quentes. Ou juntamos com 

Jesus ou seremos dos que 

espalham. Não podemos 

compartimentar nossa vida em 

setores e colocar Deus em 

apenas alguns deles. Ser 

cristão é sê-lo em totalidade e 

integridade. Não podemos 

viver uma vida de “abrir mão 

aqui e acolá”, na ilusão de que 

Deus não se envolve em nosso 

trabalho. Ele não quer ser 

Deus na sua vida apenas nos 

cultos de domingo, mas 

absolutamente em tudo. 

Portanto, que não tenhamos 

medo. Antes, que possamos 

firmemente resistir ao maligno 

e ele fugirá de nós. Que nos 

posicionemos sabendo que, 

diferente do que fazia a igreja 

de Laodiceia, não há mornidão 

no Evangelho. Seja o nosso 

“sim”, sim, e o nosso “não”, 

não, pois, de que vale ao 

homem ganhar o mundo e 

perder a sua alma? 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ecordo um escrito tão 

singelo que encontrei 

no livro A Linguagem 

das Flores, de Vanessa 

Diffenbaugh, obra esta que 

aborda a questão do 

significado de cada flor e que 

foi criada na Era Vitoriana, 

como uma forma de 

linguagem. No livro, antes do 

sumário, tive um encontro 

doce com as palavras de 

Henrietta Dumont acerca do 

amor de mãe: 

O musgo é o símbolo do amor 

materno, porque, como esse 

amor, ele alegra nosso coração 

quando o inverno da adversidade 

nos atinge e nossos amigos de 

verão nos abandonam. 

Um escrito tão simples, mas 

que comunica tanta verdade, 

aconchego e segurança, bem 

como   a   figura   materna.   É  

 

 

 

 

 

 

 

 

comum lermos sobre 

maternidade do ponto de vista 

das mães e de profissionais da 

área, o que nos traz instrução, 

fortalecimento, e no caso de 

quem ainda não é mãe, como 

eu, grande aprendizado.  

Trago por meio dessas 

palavras, no entanto, algo 

diferente, pois apresento neste 

artigo minha visão como filha 

- já deixo claro quais são as 

minhas intenções. Desejo 

testificar o quanto nós, filhos, 

somos impactados por nossas 

mães. Claro que, por ambos, 

pai e mãe, mas venho por meio 

deste refletir sobre a figura 

materna na vida do filho. 

Antes, uma breve análise sobre 

a mulher na cultura ocidental.  

A temos com sua liberdade, 

com suas escolhas, e seu valor - 

ainda que enfrente 

dificuldades históricas nesse 

caminho,    ela    está    –    nós  

 

 

 

 

 

 

 

 

estamos – caminhando e 

trabalhando. De uma 

perspectiva teológica, temos a 

inspiração de Deus ao autor de 

Provérbios, o que o fez 

escrever sobre a importância 

da mulher, apresentando-a 

como “mais valiosa que rubis” 

(Provérbios 31:7). Em outro 

caso, vemos a vontade do 

Senhor em designar Ester para 

ajudar a todo um povo, e ainda 

dar à mulher a capacidade de 

gerar vida. Nestes ligeiros 

exemplos, já é notório que, na 

visão bíblica, a mulher é 

dotada de importância e de um 

papel único, diferente do papel 

masculino. Ressaltando que 

“diferente” não sugere “menos 

importante”. Ambos (homem 

e mulher) se complementam e 

se fortalecem para formarem 

uma família, conforme 

estabelecido pelo Criador. 

A figura materna é 

frequentemente representada 

nas artes como símbolo de 

proteção, segurança, carinho, 

R 



Edição Nº 9 | página 63  
 

bem como vemos na citação 

acima de Dumont. O poeta 

Carlos Drummond de 

Andrade, na poesia Para 

Sempre, a apresenta como 

aquela que não deveria morrer 

nunca. Para o diretor de 

cinema Terrence Malick (no 

filme A Árvore da Vida), uma 

figura graciosa a condiz. Já em 

Provérbios 31:28, ela é bendita 

pelos filhos.  

Como filha, pude observar e 

aprender com uma mulher que 

evidenciou a todos o amar ser 

mulher, mãe e esposa, e isso 

não através apenas de 

discursos, mas por meio de 

ações, o que me faz recordar de 

parte da música Boa Nova 

(Palavrantiga / Marcos 

Almeida):  

“De tudo quanto eu tenho pra 

dizer / eu digo muito pouco com 

as palavras / eu presto atenção 

em ti”.  

Como mulher, sempre me 

interessei em observar outras 

mulheres: elas e suas escolhas, 

acompanhadas de seus 

corações e seus tesouros, suas 

palavras e atitudes. Um 

pensamento frequente que me 

foi facilmente observável é a 

tensão entre maternidade e 

carreira. Dúvidas sobre a 

possibilidade de ser mãe e de se 

ter uma carreira profissional 

também: só ser mãe ou só 

priorizar a profissão etc. São 

opções cabíveis e particulares 

que devem considerar a 

realidade, vocação e coração 

de cada mulher. 

Através de um observar 

pessoal, e de conversas com 

outras mulheres, bem como de 

leituras, alegrei-me com 

desejos doces pela 

maternidade: moças se 

valendo da criatividade para 

honrar a dádiva de ensinar 

uma vida a viver aqui - o 

presente de dar boas-vindas a 

quem recém chegou nesse 

mundo inundado de dias, 

noites, feriados, piquenique, 

festa em família, provas 

escolares, formigas que picam, 

plantas que curam e tudo o que 

está enfeitando a superfície da 

Terra. Há muitas 

possibilidades e maneiras de se 

apresentar a vida ao filho e 

ensiná-lo o que vale a pena.  

Na cosmovisão cristã que 

aguarda a volta de Cristo, 

vivemos com esperança todos 

os dias, esperando esse retorno, 

alimentando-se da Verdade e 

não entregues ao sono, como 

quem nada espera e vive sem 

expectativa. “Habita na terra e 

alimenta-te da verdade”, 

escreveu o salmista (Salmo 

37:3). Encontrei mães 

despertas! 

Mas, se por um lado há quem 

festeje o ofício da maternidade, 

por outro, reparei uma 

sensibilidade negativa no que 

tange a ela, principalmente por 

meio das redes sociais. As redes 

sociais podem funcionar como 

espelhos do interior humano, 

visto que têm sido usadas 

como forte meio de expressar 

aquilo que se pensa. Nelas, é 

frequente lermos ou vermos 

memes que ironizam ou que, 

em tom sarcástico, desfiguram 

a maternidade, maculam sua 

seriedade e beleza. Mensagens 

com ideias que podem 

conduzir a uma concepção de 

que ser mãe é um peso, ao invés 

de uma escolha e bênção. Que 

pensamento destruidor!  

Antes de prosseguirmos, é bom 

elucidar sobre esta questão da 

escolha, pois boa parte deste 

texto reside nesta questão. O 

psiquiatra austríaco Viktor 

Frankl, no livro A Presença 

Ignorada de Deus, trata acerca 

das decisões, evidenciando que 

o ser humano é aquele que 

sempre decide quem ele é. 

Aqui, chamo a atenção para o 

desapego da doença do 

vitimismo, que nada constrói, 

apenas retroalimenta um 

vício. Frankl traz o ser como 

ativo e com liberdade para agir 

frente as mais diversas e 

adversas circunstâncias 

externas, ao invés de o colocar 

como “vítima” ou “mero 

joguete do destino”, o que nos 

deixa cientes de que somos 

seres que escolhem e 

respondem por aquilo que 

escolhem, sendo responsáveis 

por nós mesmos. 

A mudança na concepção de 

“um peso” para “uma 

escolha”, põe a pessoa como 

ativa e protagonista de sua 

vida e da maternidade, por 

meio da conscientização de que 

há uma escolha a ser tomada e 

respondida, acompanhada de 

peculiaridades e, também, de 

consequências. Escolher, 

abraçar e encarar fará parte da 

circunstância. Mulheres que, 



Revista Fé Cristã 

com o coração em Deus, 

escolhem e trabalham em sua 

escolha todo dia e, ainda que 

não conseguindo vislumbrar 

todos os passos seguintes, 

esperam de Deus a força, e 

oram por seus filhos, cientes de 

que em primeiro lugar eles são 

Dele. 

“Agrada-te do SENHOR, e ele 

satisfará os desejos do teu 

coração.” (Salmo 37:4) 

Enfatizo o valor, certeza e 

apropriação da escolha pela 

maternidade por dois motivos. 

O primeiro é o fato de ser 

preciso olhar para frente para 

realizá-la, com esperança, e o 

segundo é o impacto direto na 

vida do filho. Sobre o ponto 

um, recordemos o filme O 

Hobbit: Uma jornada 

inesperada (2012), no qual o 

personagem Bilbo, ao partir na 

companhia de Thorin, 

constantemente lembra-se do 

aconchego de seu lar 

quentinho e deseja voltar, 

mas, à medida com que 

avança, se fortalece e, 

conforme um relato no livro 

Devocional – O Hobbit: 

“... mesmo abatido inicialmente 

sobre a inconveniência das 

tempestades, Bilbo ficou mais 

forte com essas experiências. Em 

pouco tempo, precisava de 

perigos maiores e privações mais 

graves para fazê-lo se lamentar.” 

(Strauss, 2021. p.33) 

Bilbo havia mudado muito: de 

um hobbit implorador de 

conforto para um hobbit 

enfrentador de dificuldades e 

privações em prol de um alvo. 

O mesmo vemos em tantas 

histórias bíblicas, que 

mostram Deus preparando o 

Seu povo para o que Ele quer 

de modo a ser visível que, no 

caminho com Ele, somos 

transformados em pessoas 

Dele. 

Bem como na canção A 

Partida e o Norte, Estevão 

Queiroga canta sobre o fogo 

que lhe queima, mas lhe 

aquece, e a caminhada (pra 

frente) que muda seu eu. 

“O fogo me queimou, mas me 

aqueceu / A luz que me cegou, me 

fez ver Deus (...) O homem que 

eu parti de casa se perdeu / E a 

caminhada fabricou um novo 

eu” 

Quantas vezes precisamos 

prosseguir sem saber 

exatamente o que virá, 

quantas vezes Deus chama seu 

povo a assim proceder, porém 

dando a eles a certeza da 

fidelidade de seu Deus, como 

foi com Moisés e Abraão. Deus 

nos chama para confiar, para 

crer na misericórdia do Senhor 

que nunca os abandonou, e a 

olharem para o futuro.  

Em Hebreus 11:15, está escrito 

que, se o povo estivesse 

pensando naquela terra de 

onde saíram, teriam a 

oportunidade de voltar, o que 

nos faz recordar outra vez o 

Bilbo, que se soubesse tudo o 

que viria pelo caminho, talvez 

não tivesse saído do Bolsão. 

Mas, uma vez que fez uma 

escolha e não desistiu, estava 

comprometido com sua 

missão. Lúcia Pevensie, 

personagem do conto As 

Crônicas de Nárnia e o Príncipe 

Caspian, de C.S.Lewis, na 

adaptação cinematográfica da 

história, uma menina com um 

coração inseguro, pergunta a 

Aslam sobre ter tomado uma 

decisão diferente da que 

tomou, e o Leão responde:  

Jamais saberemos o que teria 

acontecido.  

Hoje, com tantas 

possibilidades, não pouco 

somos paralisados pela dúvida 

de talvez ter feito a escolha 

errada, e isso ocorre na tensão 

mãe-carreira. Aslam chama a 

atenção de Lúcia para o tempo 

presente, com suas 

consequências presentes. Fixar 

o coração no passado, o 

julgando melhor do que o 

tempo atual (Eclesiastes 7:10), 

não é sábio. 

O Senhor prepara os Seus para 

suas vocações. Uma mulher 

que exerce a maternidade 

grata e forte com tal escolha 

por sua confiança em Deus, 

propagará tais virtudes, e 

deixará marcas eternas em 

seus filhos. Recordo de minha 

mãe contando que sempre 

desejou ter filhos, e ela se 

empenhou com inteireza tal 

que era possível enxergar seu 

coração todo ali, com nossa 

família. Ela nunca me pareceu 

ter algo mais importante a 

fazer do que se dedicar ao 

nosso lar. Em todas as 

dificuldades, eu percebia Deus 

a fortalecendo e nos ensinando 



Edição Nº 9 | página 65  
 

com isso, inclusive nas aflições 

que a levaram para junto do 

céu. Trago estas observações 

para incentivar a dedicação 

das jovens mães ou aspirantes 

à maternidade. Vamos nos 

encorajar nessa nobre vocação 

e trazer ao mundo a graça do 

crescimento e da criatividade 

no viver dos nossos dias. 

O ponto central é que filhos 

observam e absorvem dos pais, 

ouvem suas palavras e 

aprendem com seus atos. 

Desejo hoje ser mãe por causa 

da mãe que a minha mãe foi. 

Reside aqui a enorme 

oportunidade de inspirar um 

coração a ser mais parecido 

com Cristo, a desenvolver 

virtudes, a ser livre do medo 

rumo à terra que descerá dos 

céus. São tantas maravilhas 

concedidas aos pais que eu 

espero que nós, cristãos, não 

nos deixemos manchar com 

ângulos distorcidos a respeito 

da benção e da 

responsabilidade de ensinar, 

da beleza de uma mãe virtuosa 

e criativa.  

São dignas de um lamento tão 

grande aquelas abordagens 

cinematográficas que trazem a 

figura materna como alguém 

atrapalhada, totalmente 

focada no trabalho, sem 

criatividade no bom 

procedimento da casa, 

desanimadas ou bem abaixo da 

“inteligência dos filhos”. Vê-se 

muito desse perfil no cinema, o 

que pode retroalimentar esse 

comportamento. Porém, um 

exemplo contrário a todos 

estes, é o de Evelyn Abbott, 

personagem do filme Um 

Lugar Silencioso (2018). 

Evelyn é uma mulher, esposa e 

mãe forte, corajosa, sábia e 

instruidora, que juntamente 

de seu esposo, visa proteger 

seus filhos dos perigos 

iminentes. Em uma conversa 

com seu filho, um tanto 

relutante com alguns deveres, 

ela o conduz a visar de tal 

forma o futuro a ponto de 

valorizar os ensinamentos do 

presente, a fim de que 

aprendesse a ser forte e pudesse 

cuidar dela. Considerando toda 

a narrativa tensa do filme, essa 

fala tem um grande valor, e 

por isso indico que o assistam e 

que voltemos a ter esses 

ensinamentos. O que vemos, 

nesta cena, é uma mãe já 

incutindo no filho o dever do 

caráter protetor, criando um 

menino para ser um homem; 

um homem que cuidará de sua 

futura família. Saliento que 

observem a família neste filme, 

a responsabilidade que cada 

um desempenha, com 

convicção e união em prol da 

segurança familiar. Uma mãe 

comprometida em ser mãe, e 

um pai em ser pai. 

Como filha e desejosa pela 

maternidade, oro para que não 

caiamos em ideias corrompidas 

sobre essa vocação, e que 

possamos trazer à memória 

bons exemplos de mulheres 

virtuosas. Me foi de valor 

inestimável ter sido criada por 

uma mulher convicta de sua fé 

e vocação. Oro também por 

aquelas que já são mães e estão 

enevoadas por dificuldades. 

Que o Senhor traga luz e 

resgate a visão para a 

simplicidade salvadora de uma 

rotina, que para o filho será 

marcada pela presença e 

inteireza do coração da mãe. 

Nada mais que isso. 

Que pais criem belos filhos 

para que nasçam mais e mais 

boas mães e bons pais. Finalizo 

com a mensagem da canção 

Daughter, de John Mayer: 

“Então pais, sejam bons com 

suas filhas / Elas irão amar 

como vocês amam / Meninas se 

tornam amantes e depois mães / 

Então, mães, sejam boas com 

suas filhas, também” 

Deixo aqui uma playlist que 

criei no Spotify, contendo 

todas as músicas que menciono 

nesse texto e, aos poucos, 

adicionarei as que futuramente 

trarei para nossas leituras. 

Espero que seja mais um 

momento edificante através da 

música! 

https://open.spotify.com/playl

ist/7M6w2fn4wpim74nsjBQk

Tj?si=01457f021a444db5 

 

Notas 

Diffenbaught, Vanessa. A linguagem 
das flores. São Paulo; Arqueiro, 2015. 

Frankl, Viktor. A presença ignorada 
de Deus. São Leopoldo; Sinodal; 
Petrópolis; Vozes, 2007. 

Strauss, Ed. Devocional: o Hobbit. 
Londrina, PR; Livrarias Família Cristã, 
2021. 

 



Revista Fé Cristã 

 


