
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

2 Nº 2 

FUNDADA EM 2020 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos Motta CAPA: Gabriel 

Ferreira DESIGN INTERNO: Marcos Motta CONTRIBUIÇÕES NA 

EDIÇÃO: Equipe de colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos Motta 

REVISÃO DE TEXTO: Lorena Garrucho TRANSCRIÇÕES: Priscila 

Layanne PUBLICIDADE/DIVULGAÇÃO/PROPAGANDA: Equipe de 

colaboradores ATENDIMENTO AO LEITOR: Marcos Motta CONTATO: 

redes sociais.  

REVISTA FÉ CRISTÃ, edição 2, ano 1, nº 2, maio de 2020, é uma 

publicação cristã independente, interdenominacional e mantida tão 

somente por seus colaboradores. EDIÇÕES ANTERIORES: disponíveis 

para download no endereço eletrônico da revista. Disponíveis para 

pedido através de contato via redes sociais oficiais. A REVISTA FÉ 

CRISTÃ não tem fins lucrativos. Este é um material gratuito, portanto, 

este arquivo não pode ser vendido. O compartilhamento via redes 

sociais e dispositivos eletrônicos é livre. A impressão, total ou parcial, 

para uso pessoal ou congregacional, no caso de igrejas, é totalmente 

permitida, desde que, quando de uso público, a fonte do material seja 

citada. O conteúdo de cada coluna e/ou artigo é de inteira 

responsabilidade de seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista 

         



 

3 Nº 2 



 

4 Nº 2 

 



 

5 Nº 2 

 



 

6 Nº 2 

 

 

 

 



 

7 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ublicar o primeiro número de uma revista, que foi 

projetada em apenas um mês e meio, já é um feito 

e tanto. Confesso que deu aquele friozinho na 

barriga. Mas, eis que chegou o segundo mês, o mês da 

publicação número 2. E, por incrível que pareça, o 

friozinho continua aqui. Esta é a hora de alinhar o passo, 

este é o momento em que a empolgação inicial vai 

embora e o trabalho duro entra em cena. E é isto que 

estamos fazendo: estamos dando continuidade, 

solidificando o projeto. 

Dar continuidade é exatamente isso, é nivelar as coisas, 

equilibrar. Para o caído, é levantar do chão, sacudir a 

poeira e continuar a jornada. Para o exultante, é voltar 

das nuvens, aterrissar no mundo e firmar os pés em terra 

firme, pois a vida não costuma perdoar quem vive fora 

da realidade. Nós nunca veremos um personagem 

importante da Bíblia que tenha sido dado a extremos. 

Por mais diferentes que fossem em suas personalidades 

ou por mais variadas que possam ter sido as 

experiências que viveram, os personagens bíblicos eram 

equilibrados - sem contar que quando estavam quase 

perdendo o equilíbrio, o próprio Deus dava um jeito de 

lhes equilibrar as coisas. A luta ou o refrigério vinham, 

a graça ou a disciplina, e eles tornavam à sobriedade.    

O núcleo da Revista Fé Cristã deste mês está voltado 

para a idolatria política. Assim, você vai notar que 

algumas colunas, ao longo da revista, tratarão 

exatamente deste tema. É um tema necessário. Estamos 

vivendo em uma era na qual a política transcendeu o 

espaço geográfico dos prédios dos poderes e sua cadeira  

 

 

cativa nos noticiários, indo parar não apenas na boca do 

povo, mas, em suas mentes e corações.  

As redes sociais estão provando, dia após dia, que nós 

somos todos políticos. Não queremos admitir, mas é a 

realidade. Na verdade, o que desejamos é que o nosso 

político de estimação não seja o criminoso que muitos 

estão dizendo que ele é. Lutamos para que nossos 

conhecidos abandonem a “ignorância” e se unam a nós 

em nossas preferências político-partidárias. No fundo, 

no fundo, odiávamos quando nossos pais ligavam o 

rádio na hora do “A Voz do Brasil”, mas hoje somos 

irremediavelmente reflexos seus – o Facebook é um “A 

Voz do Brasil” em texto, foto e vídeo. A pergunta que 

surge é: por que isso acontece? A resposta é: porque 

temos dificuldade em dar continuidade às nossas vidas 

sem depositar nossas esperanças em algo ou alguém. 

Não somos apenas pessoas que estão opinando sobre 

política, somos um eleitorado extremamente 

preocupado em “quem será que vai garantir a nossa 

continuidade pelos próximos quatro anos?”.   

Agora, uma coisa é quando você sente aquele friozinho 

na barriga, por que vai sair mais uma edição do seu tão 

esmerado projeto. Há, obviamente, o desejo de que o 

projeto tenha sequência. Outra coisa é o desespero de 

quem pensa que seus direitos e seu bem-estar podem ser 

assegurados por um mero político, um qualquer. É 

válido ressaltar que isso não acontece apenas na via 

política, antes, quando nosso anseio por continuidade 

está firmado em qualquer projeto, em qualquer área da 

vida, e não em Deus, tudo acaba em pizza mesmo, digo, 

em idolatria.

P 



 

 

 

 

 

 

 

 

“Aí ele começou a se amaldiçoar e a jurar: "Não 

conheço esse homem! " Imediatamente um galo 

cantou. Então Pedro se lembrou da palavra que Jesus 

tinha dito: Antes que o galo cante, você me negará três 

vezes. E, saindo dali, chorou amargamente.” (Mateus 

26:74,75) 

ecentemente, me perguntaram se seria normal 

um cristão sentir medo do coronavírus. Não 

poucas pessoas, têm me procurado assustados, 

com medo de serem contaminados e de não resistirem. 

Há muitos cristãos, nesse momento, sofrendo, tendo 

crises de ansiedade e de depressão; o medo foi a chave 

para desencadear todos esses problemas. 

Olhando para história da Igreja, percebemos que isso 

demostra sim, uma deficiência em nossa fé. Por 

exemplo, Henry Martyn, missionário na Índia e na 

Pérsia, escreveu em seu diário, em janeiro de 1812: 

“Ao que parece, o presente ano será mais perigoso do 

que qualquer outro que eu tenha visto; mas, se eu viver 

para completar o Novo Testamento persa, minha vida 

depois disso será de menor importância. Mas, seja 

minha a vida ou a morte, que Cristo seja magnificado 

em mim! Se Ele tem um trabalho para eu fazer, não 

posso morrer.”  

Olhando bem para disposição de Henry - que também 

foi num período de pestes semelhante ao nosso -, e 

olhando para nós, percebemos que nossa fé está muito 

aquém de como deveria estar. 

Um outro testemunho que me impactou, foi o de 

Policarpo de Esmirna, Bispo da Igreja do século II. 

Quando teve sua fé ameaçada por causa do Evangelho, 

ele não recuou. Ao contrário disso, a história narra o 

seguinte:  

“Mas Policarpo, com seu rosto muito sério, olhou para 

a multidão dos pagãos sem lei presentes na arena e fez-

lhe um gesto com a mão. Depois, gemendo e olhando 

para o céu, disse:  

— Fora com os ateus!  

Mas, o procônsul insistiu, dizendo:  

— Faça o juramento, e eu o libertarei. Amaldiçoe a 

Cristo.  

Policarpo, por sua vez, disse:  

— Durante oitenta e seis anos O tenho servido, e Ele 

nunca fez nada contra mim. Como posso blasfemar 

contra meu Rei que me salvou?” 

Sim, Policarpo não temeu a morte. Crendo em Cristo, 

ele preferiu sofrer o martírio. Essas histórias e outras 

nos deixam humilhados. 

Enquanto os nossos irmãos do passado estavam prontos 

a dar a vida, nós estamos assustados com o risco de 

sermos contaminados com o coronavírus. Mas, calma, 

pois, se há relatos que nos humilham, também há relatos 

através dos quais podemos nos encontrar e obtermos a 

esperança de que podemos mudar nossa realidade. E é 

aí que entra em cena o famoso Pedro. 

O apóstolo de Cristo teve seu momento de covardia, 

assim como nós. Ele andou com Cristo, viu os milagres 

de Jesus, bem como ouviu os alertas sobre os perigos 

iminentes por causa do Evangelho, e também sobre a 

vida eterna. Cristo o assegurou que voltaria para buscá-

lo – o próprio Deus confiou-lhe a revelação de que as 

portas do Inferno não prevaleceriam contra a sua Igreja. 

Sim, Pedro aprendeu sobre os atributos de Deus - 

escatologia, cristologia, pneumatologia e muitas outras 

doutrinas cristãs apreendidas diretamente das pregações 

do Mestre.  

É óbvio que, ouvindo e vendo tudo isso, Pedro estava 

convicto de que jamais negaria a Jesus. Muitos de nós, 

odiando com razão os achincalhamentos à Noiva do 

Senhor, em atos extremos, pedimos perseguições para 

que a Igreja seja purificada através delas. Todavia, 

olhando para a situação em que se encontra a nossa fé 

constatamos que não estamos prontos para tal coisa. 

R 



 

9 Nº 2 

Jesus alertou a Pedro que a fé dele ainda era frágil, e que 

se fosse tentado, haveria de negar a fé. Quando, 

finalmente, Pedro achou a oportunidade de demostrar a 

firmeza de sua fé, uma pergunta o destronou: “Tu 

também estavas com Jesus, o Galileu?” Aquele que 

declarou “de boca cheia” que jamais abandonaria a 

Cristo, o negou por três vezes. Depois disso, Pedro se 

retirou humilhado, em prantos. Chorou amargamente!  

Eu acredito que é esse o quadro de muitos cristãos. 

Estão humilhados por notarem o quanto está fraca a sua 

fé. Na internet, fingem que está tudo bem, mas a 

realidade é que o pavor anda tomando conta da mente. 

Como a corça anseia por águas, correm atrás de notícias 

boas, do tipo “encontramos a vacina”. Sim, muitos de 

nós estamos destruídos por dentro. Nossa falta de fé está 

estampada em nossos rostos! Todavia, graças a Deus, 

que a história de Pedro não termina assim - o desfecho 

não mostra um covarde em prantos. 

Em Atos dos Apóstolos, no capítulo 2, um homem cheio 

do Espírito chama para si as atenções de indivíduos de 

diversas nações. Ele se põe de pé e começa a pregar o 

Evangelho. Denuncia os pecados de todos que ali 

estavam, inclusive, daquelas autoridades que ordenaram 

a morte de seu Mestre. Seu sermão resultou em quase 

três mil almas para Cristo. Sim, este homem valente, 

cheio do Espírito de Deus, que não temia às autoridades 

locais e nem o risco iminente de ser morto era Pedro – 

o mesmo Pedro que havia negado a Cristo! Deus 

transformou o covarde em valente. A fé de Pedro era 

fraca, mas o seu Salvador é forte!  

Eu tenho esperança de que o que aconteceu com Pedro 

pode acontecer com aqueles que se viram assustados 

com a iminência da morte na propagação deste vírus. 

Sua fé pode ser e, na maioria do tempo, é fraca. Mas, o 

Salvador Jesus Cristo é forte! 

 

Henrique Vidal, 26 anos, é membro 

na Igreja Evangélica Assembleia de 

Deus, em Salvador – BA, onde é 

professor e coordenador da Escola 

Bíblica Dominical, e diretor de 

missões. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

10 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

texto bíblico diz: o homem é a glória de Deus! 

(1 Coríntios 11:7) Isto é um eco daquilo que 

antes fora dito no livro da Criação, a saber, que 

o homem é a imagem de Deus, ou, como no sentido 

etimológico desta palavra, o homem é a própria sombra  

 

de Deus. Fazendo uma analogia com o significado 

destas afirmações, percebemos que, ainda que não 

possamos ver o rosto de Deus perfeitamente por meio 

de nossa masculinidade, podemos, mesmo que de forma 

imperfeita, manifestar ao mundo a glória de Deus! 

Aqui é preciso pararmos um pouco, pois, muito se fala 

e muito ouvimos sobre manifestar a glória de Deus ou 

sobre viver para a glória de Deus, no entanto, é 

necessário sermos precisos e claros no entendimento do 

que exatamente nos está sendo dito quando é dito que o 

homem é a glória de Deus [e que o homem deve viver 

para Glória de Deus]. O significado mais pleno de tudo 

isso tem de ser tomado do melhor e maior exemplo que 

é Jesus, do qual a Escritura diz que é “a expressão exata 

do Ser Divino” (Hebreus 1:3), e que aquele que O vê, 

vê o Pai (João 14:9) e, outra vez, que podemos ver a 

glória de Deus na face de Cristo (2 Coríntios 4:6). 
O 



 

11 Nº 2 

A “face” diz respeito à persona, ao caráter, a como 

Deus é revelado na forma como Cristo viveu, em sua 

missão e, caminhando diretamente ao ponto central do 

texto e de toda história da redenção, na morte e na 

ressureição de Cristo, onde podemos ver mais 

perfeitamente a glória de Deus, o que significa que, 

quando a Bíblia fala sobre a glória de Deus, ela está nos 

falando daquilo que mais brilha, daquilo que é mais 

manifesto em meio a todos os atributos gloriosos de 

Deus, quais sejam, o Seu Amor Glorioso e a Sua 

Misericórdia Gloriosa, que o fizeram capaz de, 

primeiramente, se tornar um bebê que mama no seio de 

Maria, caminhar como um Cordeiro mudo ao Calvário 

para derramar Seu sangue em resgate de nossas almas e 

ressuscitar como um Leão, obtendo para nós toda a 

vitória contra o mundo, o diabo e a carne, bem como a 

vida eterna no Reino de nosso Deus e Pai! 

Se o homem é a glória de Deus e deve viver para Glória 

de Deus, isso significa que, em nossas vidas, a forma 

mais divina da masculinidade, ou a expressão mais 

piedosa e santa de ser homem, se dá exatamente quando 

nós homens, assim como Jesus, doamos nossas vidas em 

amor a Deus e aos homens, em forma de servos para 

manifestar por meio de nós a mensagem do Evangelho. 

Mais que proclamar com palavras, é preciso encarnar a 

mensagem, é preciso sermos a mensagem. Se o 

Evangelho nos diz que o Emanuel é Deus conosco, 

precisamos nos tornar presentes na vida dos outros, 

entrar para ficar em suas vidas em todos os momentos, 

para servirmos ao nosso próximo.  

Se a mensagem do Evangelho, se a Glória de Deus se 

manifestou mostrando a todos, em Jesus Cristo, que 

nosso Deus é um Deus que sofre com o que sofre e, mais 

do que isso, que dá até a sua última gota de sangue, que 

dá o próprio Filho para arrancar pessoas do inferno e da 

escravidão do pecado, é preciso que nós também 

estejamos nos doando ao máximo e de todas as formas 

para que muitas pessoas sejam trazidas do império das 

trevas para o Reino do Filho do Seu Amor. 

Se o que o Evangelho nos mostra, se a glória radiante 

divina brilha, nos mostrando que agora Deus pode andar 

com os homens e ser Seu Amigo, é imprescindível que 

também sejamos amigos de pecadores, amigos 

verdadeiros de outros, de famílias, de jovens, de idosos, 

enfim, que sejamos leais e verdadeiros servos para 

tornar a vida dos outros mais feliz. 

A expressão máxima do amor de Deus é Cristo, é o 

Evangelho, e se nós somos a glória de Deus, isso quer 

dizer que fomos escolhidos para, assim como Jesus, 

sermos enviados ao mundo para que o mundo creia que 

Ele é o Filho de Deus! Como? Ora, isto acontecerá 

quando o mundo olhar para nós e ver a Cristo, não 

apenas em nossas bocas, mas em nossas vidas. 

O mundo crerá que existe amizade, compaixão, perdão, 

graça, misericórdia, bondade, generosidade, salvação, 

santificação e pureza, somente quando, em nossas vidas, 

ainda que de forma imperfeita, o Deus presente com 

todos Seus presentes entrar na vida de outras pessoas, 

manifestando toda essa beleza gloriosa, transformando, 

curando e restaurando outros seres humanos à 

semelhança de Cristo! 

O rio que flui do interior de todo aquele que crê precisa 

jorrar em direção aos muitos e muitos sedentos que 

caminham em meio ao deserto desta vida tão dura e 

árdua. Gostaria de desafiar você, homem, a viver de 

modo sacrificial, a fazer-se servo de todos, a entrar na 

vida de outras pessoas para ficar até o fim, e a dar tudo 

de si para manifestar a Glória de Deus por meio da Sua 

vida, e assim fazer jus àquilo que a Bíblia diz a seu 

respeito: “o homem é a glória de Deus!” 

 

Rafael Ribas graduou-se em 

Teologia pela Faculdade Teológica 

Sul Americana. Plantou a Igreja 

Batista da Graça, em Santa Maria – 

RS, onde foi pastor durante 5 anos. 

Hoje, faz parte do time de pastores da 

Igreja Acção Bíblica, de Faro, em 

Portugal, onde se dedica integralmente ao plantio de duas 

novas igrejas e a projetos com pessoas em estado de 

vulnerabilidade social por meio Associação BeAlive.



 

12 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

empre que paro para refletir profundamente sobre algo, sou levado a uma dimensão 

imaginária, um lapso, em que, mesmo que eu tenha refletido por não mais que poucos 

segundos, a sensação é que aquele momento durou muitas horas. Dificilmente consigo 

sair desse estado de reflexão a não ser que algo ou alguém me chame de volta. Foi numa 

experiência como esta que pude entender algo que todos deveriam saber: “a grandeza de um 

homem não consiste naquilo que ele é, mas nas coisas que ele ama”. Você deve estar se 

perguntando: o que levou ele a refletir sobre isso? Pois bem, recentemente tive a notícia do 

divórcio de um comediante famoso. Nas redes sociais, ele chegou a dizer que, para que o amor 

permanecesse entre ele e sua agora ex-esposa, eles deveriam divorciar-se.  

Ora, o divórcio é exatamente o oposto do que o amor faz.  

Parece-me que, quanto mais o mundo gira, mais as pessoas ficam tontas e perdem 

completamente o senso de verdade. O mundo com frequência fica de ponta cabeça, e a inversão 

de valores predomina em nossa geração. Não importa quantos homens Deus tem levantado para 

pregarem sobre as coisas eternas, nas quais vale a pena colocarmos o coração, o homem sempre 

vai preferir se afogar nas águas do pecado do que entrar na arca da salvação. As Escrituras nos 

dizem que nos últimos dias as coisas serão como eram nos dias de Noé, dias em que as pessoas 

“casavam e davam-se em casamento” (Lucas 17:27). Ora, esse texto bíblico, entre outras 

coisas, me aponta para a atual insustentabilidade do matrimônio. O que parece é que, em nossos 

dias, casar e descasar-se seguidamente, tem sido algo cada vez mais comum, assim como era na 

época de Noé. 

S 



A época na qual estamos vivendo é realmente 

assustadora. O amor é uma raridade, a felicidade está 

em extinção, o bom senso tem sido distorcido sempre 

mais, e o que é atemporal é odiado intensamente. É 

como se a civilização de nossa época estivesse em 

convulsão. A humanidade está naufragando. Um 

naufrágio não somente coloca os tripulantes do navio 

em desespero, como também faz com que sintam 

intenso enjoo durante todo o tempo em que, à deriva, 

permanecem enfrentando as ondas. Quem não sente 

enjoo deste mundo é por que já pertence a ele.  

A família é a instituição que deveria ser o centro do 

universo, e a Igreja deveria ensinar a esta geração a 

importância do lar e qual a missão do homem no 

casamento. G. K. Chesterton dizia que “o casamento é 

um duelo mortal que nenhum homem honrado deve 

rejeitar”, todavia, o mundo moderno não sabe mais o 

que é lealdade e honra. Prefere escolher o divórcio antes 

mesmo de escolher o casamento. 

Lutero também escreveu: “Não há na terra nenhum laço 

tão doce nem separação tão amarga como os que 

ocorrem em um bom casamento”. Mas, o grande 

problema é que esta geração tem dito que o casamento 

é cruel e amargo, enquanto o divórcio é doce e 

libertador. Homem e mulher abandonaram seus papeis 

e ambos sofrem a pena de suas deliberações. Diante 

disso, a restauração do lar é nossa missão. Preparar 

homens e mulheres para assumirem seus papeis na 

sociedade e no lar é um trabalho urgente que deve ser 

feito.  

Se o homem cai no engano de amar as coisas temporais, 

logo, ele perde a percepção da importância de amar as 

coisas atemporais. Se o homem cai no engano de amar 

as coisas passageiras, logo, ele perde a percepção da 

importância de amar as coisas eternas. Amar aquilo que 

é temporal e passageiro não nos coloca num lugar de 

honra, antes, caso deixe de amar as coisas eternas, a 

miséria do homem será tão eterna quanto. 

Precisamos ensinar quais as coisas que realmente vale a 

pena que sejam amadas, precisamos mostrar aos 

homens qual é a verdadeira fonte do amor e alertá-los 

de que tudo aquilo que o mundo chama de amor, as 

Escrituras chamam de imundícia. O perigo que nós 

enfrentamos é este: temos sido levados a crer que um 

casamento pode ser desfeito para sustentar o amor, mas 

que não pode ser mantido. Qual homem pode ser 

considerado um homem de verdade se não consegue 

honrar o juramento eterno que fez no altar? Por fim, qual 

mulher pode ser considerada uma mulher de verdade se 

ela tem coragem de abrir mão do casamento e depois 

pertencer a outro homem? Ora, o mundo perdeu o juízo, 

e se nos deixarmos levar por essas influências, 

correremos o grande perigo de chamar o mal de bem e 

o bem de mal. O divórcio é um câncer na sociedade e 

precisamos combatê-lo.  

 

Frankle Brunno é pastor reformado. 

Noivo de Karen Mendes, e 

bacharelando em teologia pela 

Faterge - Faculdade de Teologia 

Reformada de Genebra, é ex-vice 

diretor da Missão SAEM (Sociedade 

de Apoio Evangelístico e 

Missionário), em Marizópolis/PB. Atualmente mora em São 

Paulo e serve como pastor na The Summit Church, igreja 

americana fundada na Flórida/EUA, que se uniu com o 

Ministério Apostólico Fé em Ação. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

14 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

15 Nº 2 

 

“Portanto, a ira de Deus é 

revelada dos céus contra toda 

impiedade e injustiça dos homens 

que suprimem a verdade pela 

injustiça, pois o que de Deus se 

pode conhecer é manifesto entre 

eles, porque Deus lhes 

manifestou. Pois desde a criação 

do mundo os atributos invisíveis 

de Deus, seu eterno poder e sua 

natureza divina, têm sido vistos 

claramente sendo compreendidos 

por meio das coisas criadas, de 

forma que tais homens são 

indesculpáveis; porque, tendo 

conhecido a Deus, não o 

glorificaram como Deus, nem lhe 

renderam graças, mas os seus 

pensamentos tornaram-se fúteis e 

o coração insensato deles 

obscureceu-se. Dizendo-se sábios, 

tornaram-se loucos e trocaram a 

glória do Deus imortal por 

imagens feitas segundo a 

semelhança do homem mortal, 

bem como de pássaros, 

quadrúpedes e répteis.” 

(Romanos 1:18-23). 

Carta de Paulo aos 

Romanos é uma 

verdadeira obra prima. 

Como bem se sabe nas mais 

diversas tradições cristãs, cada 

capítulo desta carta é um tratado 

teológico de valor incalculável. 

Mais precisamente a partir do 

versículo 18 do capítulo 1, quando 

Paulo começa a falar da ira de Deus 

sobre a humanidade, a 

profundidade e complexidade 

tomam conta do texto, de maneira 

que muitos chamados cristãos até 

consideram tal trecho como algo 

difícil de acreditar (ou aceitar). Isso 

porque, nossa tendência é ignorar a 

abrangência         do         problema  

 

 

 

 

 

tratado pelo apóstolo. 

Para começar, Paulo diz que a ira 

de Deus não está oculta e nem está 

inerte, mas está revelada, 

manifestada. Se, por um lado, a ira 

do Senhor está reservada para ser 

derramada na eternidade futura 

sobre aqueles que serão 

condenados, por outro, Ele já a tem 

manifestado a conta-gotas durante 

a história. Neste exato momento, 

por exemplo, a ira dEle está em 

ação “contra toda impiedade e 

injustiça dos homens que 

suprimem a verdade pela 

injustiça” (Romanos 1:18). Diante 

dessa verdade, já não é mais tão 

difícil entender a razão de tantas 

calamidades, tragédias e 

sofrimentos – alguns dos quais 

pelas mãos de maus governos (cf. 

Deuteronômio 28:29; Isaías 3:4; 

Oséias 13:11) – que acontecem no 

mundo.  

A Bíblia também deixa claro 

contra quem essa ira é direcionada: 

“[...] contra [...] homens que 

suprimem a verdade pela 

injustiça” (v. 18). Não é que a 

verdade não exista ou não possa ser 

conhecida; a questão é que ela é 

suprimida por homens que, no 

lugar dessa verdade, exaltam a 

injustiça. Eles conhecem a 

verdade, sabem de sua existência, 

ela é evidente em suas 

consciências, mas eles a sufocam. 

Aqui, essa supressão não diz 

respeito apenas às coisas ruins com 

as quais alguém pode se envolver, 

mas refere-se já à simples negação, 

por essa pessoa, da existência de 

Deus, ao viver como se Ele não 

existisse. Os homens    suprimem    

a    verdade quando ignoram ao 

Senhor, quando vivem como se não 

tivessem  de  prestar-Lhe  contas de  

 

 

 

 

 

seus atos. Suprimem a verdade 

quando inventam deuses e os 

adoram. Suprimem a verdade e 

amam a injustiça quando colocam 

estrelas sobre o trono onde apenas 

Deus é digno de brilhar. Não 

somos céleres em fazer isso com 

políticos? Não ficamos apavorados 

quando parece que nosso político 

de estimação vai ser deposto do seu 

cargo? Quando é acusado, justa ou 

injustamente de algum crime? 

Quando é condenado por alguma 

conduta duvidosa? Por que tão 

rapidamente alçamos as criaturas à 

condição de deuses? 

Não é difícil ouvirmos alguém 

perguntar, vez ou outra: “por que 

Deus não aparece de uma vez por 

todas e não encerra todas as 

dúvidas que as pessoas têm sobre 

Ele?”. A Palavra de Deus nos 

ensina, no entanto, que “o que de 

Deus se pode conhecer é manifesto 

entre eles, porque Deus lhes 

manifestou” (v. 19). Aquilo acerca 

de Si mesmo que Deus reservou 

para manifestar aos homens, Ele o 

fez, Ele manifestou. Não fomos 

privados de pistas quanto ao 

sentido da vida. Não estamos 

desprovidos de informações 

quanto às questões sobre quem 

criou o mundo, se existe ou não um 

ser superior que domina e controla 

tudo o que existe, sobre se Deus 

mesmo existe e reina sobre tudo. O 

fato é que “desde a criação do 

mundo os atributos invisíveis de 

Deus, seu eterno poder e sua 

natureza divina, têm sido vistos 

claramente, sendo compreendidos 

por meio das coisas criadas” (v. 

20). A criação revela a glória de 

Deus. Olhamos para a 

complexidade das coisas criadas e 

sabemos   que   há   um  Criador.  A  

 

 

 

 

 

A 



 

16 Nº 2 

 

beleza do ser humano em toda a 

sua estrutura. O ajuste fino de tudo 

o que há no universo. Tudo ao seu 

redor denuncia e testemunha: Deus 

existe! Paulo diz que “tendo 

conhecido a Deus, não o 

glorificaram como Deus, nem lhe 

renderam graças” (v. 21). Eles O 

conheceram, mas não O 

glorificaram.  

Glorificar, para nossos objetivos, 

envolve depositar esperança. Ao 

depositarmos nossa esperança em 

Deus, estamos glorificando-O. 

Perceba: não perdemos a esperança 

por falta de evidências de que 

nossa esperança, quando 

depositada em Deus, não é vã. 

Mas, o que o homem faz? Suprime 

essa   verdade,   em   nome  de  seus  

 

 

 

 

 

 

 

 

falsos deuses. Nisso, os ídolos da 

cultura pop podem até ser 

escapismos alienantes, mas a 

idolatria política é bem mais 

perniciosa: ela representa uma 

suposta esperança. Ela nos faz crer 

em redenção por meio de ideários 

materialistas. Faz-nos depositar a 

confiança em uma redenção 

alcançada por mãos humanas. Os 

cristãos não estão imunes a este 

desvirtuamento. A pergunta é: por 

quê? A resposta é: por causa do 

pecado – o mesmo pecado que 

permeia toda a natureza humana. 

Insuficientes e deficientes 

Segundo escreveu Paulo, em 

Romanos, a natureza seria 

suficiente para o conhecimento de 

Deus caso o homem não estivesse 

sob a cegueira do pecado. Bastaria 

que Deus iluminasse a Criação (e 

ele faz isso através de Seus 

atributos) e o homem O 

reconheceria nela, e adorá-Lo-ia 

com louvores e ações de graças. 

Todavia, veio a Queda, e o homem, 

que antes precisava apenas de 

iluminação, agora precisa de visão. 

Os teólogos reformados usam essa 

figura de que antes o homem era 

apenas insuficiente, pois tão 

somente necessitava de 

iluminação. Agora, no entanto, ele 

é insuficiente e deficiente. Sua 

natureza    pecaminosa    não    mais 

permite que Ele enxergue, 

compreenda e aceite as evidências 

de que Deus existe e se relaciona 

com a humanidade. 

Não   precisamos   mais   apenas  de  

 

 

 

 

 

 

 

 

iluminação, mas necessitamos de 

ter nossa visão restaurada. 

Devemos ser trazidos à vida, da 

morte espiritual em que nos 

encontramos desde o nascimento. 

Do contrário, seremos cegos 

guiados por outros cegos que 

sinceramente creem ou 

maliciosamente vendem a ilusão de 

que as soluções para as agruras 

deste mundo estão nas coisas 

terrenas. 

A Queda, portanto, trouxe ao 

homem a incapacidade de enxergar 

toda a verdade que está posta 

diante de seus olhos. Os pecados e 

decisões do homem o separam de 

Deus e o impedem de dedicar a Ele 

o tratamento adequado e que 

somente Ele é digno de receber. 

Diante disso, o homem é 

indesculpável. Suas ações sempre 

pecaminosas o fazem não 

reconhecer a Deus na natureza: 

“[...] os seus pensamentos 

tornaram-se fúteis e o coração 

insensato deles obscureceu-se. 

Dizendo-se sábios, tornaram-se 

loucos” (v. 21-22). 

Porque o homem continua 

perpetuamente impossibilitado de 

ver a Deus na natureza e, porque, 

por isso, ele continua vivendo sua 

vida a violar a Lei desse Deus, Ele, 

o Pai, enviou a Seu Filho, Cristo. O 

Filho de Deus veio ao mundo para 

salvar pecadores de sua condição 

de pecado. Com isso, se a natureza 

já revela os atributos de Deus de 

maneira clara, Jesus Cristo revela a 

Deus de maneira inquestionável e 

perfeita   –   Hebreus   nos   diz   que  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jesus é o resplendor da glória do 

Pai e a exata expressão do Seu Ser 

(Hebreus 1:3). Por meio de Cristo, 

então, e através da pregação do Seu 

Evangelho, a visão dos cegos 

espirituais é restaurada e aqueles 

que andavam em trevas são 

iluminados. 

No Evangelho de João, 

aprendemos que, quando o Filho de 

Deus encarnou, “estava chegando 

ao mundo a verdadeira luz, que 

ilumina todos os homens” (João 

1:9). Se a Criação nos fornece a 

revelação natural de Deus, Cristo é 

Sua revelação especial, e a verdade 

é que todo homem é atingido por 

essa iluminação. É importante 

esclarecermos, no entanto, que 

nem todo aquele que é iluminado 



 

17 Nº 2 

 

tem sua visão restaurada a fim de 

compreender aquilo que foi 

revelado pela luz. Há pessoas que 

foram iluminadas, mas que não 

foram curadas da cegueira. Vale a 

pena citar João Calvino que diz 

que, nesse sentido, “a palavra de 

Deus é semelhante ao sol: ilumina 

a todos [...], mas não produz fruto 

entre os cegos”.[1] Muitos são os 

iluminados, mas poucos são os que 

enxergam a fonte da luz. O Espírito 

Santo enche do conhecimento de 

Deus àqueles que foram 

restaurados da cegueira e ilumina 

aqueles que tateavam na escuridão, 

mas os cegos que foram 

iluminados o são para sua própria 

condenação (cf. 3:19,20; 2 

Coríntios 2:16). 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cristãos nominais 

Há cristãos nominais que são 

exatamente como esses homens 

retratados acima. Eles foram 

iluminados, mas ainda estão cegos 

e continuam confiando em guias 

igualmente cegos. Receberam tudo 

de Deus que era necessário para 

arrependerem-se, foram 

conduzidos por todo o caminho 

para o arrependimento, mas ainda 

não lhes caíram as escamas dos 

olhos. Vivem pelas coisas que lhes 

dominam, e, sendo idólatras, 

veneram ao homem que se 

sobressai, bajulando-o e buscando 

tirar proveito de sua fama. Deus 

concedeu a eles tudo aquilo que, 

em outros casos, já teria feito as 

pessoas se arrependerem. Hebreus 

6:4-6 diz que “... é impossível que 

os que uma vez foram iluminados, 

e provaram o dom celestial, e se 

fizeram participantes do Espírito 

Santo, e provaram a boa palavra 

de Deus, e os poderes do mundo 

vindouro, [...] sejam outra vez 

renovados para arrependimento”. 

Deus não fará o trabalho de novo, 

assim como Jesus não voltará para 

a cruz outra vez. “Pois a terra que 

embebe a chuva, que cai muitas 

vezes sobre ela, e produz erva 

proveitosa para aqueles por quem 

é lavrada, recebe a bênção da 

parte de Deus; mas se produz 

espinhos e abrolhos, é rejeitada, e 

perto está da maldição; o seu fim é 

ser queimada”, (Hebreus 6:7-8). 

Tais homens são equipados com 

toda provisão de Deus para 

focarem unicamente n’Ele toda sua 

adoração    e    devoção.    Deveriam  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

abandonar a idolatria das imagens 

– tanto das inanimadas, quanto das 

animadas –, que anunciam a si 

mesmas como paladinos das 

causas sociais mais diversas. 

Deveriam se voltar de sua adoração 

à criatura, para adorarem Àquele 

que é digno eternamente; todavia, 

não o fazem. Não há neles 

arrependimento. Continuam 

promovendo, mesmo em meio ao 

Corpo de Cristo, a mesma cultura e 

hábitos idólatras. Com uma mão, 

servem-se da mesa da comunhão 

dos Santos, enquanto, com a outra, 

oferecem sacrifícios aos ídolos. 

Quanto a isso, Paulo diz: “Não 

podeis beber do cálice do Senhor e 

do cálice dos demônios. Não 

podeis participar da mesa do 

Senhor e da mesa dos demônios.” 

(1 Coríntios 10:21). 

Já Pedro diz que, nesse caso, “teria 

sido melhor que não tivessem 

conhecido o caminho da justiça, do 

que, depois de o terem conhecido, 

voltarem as costas para o santo 

mandamento que lhes foi 

transmitido” (2 Pedro 2:21), pois 

eles, nas palavras de Paulo, 

“trocaram a glória do Deus 

imortal por imagens feitas [...]” 

(Romanos 1:23). A política, a qual 

deveria ser vista, no máximo, como 

uma causa secundária pela qual 

Deus abençoa ou julga um povo 

(cf. Jó 34:30), quando acolhida de 

modo pervertido no seio da Igreja, 

promove, em território 

espiritualmente separado, a mesma 

confusão diagnosticada pelos 

apóstolos.    Deus    fica    de    lado,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

enquanto mãos se levantam em 

louvor ao homem. 

Sim, fazemos isso com políticos. 

Com postulados ideológicos. Com 

o Estado e suas instituições. Há 

provas. Não à toa, vivemos em um 

mundo politicamente polarizado.  

Aquilo que esperamos dos 

políticos, apenas Deus pode fazer 

Em nenhum dos polos opostos da 

política (nem entre eles) há 

indivíduos, partidos ou ideologias 

que representem na integralidade o 

cristianismo, embora algumas 

correntes possam receber mais ou 

menos influência dos valores 

cristãos. Alguém pode indagar se 

isto já não seria o bastante. Talvez, 

se fôssemos todos cônscios dessa  



 

18 Nº 2 

 

limitação e não alçássemos 

políticos, partidos ou correntes 

ideológicas à condição de 

redentores últimos de todas as 

mazelas sociais, materiais e morais 

de uma nação, afinal é Deus quem 

“(...) faz justiça ao oprimido, o que 

dá pão aos famintos. O SENHOR 

solta os encarcerados. O SENHOR 

abre olhos aos cegos; o SENHOR 

levanta os abatidos; o SENHOR 

ama os justos; o SENHOR guarda 

os estrangeiros; sustém o órfão e a 

viúva, mas transtorna o caminho 

dos ímpios. O SENHOR reinará 

eternamente; o teu Deus, ó Sião, de 

geração em geração. Louvai ao 

SENHOR.” (Salmo 146:7-10). 

Como diria Rushdoony, “[...] no 

Estado moderno, a opção habitual 

do eleitor cristão é entre o menor 

de dois males estatistas. A 

antropologia da esquerda e da 

direita são anticristãs. Os 

conservadores, menos impulsivos 

e sistematizados, representam o 

mal estatal na forma mais branda: 

sua posição permanece sem 

fundamentação teológica, com 

exceção de raros casos.” [1] 

É bem verdade que os entes 

políticos podem ser – e com 

frequência são -, instrumentos de 

Deus. Mas, qual cristão sincero e 

verdadeiramente temente a Deus 

ousaria dividir a glória devida 

unicamente a seu Senhor com suas 

criaturas? Pela boca do profeta 

Isaías, já dizia o Senhor: “(...) a 

minha glória não darei a outrem.” 

(Isaías 48:11). O Deus que usa 

governantes e autoridades como 

instrumentos de bênção e juízo a 

povos e nações é o mesmo que 

declarou a todo homem, quando 

disse ao então recém-caído 

representante federal de todo o 

gênero humano: “(...) és pó e em pó 

te tornarás.” (Gênesis 3:19). 

Os atores políticos não têm sido 

apenas nossos representantes 

legais na esfera administrativo-

governamental ou as instituições 

nas quais possamos encontrar 

alguma gota de justiça e ordem. 

Para muitos de nós, são nossos 

deuses. Com exceção de um 

Gabigol, centroavante do time do 

Flamengo, ou de um Everton, 

atacante do Grêmio, os jogadores 

de futebol já perderam a vez há 

muito tempo, no Brasil. Nossos 

altares estão ocupados agora por 

entes como o Estado agigantado, 

Bolsonaro, Lula, Moro, Ciro, 

ministros, juízes, partidos e por aí 

vai. Os bezerros de ouro do 

brasileiro do século XXI. É 

impressionante como tão 

facilmente esquecemos que o 

salmista, inspirado por Deus, já 

entoava: “Não confieis em 

príncipes, nem em filho de homem, 

em quem não há salvação. Sai-lhe 

o espírito, volta para a terra; 

naquele mesmo dia perecem os 

seus pensamentos.” (Salmo 

146:3,4). 

Cisternas que não retém a água 

Em todos os períodos da história 

cristã, encontramos evidências do 

esfriamento dos crentes e relatos de 

que pequenos homens, se sentindo 

incomodados com isso, buscaram a 

Deus até Ele descer com poder 

sobre eles. Em períodos de 

escuridão, o Senhor sempre 

levantou verdadeiras tochas 

humanas que impulsionariam o 

verdadeiro avivamento através da 

oração e da pregação fiel à Palavra. 

Quando os crentes de determinada 

época tiravam os olhos da cruz, os 

verdadeiros homens de Deus 

investiam suas energias no 

trabalho de fazê-los relembrar 

aquilo que era realmente digno de 

receber a devoção de sua 

existência.  

É fato comprovado que o povo 

simples de Deus tem a tendência de 

se afastar de Deus de tempos em 

tempos, e isso acontece, na maioria 

das vezes, quando o 

relacionamento entre o povo e 

Deus vira rotina. Verdades bíblicas 

caem em desuso, e realidades 

espirituais viram lendas e mitos. É 

verdade também que, quando entra 

nessa situação, o povo cristão passa 

a buscar algo que substitua essa 

relação, algo em que a sua devoção 

e entrega possam ser aplicadas. Em 

tempos de sequidão, os sedentos 

buscam água - todavia, a tendência 

é que busquemos água nas fontes 

erradas. 

Certa vez, Deus fez uma severa 

acusação contra Seu povo. Disse 

Deus: “Houve alguma nação que 

trocasse os seus deuses, ainda que 

não fossem deuses? Todavia o meu 

povo trocou a sua glória por aquilo 

que é de nenhum proveito. Porque 

o meu povo fez duas maldades: a 

mim me deixaram, o manancial de 

águas vivas, e cavaram cisternas, 

cisternas rotas, que não retêm 

águas”, (Jeremias 2:11,13). A 

questão colocada por Deus é grave. 

Todas as nações da terra tinham 

seus deuses inventados, 

inanimados, deuses falsos. Ainda 

assim, essas nações jamais 

abandonaram esses ídolos. Eles 

nem deveriam ser chamados de 

deuses, mas, mesmo assim, tinham 

seguidores fieis. Em contraste com 

isso, a nação de Israel que tinha por 

seu deus o Vivo e Único Deus, 

abandonou-O para buscar 

satisfação e contentamento nos 

prazeres carnais e na idolatria aos 

falsos deuses das nações vizinhas.  

Quando ouvimos da glória de uma 

nação, nos é ensinado que esta 

glória e grandeza consiste em suas 

conquistas em guerras, ou em suas 

riquezas, mas, nessa passagem, 

Deus diz que Ele mesmo era a 

glória da nação de Israel, “todavia, 

o meu povo trocou a sua glória por 

aquilo que é de nenhum proveito” 

(v. 11). O povo de Israel trocou a 

única coisa que o tornava um povo 

excepcional, que era ter Deus como 

o seu Senhor, por coisas sem 

nenhum valor. “A mim me 

deixaram, o manancial de águas 

vivas, e cavaram cisternas, 

cisternas rotas, que não retêm 

águas” (v. 13). Pense em pessoas 

cavando buracos a fim de encontrar 

água. Israel abandonou aquele que 



podia saciar não apenas sua sede física de água, mas sua 

sede interna, psicológica e espiritual, para cavar buracos 

que de maneira nenhuma seguravam a água de que eles 

tanto necessitavam. 

Somos como Israel. 

Cavamos buracos que não retém água. Buscamos 

devotar nossa existência a coisas, pessoas e ideários que 

não são capazes de nos satisfazer, justamente por que 

não foram criados para nos satisfazer. Tanto estas 

pessoas, quanto você e eu fomos criados para 

glorificarmos a Deus e satisfazermo-nos Nele. É por isso 

que John Piper sempre diz que “Deus é mais glorificado 

em nós quando estamos mais satisfeitos n’Ele”. 

É raro um cristão genuíno abandonar a sua igreja para ir 

à busca dos deuses das outras religiões e nações. O 

problema, no entanto, é muito mais sutil e profundo do 

que parece. Temos trocado a Deus por outras coisas a 

partir das quatro paredes da própria igreja. Trocamos a 

busca de Deus em Sua Palavra e em oração, para 

corrermos atrás do vento, insinuando e esboçando que 

somos simpáticos a este ou àquele lado do espectro 

ideológico, que apoiamos, incondicionalmente, este ou 

aquele político, não obstante os erros – e em muitos 

casos, crimes -, que tenha cometido, que somos adeptos 

deste ou daquele sistema econômico ou teoria 

sociológica, não importa quais sejam seus resultados 

práticos. Por fim, acabamos por apresentar ao mundo um 

Jesus que se encaixa perfeitamente em nossa visão 

ideológica, mas não na Bíblia. 

Não menos lamentável é idealizar o próprio Estado ou a 

política em si como um deus provedor imanente. Nas 

palavras de P. Andrew Sandlin, “a política ocupa o papel 

da providência ocupada por Deus no impulso do 

adorador do Criador. Os intervencionistas* perderam a 

fé em Deus, ou, pelo menos no Deus ativo e cuidadoso 

em relação ao mundo. Portanto, eles colocam sua 

esperança e sonhos na justiça econômica do Estado”.[2] 

Procuramos movimentos para fazermos parte; 

esquecemos da Igreja da qual já fazemos parte. 

Procuramos o mover que Deus irá fazer na nação através 

de um presidente empossado, ou ministro, ou outro 

cargo político, ou algum regime de governo; deixamos 

de lado o mover que Deus já está fazendo há dois mil 

anos, no seio da Igreja. Procuramos mudança da 

sociedade por meio do governo, e esquecemos que a 

sociedade que temos é reflexo da Igreja que temos sido. 

Esquecemos que é o Senhor quem alimenta as Suas 

ovelhas, elas não se alimentam sozinhas – nem são 

alimentadas por outro (Mateus 6:25-34. Cf.  João 15:5; 

Salmo 146). Russell Kirk já observava que “todas as 

ideologias, incluindo a ideologia da vox populi, vox Dei, 

são hostis à permanência da ordem, da liberdade e da 

justiça. A ideologia é a política da irracionalidade 

apaixonada.” [3] 

Neste mês de maio, devido aos acontecimentos políticos 

cada vez mais imprevisíveis e às reações animosas do 

povo, fomos movidos a escrever sobre a idolatria política 

e, mais do que isso, sobre a insuficiência e a 

incapacidade dos atores deste jogo de cumprirem e 

realizarem aquilo que apenas Deus pode. O ídolo 

promete coisas que não é capaz de cumprir, e aceita, do 

seguidor, condições que jamais satisfará (cf. Isaías 44:9; 

Habacuque 2:19). 

Quando empregamos nossas energias em busca de um 

movimento meramente secular, ou de algum ideário 

materialista que julguemos ser digno da devoção de 

nossa existência, promovemos a idolatria em nosso meio 

– e em nós mesmos. Há sempre alguém disposto a guiar 

os cegos de cada geração. O problema se dá quando os 

guias também não enxergam. Se quisermos combater a 

idolatria, precisamos parar de depositar nossas 

esperanças de redenção social ou civilizacional neste 

deus imanente que se tornou a política. Ela não merece 

nossa esperança, antes necessita de nossa influência. 

Precisa que sejamos luz (Mateus 5:16). 

 

Frederico Bragança é professor de 

Língua Inglesa na rede privada e 

bacharel em Relações Internacionais, 

pela Universidade Potiguar. Serve a 

Deus como professor na Escola 

Bíblica da Congregação 

Presbiteriana do Alto da Candelária, 

em Natal/ RN. Casado com Rebeca. 

 

Marcos Motta é editor-chefe da 

Revista Fé Cristã. Membro da Igreja 

Evangélica Assembleia de Deus, em 

Lajeado/RS, é músico, escritor e 

pregador do Evangelho. Está se 

preparando para iniciar a graduação 

em Gestão de Recursos Humanos.  

 

NOTAS: 

[1] CALVINO, João. A Instituição da Religião Cristã – Tomo 2. 1ª 

Ed. São Paulo: Editora Unesp, 2009, p. 59. 

[2] RUSHDOONY, Rousas John. Cristianismo e Estado. 2ª Ed. 

Brasília: Editora Monergismo, 2018, p. 50. 

[3] SANDLIN, P. Andrew.  A Desgraça do Ateísmo na Economia. 

1ª Ed. Brasília: Editora Monergismo, 2018, p. 29. 

[4] KIRK, Russell. A Política da Prudência. São Paulo: É 

Realizações, 2013, p. 98. 

* Por “intervencionistas” Sandlin quis dizer “estatistas”, por estes 

acreditarem que o estado deve intervir fortemente na economia. Ele 

não se refere a movimentos ou indivíduos que defendem uma 

intervenção militar como no Brasil, uma perspectiva que sequer 

existe na realidade americana. 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

oração é uma das principais marcas da vida de um verdadeiro cristão. 

Em obediência ao que está escrito em 1 Tessalonicenses 5:7, “Orai 

sem cessar”, oramos, e devemos fazê-lo todo o tempo. Não quer dizer 

que sempre vamos orar por horas e horas, mas que, independentemente da 

situação, de nossos sentimentos, do lugar em que nos encontramos, podemos e 

iremos falar com nosso Deus. Pelo menos, é isso que Ele espera de nós, que 

alegres ou tristes, pela manhã, antes de dormir, pela madrugada ou em qualquer 

outro momento do dia, enquanto caminhamos ou quando dobramos os nossos 

joelhos no silêncio do nosso quarto, em voz alta, em sussurros ou em 

pensamentos, clamemos a Ele. Smith Wigglesworth, pregador inglês do século 

passado, quando questionado sobre sua vida de oração, respondeu: “Eu nunca 

oro mais do que cinco minutos, e eu nunca fico mais do que dez minutos sem 

orar”. A verdade é que não há uma imposição bíblica acerca do tempo de duração 

da oração. Jesus, quando solicitado pelos discípulos para que lhes ensinasse a 

forma correta de orar, ensina a oração do Pai Nosso, que, se feita hoje por 

qualquer um de nós, não dura mais que dois minutos. Contudo, a Bíblia lista 

alguns requisitos para que sejamos ouvidos e respondidos, como, por exemplo, 

que tenhamos fé, que sejamos verdadeiros e sinceros, que não caiamos em vãs 

repetições e, que oremos com um coração humilde e quebrantado. Pensar que, 

mesmo indignos, mediante nossa confissão de fé em Jesus Cristo somos 

justificados por Ele e podemos falar com o Deus único, Rei eterno, imortal, 

Criador de todas as coisas, sendo por Ele ouvidos e respondidos, é no mínimo 

maravilhoso. E é por isso que oramos, porque cremos que há um Deus, que vive 

e reina para sempre e que ouve cada palavra dirigida a Ele. “Então, me 

invocareis, e ireis, e orareis a mim, e eu vos ouvirei.” (Jeremias 29:12) 

A 



Através da oração, nos aproximamos de Deus, adoramos 

o Seu nome e Sua grandeza, agradecemos pelo que já foi 

feito a nós (não merecedores), desfrutamos da ação do 

poder de Deus em resposta às petições feitas com fé - “E 

tudo o que pedirdes na oração, crendo, o recebereis.” 

(Mateus 21:22); somos fortalecidos para resistirmos os 

dias maus e as tentações - “Vigiai e orai, para que não 

entreis em tentação; na verdade, o espírito está pronto, 

mas a carne é fraca.” (Mateus 26:41); vivenciamos a 

cura interior e exterior, sobre a qual Tiago, quando em 

seu livro, escreve, tratando da confissão das culpas e da 

oração. Ele completa dizendo que quando fizermos isso, 

seremos curados, e aqui ele está se referindo tanto à cura 

física, quanto à cura interior e da mente.  

Ouso dizer que são tantos os efeitos espirituais da oração 

nas nossas vidas que não damos conta de explicá-los e 

entendê-los, dadas as nossas limitações humanas, ainda 

que busquemos o conhecimento e a compreensão através 

do estudo teológico. Mas, outro fato é que, além de tudo 

isso, os poderes da oração (e n’Aquele que a ouve e 

responde) atuam em nossos corpos e mentes, fato que a 

maioria de nós desconhece. Ela é um forte agente atuante 

na prevenção das desordens psíquicas, depressões e 

ansiedades.  

Lisa Miller, professora, pesquisadora e psicóloga clínica 

dos Estados Unidos, descobriu, através de estudos e da 

utilização de ressonância magnética, que as pessoas que 

têm o hábito de orar tendem a ter um córtex cerebral mais 

espesso, o que é associado a um menor risco de depressão 

e ansiedade. Sim, a oração causa mudanças fisiológicas, 

chegando realmente a reprogramar e reconstruir o 

cérebro daqueles que a praticam regularmente. Além 

disso, através dela, alcançamos algumas das melhores 

sensações físicas, como por exemplo, felicidade e 

tranquilidade.  

“O ato da oração tem aumentado a produção de muitos 

neurotransmissores bem úteis, como a dopamina, que 

ajuda a promover um estado de relaxamento, foco, 

motivação e bem-estar”, afirmou o médico americano Dr. 

Don Colbert, que é cristão e escritor pentecostal, além de 

ser um dos maiores pesquisadores dos efeitos da fé e da 

oração sobre a saúde humana. As Escrituras nos revelam 

isso quando o salmista Davi, angustiado, clama a Deus e 

sente o alívio que, sem dúvidas, veio através da sua 

oração. “Invoquei o Senhor na angústia; o Senhor me 

ouviu e me pôs em um lugar largo.” (Salmos 118:5). 

Quando paramos e nos envolvemos em oração, 

reduzimos a nossa reatividade a eventos traumáticos e 

negativos, isso porque paramos de pensar apenas em nós 

mesmos e focamos nossos pensamentos para além de 

nossas preocupações, anseios e etc. Somos levados ao 

quebrantamento através da ação do Espírito Santo em 

nós, o qual nos mostra nossa real condição - quem 

realmente somos -, e, então, voltamo-nos novamente a 

Deus e a quem Ele é. A oração nos fortalece, transforma 

e nos dá as necessárias condições para continuarmos a 

caminhada. Jesus, momentos antes de sua entrega para o 

processo de crucificação, sentiu, enquanto Homem, uma 

tristeza profunda, e então se retirou para orar no lugar 

chamado Getsêmani. Imerso em dor, Ele disse ao Pai: 

“Seja feita a tua vontade”. Ao invés de desistir, Ele orou 

e prosseguiu no Plano. 

Não devemos encarar e entender tais fatores citados 

como algo “natural”, mesmo que aqui pareçam como 

simples reações físicas e psicológicas, pois são, na 

verdade, para elucidar mais uma vez, a ação maravilhosa 

do poder de Deus. Visto que nosso organismo responde 

de tal forma graças a Ele que assim o projetou, quando 

nos criou. Tudo é obra de Suas mãos. 

Com tantos motivos mencionados, e tantos outros que 

não foram alcançados aqui, ore cada vez mais. Creia nos 

poderes imensuráveis da oração. Creia na ação gloriosa 

de Deus em nossas vidas através dela. Se você se vê sem 

recursos, sem saída, aflito, angustiado, lembre-se que a 

oração está ao seu alcance, independentemente de todo o 

resto. Nestes dias de pandemia, ore. Nos dias de festas, 

ore. Lembre-se também, que não precisamos tentar 

persuadir Deus através do tom de voz, palavras bonitas, 

boa oratória e repetições exaustivas. Ele não rejeita um 

coração sincero.  

Um conselho: não se conforme em “orar pouco”. Vá 

além! Queira viver tudo o que nos foi disponibilizado por 

Deus por meio desse ato. Que possamos, agora mais 

convictos, orar em todo o tempo! Paz! 

 

Kamila Maciel Del Rio é formada 

em Marketing, pela UNOPAR, e 

graduanda em Psicologia, pela 

Univates, de Lajeado – RS. Faz parte 

da Superintendência da Juventude da 

Igreja Evangélica Assembleia de 

Deus, na mesma cidade. 

Com revisão e contribuição de  

 

Natanael Pedro Castoldi é psicólogo 

clínico graduado pela Universidade 

do Vale do Taquari – Univates. 

Possui formação teológica básica 

pelo Projeto ATOS, Janz Team 

Gramado, onde compõe a assembleia 

da missão do TeachBeyond Brasil. 

Tem experiência em pesquisa nas áreas de Ensino e 

Aprendizagem pela Univates, na qual tem atuado como 

monitor de alunos com necessidades especiais. Serve no 

ministério de jovens da igreja Comunidade Cristã de 

Encantado, em Encantado/RS. Casado com Gabrielle.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

noção que o evangélico brasileiro tem do que é 

participação política e ocupação de espaços na 

vida pública ainda é deveras imatura. É comum 

testemunharmos irmãos reagindo com pueril 

entusiasmo ao verem um servo do Senhor assumindo 

algum cargo político de relevância, como se os valores 

cristãos pudessem magicamente ser transmitidos de 

cima para baixo, através de canetadas estatais. 

Ironicamente, isto é perverter de tal modo a lógica do 

renascimento do homem interior, que a máquina estatal 

acaba ganhando status de agente transformador, 

quando, na verdade, deveria ser um objeto de 

transformação.  

Esta perspectiva distorcida tem raízes no pouco 

conhecimento que se tem de como uma sociedade é 

transformada pelo cristianismo. É ingenuidade 

alimentar esperanças de que um cristão genuíno, mesmo 

que empossado em alguma posição relevante dentro da 

estrutura pública, consiga implementar políticas ou 

propor leis que reflitam o caráter cristão em meio a um 

sistema e a um povo que simplesmente odeia a 

mensagem da cruz e todas as suas implicações éticas e 

sociais. Em última análise, esta concepção míope reflete 

o pouco entendimento que temos acerca do estado de 

total depravação do homem natural, cujos desígnios do 

coração são todos continuamente maus (Gênesis 6:5). 

Ignorar esta basilar doutrina bíblica ao ocuparmos 

espaços na política equivale a crer que podemos redimir 

a torre de Babel sem antes transformar as motivações 

ímpias de seus construtores (cf. Gênesis 11:4). 

Autores cristãos de diferentes épocas do protestantismo 

histórico, ao formularem seus pensamentos políticos, 

divergiram amplamente acerca dos métodos através dos 

quais os cristãos deveriam influenciar a vida pública. 

Contudo, é possível afirmar que a maioria deles possui 

em comum a convicção de que o problema não está no 

uso do poder temporal, e nem mesmo na incipiente 

ocupação de espaços, mas na dificuldade de replicar na 

esfera pública algo que seja demanda e prática de uma 

sociedade. Para que uma determinada instância política 

passe a se comportar de acordo com a ética dos 

seguidores de Cristo, para que proponha e aprove leis de 

caráter bíblico ou adote medidas virtuosas, é necessário 

que a sociedade não aceite nada menos que isso, e que 

seus representantes sejam reflexo direto desse anseio. 

C.S. Lewis expõe esta verdade de modo cristalino: 

“Uma sociedade cristã não despontará enquanto a 

maioria de nós não a desejar realmente, e não vamos 

desejá-la enquanto não nos tornarmos cristãos de 

verdade.” [1] 

A 



 

23 Nº 2 

Para que tal perspectiva seja minimamente razoável, é 

preciso compreender que a vida pública não se decide e 

nem se constrói somente nos corredores e salões do 

poder. O mesmo Lewis já dizia que “[...] o dentista que 

pode estancar uma dor de dente merece mais da 

humanidade que todos os homens que julgam ter um 

plano para produzir uma raça perfeita.” [2] Isso implica 

dizer que, antes de esperarmos que o cristianismo 

simplesmente tome a esfera política – ou seja imposto 

pelos esforços de solitários guerreiros dentro dela – 

deveríamos ser exemplares cristãos em cada aspecto de 

nossa vida cotidiana. A sociedade precisa vivenciar o 

Evangelho de tal modo que dela se ergam lideranças 

idôneas em escala abundante. As autoridades tementes 

à Deus têm de ser a regra, e não isoladas e pontuais 

exceções. A mentalidade de que o Estado é apenas uma 

das esferas sob a soberania de Deus tem que ser 

prevalente tanto na sociedade quanto nos círculos de 

poder. Deste modo, podemos colocar o Estado e a 

própria política em seu devido lugar, sem fazer deles 

redentores imanentes, ao passo em que vivemos a ética 

evangélica   nas   outras  esferas,  a  saber,  a  família,  a  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

escola, as artes, a igreja (comunidade local) e o trabalho. 

Nas palavras de Abraham Kuyper, “na extensão total da 

vida humana não há nenhum centímetro quadrado 

acerca do qual Cristo, que é o único soberano, não 

declare: Isto é meu!” [3].   

Não é plausível esperar ou cobrar de nossos magistrados 

ímpios que eles cumpram a função que lhes foi 

outorgada por Deus – louvar o bem e punir o mal 

(Romanos 13:1-4) –,  enquanto o padrão predominante 

não for de homens que se recusem a fazer o mal por 

temor a Ele (cf. Neemias 5:15). Teoricamente, podemos 

e devemos cobrar que nossos governantes sejam 

honestos e sensíveis às demandas da população. Mas, 

como teremos o respaldo moral para fazê-lo se a 

sociedade da qual nossos líderes emergem acalenta 

alegremente a cultura da trapaça, do egoísmo, do 

desrespeito, da futilidade, do hedonismo? Certamente, 

não foi com esse espírito carnal que o profeta Daniel 

pôde, com toda legitimidade, dizer ao rei mais poderoso 

de seu tempo, o pagão Nabucodonosor: “Portanto, ó 

rei, aceita o meu conselho, e põe fim aos teus pecados, 

praticando a justiça, e às tuas iniquidades, usando de 

misericórdia para com os pobres, pois talvez se 

prolongue a tua tranquilidade.” (Daniel 4:26) 

Johannes Althusius, postulou que “os direitos de 

soberania e suas fontes [...] residem no reino, ou na 

comunidade, ou no povo. [...] esses direitos de 

soberania, assim chamados, são apropriados ao reino 

em tal grau que pertencem só a ele, e que são o espírito 

vital, a alma, o coração e a vida com os quais, quando 

os direitos são sólidos, a comunidade existe, e que sem 

eles a comunidade desintegra-se, morre e é considerada 

indigna de nome. [...] Esses direitos foram estabelecidos 

pelo povo, ou pelos membros do reino ou comunidade. 

Eles tiveram origem por meio dos membros, e não 

podem existir exceto neles, nem ser mantidos exceto por 

eles.” [4] A nossa classe política é tão deletéria porque 

é constituída, em sua quase totalidade, por gente que 

não pertence ao reino de Deus. A maioria até O 

professa, mas nega-O com suas ações (Tiago 2:19-20; 

cf. Mateus 15:8; Marcos 7:6). É fácil nos indignarmos 

contra eles. Difícil é reconhecer que eles surgem do 

meio de nós.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

24 Nº 2 

De acordo com Roger Kimball, “culturalmente, 

moralmente, o mundo em que habitamos é um mundo-

lixeira: viciados em sensação, [...] saturados com 

pornografia, escravos do mínimo denominador comum 

em tudo referente ao gosto, modos ou sensibilidade 

intelectual.” [5] O interessante é que tal excerto parece 

apenas ecoar as palavras de Paulo acerca do homem 

natural em Romanos 1:18-32 e 3:9-20, ou, ainda, as de 

Moisés, a respeito da sociedade sodomita em Gênesis. 

A verdade é que a justiça perfeita que este mundo caído 

merece só será consumada com o retorno do nosso 

Senhor e salvador, Jesus Cristo (cf. Apocalipse 21:8). 

Até lá, lembremo-nos do que Ele disse: “Vós sois o sal 

da terra; [...] Vós sois a luz do mundo; [...] Assim, 

resplandeça a vossa luz diante dos homens, para que 

vejam as vossas obras e glorifiquem a vosso Pai, que 

está nos céus.” (Mateus 5:13,14,16). A boa política só 

é possível em decorrência de uma boa vivência cristã. 

 

Frederico Bragança é professor de 

Língua Inglesa na rede privada e 

bacharel em Relações Internacionais, 

pela Universidade Potiguar. Serve a 

Deus como professor na Escola 

Bíblica da Congregação 

Presbiteriana do Alto da Candelária, 

em Natal/ RN. Casado com Rebeca.   

 

 

 

 

 

 

NOTAS:  

[1] LEWIS, Clive Staples. Cristianismo Puro e Simples. 1ª Ed. Rio 

de Janeiro: Thomas Nelson Brasil, 2017, p. 126. 

[2] LEWIS, Clive Staples. O Peso de Glória. 1ª Ed. São Paulo: 

Editora Vida, 2011, p. 80. 

[3] KUYPER Abraham, “Sphere Sovereignty”, in: BRATT, James 

D. Abraham Kuyper: A Centennial Reader. Grand Rapids: 

Eerdsmans, 1998, p. 488. 

[4] ALTHUSIUS, Johannes. Política. Rio de Janeiro: TopBooks, 

2003, p. 92-3. 

[5] KIMBALL, Roger. The Long March: How the Cultural 

Revolution of the 1960s Changed America. New York: Encounter 

Books, 2001, p. 261. 

 

 

 



 

25 Nº 2 

 



Na tarde de sexta-feira, 1 de maio de 2020, nosso editor, 

Marcos Motta, entrevistou o Pr. Jackson Jacques via 

aplicativo WhatsApp. Jackson, conhecido nas redes 

sociais como Pastor Jack, no auge dos seus trinta e 

tantos anos, é líder da Igreja Vintage180, em Porto 

Alegre, capital gaúcha. O pastor, sem estrelismos e 

extremismos, atendeu ao nosso convite ainda durante o 

mês de abril e, semelhantemente, respondeu às nossas 

perguntas, de maneira simples, sóbria e descontraída, 

como convém a um ministro do Senhor.  

Conhecido por sua pregação um tanto quanto ácida e 

sua hibridez que mescla pentecostalismo e teologia 

reformada, o pastor desnudou, neste bate-papo, um 

pouco mais de sua visão sobre alguns assuntos. Nosso 

desejo é que você possa ser abençoado por este registro. 

MOTTA - PASTOR JACK, COMO SURGIU A VINTAGE 180? 

COMO FOI O PROCESSO DE PLANEJAMENTO E DE START 

DA IGREJA? 

PR. JACK – Como surgiu a Vintage180? A Vintage180 

surgiu no final de 2012, em umas reuniões que eu 

pregava em um salão de festas de uns amigos nossos. 

Eles estavam desiludidos com a igreja, estavam 

desanimados, porque congregavam em uma igreja em 

que o pastor havia cometido pecados graves, havia 

abandonado a igreja, abandonado a esposa - cometeu 

coisas que são até crimes. Eles estavam desiludidos e 

nós começamos a nos reunir nas segundas-feiras. Eu 

levava uma pregação, e pregava, e a gente cantava, e 

assim surgiu a Vintage. O processo de planejamento se 

deu quando nós vimos que as nossas reuniões já não 

comportavam mais as pessoas - era um salão de festas 

de um condomínio (na verdade, as reuniões religiosas 

eram até proibidas em salões de festas, a gente se reunia 

de forma clandestina), foi assim que surgiu a 

Vintage180. 

MOTTA  -  QUANDO  VOCÊ  PERCEBEU  QUE  HAVIA  SIDO  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CHAMADO POR DEUS PARA UM “MINISTÉRIO BRUTAL” 

- ESSE MINISTÉRIO QUE NÃO TEM PAPAS NA LÍNGUA, 

QUE CHAMA O PROBLEMA PELO NOME? 

PR. JACK – Bom, então, eu notei que Deus tinha me 

chamado para isso, de forma honesta... [pode parecer 

pedante, cara, pode parecer orgulhoso, mas não é] Eu 

acredito na Bíblia, eu acredito no que Jesus falou, eu 

acredito que Jesus é Deus. Ele veio, Ele morreu, Ele 

ressuscitou ao terceiro dia e Ele comissionou apóstolos 

para pregar. Eu acredito na palavra que os profetas 

pregaram, que os apóstolos pregaram e, para mim, a 

Bíblia (ela) é o livro mais honesto que já foi escrito. O 

problema é que os pregadores não são honestos, 

entendeu?! E eu procuro ser um pregador honesto com 

o povo. Na verdade, eu não me acho assim uma coisa 

tão ofensiva, né, que não tenha papas na língua - eu acho 

que a Bíblia é assim. Eu procuro ser fiel à Bíblia, 

entendeu, então essa é a visão que eu tenho. 

MOTTA – PASTOR, SENDO TAMBÉM UM PASTOR 

INTERNAUTA, QUE OCUPA AS MÍDIAS COM VIGOR, QUAL 

É A SUA VISÃO SOBRE A INTERNET COMO MEIO DE 

PREGAÇÃO DO EVANGELHO E DE APOLOGIA À FÉ 

CRISTÃ?  

PR. JACK – Então, eu vejo a internet como uma 

providência divina para a nossa época, muito 

semelhante com a que os reformadores tiveram contato 

por intermédio da prensa, no século XVI. Eu acho que, 

sempre que Deus quer fazer alguma coisa na história, 

Ele coloca ferramentas nas mãos da Igreja. A gente vê 

isso no primeiro século, com a Pax Romana dando 

ferramentas para que as cartas pudessem transitar por 

intermédio do Império Romano. E isso fez toda 

diferença na compilação do Novo Testamento, na 

edificação das comunidades lá do primeiro século - isso 

deu corpo né, deu unidade à Igreja. O corpo de escritos, 

o Novo Testamento, unificou a fé e isso tudo se deu por  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

27 Nº 2 

causa dá divina providência na Pax Romana, que 

construiu estradas em todo o Império. A primeira vez 

que isso ocorreu na história depois do século XVI, foi 

com a prensa, com o trabalho de Gutenberg, e, agora, eu 

acredito que Deus está fazendo um novo ato histórico 

que nós não temos como mensurar porque estamos 

dentro dele, mas, daqui há alguns anos, [e quando eu 

digo alguns, eu estou querendo dizer daqui há 100, 200, 

300 anos] as pessoas vão olhar para trás e vão ver que 

Deus estava fazendo algo nesse momento. Então eu vejo 

a internet como essa propagação do Evangelho, como 

fruto de uma providência divina. Os homens acham que 

as estradas do primeiro século eram para levar a glória 

dos reis - não era, era para levar a glória do Evangelho. 

Eu tenho certeza que a razão pela qual a internet foi feita 

é que Deus queria que o Nome d’Ele fosse glorificado 

em mais lugares.   

MOTTA   -   É   POSSÍVEL  DEFENDER  UM  CRISTIANISMO  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

ORTODOXO (E O VERDADEIRO EVANGELHO), NA 

INTERNET, SEM SE ENVOLVER EM POLÊMICAS? 

PR. JACK – Eu creio que não, mas é possível que as 

polêmicas sejam minimizadas quando a pessoa que está 

ouvindo ela ver, naquele que se propõe a ensinar, um 

compromisso com aquele ensino e uma intenção em não 

levantar polêmicas. Não sei se ficou bem claro, mas 

quando o ouvinte nota que aquele que ensina não está 

ali para levantar polêmicas, está ali comprometido com 

a edificação, e que a polêmica é uma consequência e não 

aquilo que o cara está buscando a todo custo, eu creio 

que essas polêmicas (elas) tendem a ser diminuídas, e 

diminuídas consideravelmente. Eu tenho 

experimentado isso no meu ministério. 

MOTTA – QUAIS SÃO OS BENEFÍCIOS DA POLÊMICA NA 

INTERNET, E/OU DO COMPORTAMENTO POLEMISTA? 

TAL COMPORTAMENTO PODE SER EMPREGADO 

PROPOSITADAMENTE A FIM DE SE ALCANÇAR ALGUM 

OBJETIVO BENÉFICO À CAUSA DO SENHOR? 

PR. JACK - Eu acredito que a polêmica na internet (ela) 

acaba gerando palco, mas eu, como um cara que provei 

isso, [e quando me envolvi com polêmica, na verdade, 

no primeiro momento, nem sabia o que estava fazendo 

- eu estava apenas indignado com a atual situação das 

coisas e tinha uma câmera na minha frente, e eu falei né, 

mas, depois] com o tempo a pessoa acaba sabendo como 

levantar uma audiência. Só que isso, eu acho que traz 

muitos malefícios para o Evangelho (também), a não ser 

que a causa seja algo muito sério, né. Agora, apenas 

construir um nome, levantar um público que te segue 

por polêmica, na verdade, (isso) é a maior bobagem do 

mundo  para  se envolver. Então, traz alguns benefícios,  

 

 

 

 

 

 

 

 

mas, traz muitos malefícios junto, (então) eu acho isso 

bem complicado, bem complicado mesmo. Só que 

assim, nós temos que tocar em temas polêmicos - é 

inevitável que isso ocorra, é inevitável. A gente tem que 

tocar em temas polêmicos, assim, o ensino, o vídeo, se 

os textos, se os livros não forem [produzidos apenas] 

pela polêmica, e o alvo não for a polêmica, eu acho 

valido, entendeu? 

MOTTA – 1 CORÍNTIOS 1:10 NOS DIZ: “Rogo-vos, porém, 
irmãos, pelo nome de nosso Senhor Jesus Cristo, que 
digais todos uma mesma coisa, e que não haja entre vós 
dissensões; antes sejais unidos em um mesmo 
pensamento e em um mesmo parecer.” QUAL SERIA A 

APLICAÇÃO PRÁTICA, PRINCIPALMENTE DA PARTE B, 



 

28 Nº 2 

DESTE VERSÍCULO, NO CONTEXTO ATUAL, EM QUE 

TEMOS A DISPONIBILIZAÇÃO DE MUITO CONTEÚDO 

TEOLÓGICO E A MANIFESTAÇÃO DIVERSA DE OPINIÕES, 

BEM COMO O ACESSO SIMULTÂNEO A MATERIAIS DE 

DIVERSAS LINHAS TEOLÓGICAS DIFERENTES? 

PR. JACK - Eu acredito que a aplicação prática de 1 

Coríntios 1:10 [precisa levar em conta], em primeiro 

lugar, [que] quem está falando ali é um apóstolo. Ele 

tem uma autoridade que nós não temos, então, a 

autoridade de Paulo (ela) é igual ao seu escrito. Seu 

escrito tem autoridade igual à dele. Então, acredito que 

aquilo ali, a Igreja ainda vive aquilo ali nos temas 

essenciais do Evangelho. Os temas essenciais do 

Evangelho [nós já tivemos, aí, dois mil anos de 

cristianismo] já foram bem definidos e eu acredito que 

nós temos o mesmo modo de pensar, [nós] a Igreja.  Eu  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

não acho que ela tem tantas linhas teológicas diferentes, 

assim, tantas diversas opiniões - eu acho que não tem. 

A Igreja pensa de forma bem unida, bem unificada, 

essas diversas opiniões que existem são em temas não 

centrais. Nos temas centrais, são pouquíssimas pessoas 

e, na verdade, as pessoas que pensam diferente [nisso] 

(elas) não tem nem voz no meio cristão. Então, o meu 

olhar para esse texto é um olhar bem positivo: eu acho 

que a gente vive isso.   

MOTTA – ENTÃO, OS TEMAS NÃO ESSENCIAIS 

ESTARIAM SENDO SUPERVALORIZADOS, CHEGANDO A 

FORMAR GRUPOS IDENTITÁRIOS E A ESBOÇAR 

DIVISÕES? ISSO SERIA RESULTADO DE UMA 

SUPERVALORIZAÇÃO? 

PR. JACK - Eu diria que os temas não essenciais... eu 

acredito que os temas não essenciais crescem no solo do 

não compromisso. Quando eu estou comprometido com 

uma igreja, quando a teologia está nascendo no solo da 

igreja, então, eu acredito que a gente não tem espaço 

para isso. A gente tem espaço até para uma certa 

pluralidade, e isso é benéfico. Na igreja que eu 

pastoreio, eu tenho uma visão escatológica e nós temos 

pastores com outra visão escatológica, e nós 

convivemos juntos de forma harmoniosa, e isso ressalta 

ainda mais aquilo que é essencial. Precisa haver 

discordância nas questões não essenciais, agora, se 

essas questões não essenciais nos dividem, então elas 

nunca foram não essenciais, sempre foram essenciais 

em nossas vidas - apenas no discurso elas foram não 

essenciais. Mas, volto a dizer: quando a gente tá no chão 

da fábrica, no dia a dia, trabalhando e equipando, 

cuidando, ajudando, nutrindo as pessoas, não sobra 

muito tempo para isso não, para essa bobagem aí de 

divisão por picuinha. 

MOTTA - DE QUE MANEIRA OS GRUPOS 

TEOLOGICAMENTE OPOSTOS PODEM LUTAR UNIDOS 

CONTRA OS DIVERSOS MOVIMENTOS E IDEOLOGIAS 

ANTICRISTÃOS QUE CONSTANTEMENTE TENTAM 

INVADIR E DESTRUIR A IGREJA E A CAUSA DE CRISTO? 

PR. JACK – Bom, primeiro de tudo, para nós lutarmos 

unidos, nós precisamos, de forma desesperada, ver o 

que nós temos em comum. Eu acho que nós nos 

apegamos, muitas vezes, até a pergunta anterior vai 

nessa linha, nós nos focamos muito naquilo que nós 

somos diferentes, mas existem muito mais coisas que 

nos remetem a uma unidade dentro da Igreja. Então, os 

nossos credos, a forma como se faz uma catequese, a 

própria Escritura é um elemento unificador né... 

imagina: nós temos a Escritura - um elemento 

extremamente unificador, então, eu acredito que a 

melhor forma de nós lutarmos unidos contra esses 

movimentos, contra essas ideologias, é ressaltando 

aquilo que nos dá unidade, aquilo que mostra que somos 

um. [Então] se eu pudesse resumir tudo isso, eu 

resumiria no que Paulo resumiu, como a fé, a esperança 

e o amor, tá. Mas, a gente pode expandir isso para a 

Escritura, para os nossos credos, os credos ecumênicos, 

enfim, acho que o cristianismo (ele) é bem consistente 

nisso. 

MOTTA - QUÃO LONGE ESTAMOS DA IGREJA CRISTÃ 

HISTÓRICA, POSITIVAMENTE E NEGATIVAMENTE? (EM 

QUAIS       ASPECTOS        OU       ÁREAS       A       IGREJA  



 

29 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

CONTEMPORÂNEA EVOLUIU E TORNOU-SE MELHOR DO 

QUE AS IGREJAS DO PASSADO, E EM QUAIS ASPECTOS 

OU ÁREAS A IGREJA DE HOJE REGREDIU E 

DESCARACTERIZOU O CRISTIANISMO HISTÓRICO?) 

PR. JACK - Eu acredito que nós não estamos longe da 

igreja histórica. A minha visão (ela) é bem positiva. Nós 

começamos com doze caras complicados, sendo que, 

dos doze, tinha um que o próprio Senhor disse que ele 

era o Diabo. Então, a minha visão da Igreja (ela) é bem 

positiva. Nós temos problemas? Temos. Mas, eu não 

acho que esses problemas evoluíram, né. 

Descaracterizou? Eu não acho que existe uma 

descaracterização do cristianismo histórico - eu não 

acredito nisso. O cristianismo histórico (ele) é marcado 

por virtudes e por loucura, então, nós olhamos o Novo 

Testamento e, basicamente, a razão pela qual o Novo 

Testamento foi escrito é para corrigir problemas. A 

Igreja, desde do seu nascer, (ela) já teve problemas. Na 

verdade, nós nunca tivemos uma época de ouro - a nossa 

época de ouro é antes do Éden, é lá no Éden, na verdade, 

é antes da Queda. Antes de Gênesis 3 foi nossa época 

de ouro e, depois disto, nossa época de ouro [será 

novamente] só na Igreja de Apocalipse, e nem é nos 

primeiros capítulos: só a Igreja, no final (lá) de 

Apocalipse. Esse é o nosso alvo. É complicado falar 

isso, mas o nosso alvo não é nem a Igreja de Atos - 

nosso alvo é a Igreja (lá) de Apocalipse, então, eu penso 

que a gente continua reproduzindo as limitações, os 

problemas que a Igreja sempre produziu. Na verdade, a 

grande diferença da Igreja é o pastor da Igreja, e o Nome 

dele  é  Jesus.  Ele é o mantenedor da Igreja, Ele é quem  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

sustenta todas as coisas pela palavra do Seu poder - eu 

acho que isso faz toda diferença! 

MOTTA - O MUNDO ESTÁ PIORANDO OU ESTÁ 

MELHORANDO? ERA MELHOR SE TIVÉSSEMOS NASCIDO 

EM OUTRA ÉPOCA? 

PR. JACK - O mundo, de certa forma, (ele) está piorando 

e, de certa forma, ele está melhorando. Vamos tentar 

descompactar isso. O mundo piora na medida em que 

existe aquilo que o apóstolo Paulo fala em Romanos 1. 

O ser humano (ele) não apenas pratica o mal, ele inventa 

o mal – então, ele está piorando nisso. O mundo está 

melhorando na medida em que o Reino de Deus vem 

(vindo) e a Igreja está avançando. Hoje, nós temos 

acesso a um conteúdo bíblico muito maior do que há 

500 anos. Willian Tyndale foi morto por traduzir a 

Bíblia para o inglês. Hoje, ainda que exista perseguição 

em alguns locais, o cristianismo tem avançado, tá. Eu 

não acredito que era melhor que nós tivéssemos nascido 

em uma outra época, porque Salomão disse que não é 

sábio dizer que os tempos antigos eram melhores, 

[então] eu não acredito nisso, eu acredito que o melhor 

está por vir, o melhor de Deus está por vir. Alguém vai 

dizer: “ah, o melhor de Deus é Jesus”... claro que é 

Jesus! “Então, Ele já veio”... Óbvio que já veio! Mas, 

Ele vai voltar, então, o melhor de Deus está por vir. O 

reino de Deus, a Nova Jerusalém, o futuro é 

maravilhoso, o futuro é fenomenal. 

MOTTA - OLHANDO PARA OS FATOS, APELANDO PARA 

A “ESCATOLOGIA DE JORNAL”, QUÃO PRÓXIMOS 

ESTAMOS DO RETORNO DO REI? 



 

30 Nº 2 

PR. JACK - Eu não gosto de “escatologia de jornal” 

(risos). Mas, se eu fosse usar “escatologia de jornal”, eu 

ia ler um jornal cristão e eu ia pensar em quantas pessoas 

foram batizadas, quantas pessoas foram alcançadas, 

quantas pessoas foram perdoadas. Eu tenho visto o pior 

da raça humana, né, eu tenho visto pessoas 

abandonarem a cruz, eu tenho visto pessoas 

abandonando Jesus, e isso poderia trazer um desespero 

para mim, mas, simultaneamente, eu tenho visto pessoas 

abandonando seus pecados, eu tenho visto pessoas 

seguindo Jesus, eu tenho visto pessoas abrindo mãos de 

direitos [que, anteriormente, não abririam] por causa da 

Palavra de Deus, por causa do Reino de Deus, então, eu 

acredito que o retorno do Rei está mais próximo do que 

imaginamos, mas, não por causa de algo caótico, tá 

bom, não por causa de algo caótico... Eu acredito que 

nós teremos, sim, uma grande apostasia nos últimos 

dias, só que as Escrituras não [informam a] duração 

dessa grande apostasia, então, acredito que a Igreja vai 

avançar, avançar, avançar, e nós teremos uma grande 

apostasia em um curto espaço de tempo, e Jesus volta. 

MOTTA - NA SUA PERSPECTIVA, QUAL É O FUTURO 

VISLUMBRADO PARA A IGREJA BRASILEIRA? 

(PERGUNTAMOS, ANTERIORMENTE, SE GRUPOS 

TEOLOGICAMENTE OPOSTOS PODEM LUTAR UNIDOS 

EM PROL DA FÉ CRISTÃ E DE QUE MANEIRA ISSO SERIA 

POSSÍVEL, ENTÃO, TALVEZ TENHAMOS A RECEITA DO 

QUE FAZER, QUE FOI O QUE BUSCAMOS NAQUELA 

OUTRA PERGUNTA, MAS, ISSO TEM CHANCES DE 

ACONTECER? HÁ VIABILIDADE PARA TAL MOVIMENTO?) 

PR. JACK - Uma vez, eu ouvi o presidente do Grêmio 

(equipe gaúcha de futebol) falando que ele gostaria de 

viver 100, 200 anos, para ver o Grêmio daqui há 100, 

200 anos. Ele amava tanto o Grêmio, que queria ver o 

Grêmio daqui até muito tempo. Eu amo tanto a Igreja 

que eu penso a mesma coisa que ele, [só que em relação 

à] Igreja. Eu [gostaria de] ver a Igreja daqui há 100, 200 

anos. Eu acredito que a época que nós estamos vivendo 

vai ser marcada como a época [em que viveram] John 

Piper e D A Carson, talvez, Tim Keller - nós temos 

homens de Deus na nossa época. Eu acredito que 

movimentos, como o negócio do Coalition (The Gospel 

Coalition), como outros movimentos similares, como o 

Atos 29, têm ressaltado que o futuro da Igreja não 

depende das suas definições, mas, sim, daquilo que ela 

é [em sua] estrutura como Igreja de Jesus. Eu acredito 

que, na prática, não é que a Igreja vai se unir no futuro 

- isso já está ocorrendo debaixo do nosso nariz, debaixo 

dos nossos olhos, debaixo (assim) das nossas barbas. Eu 

tive uma experiência fenomenal no Rio de Janeiro, na 

ordenação de um amigo meu, o pastor Rafael Ribas 

(colunista da Revista Fé Cristã). Quando ele [foi 

ordenado], na época um pastor batista, nós tínhamos 

batistas, pentecostais, presbiterianos, todos reunidos na 

ordenação dele e, no momento em que ele foi ordenado, 

todos estavam estendendo as mãos, (estão) ali, impondo 

as mãos e ordenando ele. Então, de certa forma, está 

tendo uma unidade e eu acredito que isso vai aumentar. 

A Igreja tem crescido em maturidade em muitos lugares 

- a internet tem sido canal de um bom ensino, eu 

acredito que Aquele que começou a boa obra vai 

completar. 

MOTTA - O QUE DIZER PARA OS CRISTÃOS [JOVENS E 

VELHOS] DE NOSSA ÉPOCA, QUE ESTÃO SE DEPARANDO 

COM UM BOM CONTEÚDO CRISTÃO, EM LIVROS E NA 

INTERNET, E TÊM TIDO DIFICULDADES PARA APLICAR 

ISSO À VIDA PRÁTICA, NA IGREJA, EM CASA E EM SUA 

VIDA PESSOAL - E NA PRÓPRIA INTERNET? 

PR. JACK - Eu diria para eles focarem no essencial. Eu 

diria para eles fugirem de tudo daquilo que é mera 

especulação, tudo aquilo que não os habilita às boas 

obras. Como a própria Bíblia diz, em 2 Timóteo 3:16: 

“Toda escritura é inspirada por Deus e útil para o 

ensino, para a repreensão, para a correção e para a 

educação na justiça afim de que o servo de Deus seja 

perfeito e perfeitamente habilitado para toda boa 

obra.” Para mim, todo ensino que não habilita para toda 

boa obra, tudo aquilo que não ecoa na vida prática, eu 

acredito que nós temos que abrir mão [disso]. A pessoa 

está tendo dificuldade de colocar isso em prática porque 

o ensino não é prática. Então, eu diria para abrir mão - 

acredito que não vai fazer diferença alguma. Se aquilo 

não te deixa mais santo, mais piedoso, esse ensino, essa 

leitura esse vídeo pode esperar. 

MOTTA - QUAL O SEU CONSELHO PARA AQUELAS 

PESSOAS NO SEIO DA COMUNIDADE CRISTÃ, QUE 

ESTÃO SE DEBATENDO ENTRE DOUTRINA E PRÁTICA, 

NÃO APENAS PELA DIFICULDADE PESSOAL, MAS POR 

CAUSA DAS CIRCUNSTÂNCIAS QUE AS RODEIAM? 

PR. JACK - As pessoas que estão debatendo sobre 

doutrina e prática, na minha opinião, são pessoas que 

não entenderam o que é doutrina e não entenderam o 

que é prática, porque, na verdade, a doutrina bíblica 

(ela) é extremamente prática. Eu estou estudando, 

agora, o livro de Provérbios e fica claro ali que a lei, 

para o povo da aliança, (ela) é algo prático, que acontece 

no dia a dia, e é no dia a dia [não apenas] que a lei 

ocorre, mas, é onde o ensino acontece, conforme 

Deuteronômio 6, quando Moisés manda o homem andar 

no caminho, ensinando seu filho no dia a dia, com as 

coisas que ocorrem no dia a dia. Eu diria para essas 



 

31 Nº 2 

pessoas procurarem consumir, ler, aprender aquilo que 

vai ter uma aplicação prática nas suas vidas e isso é 

bíblico. O problema, volto a dizer, são as especulações. 

Normalmente, as especulações nascem de uma mente 

preguiçosa, de uma mente sem compromisso, porque, 

quando você está comprometido com a edificação de 

algo, não tem como ficar especulando. Eu não tenho 

como especular se determinado alimento vai fazer bem 

ou não à minha filha, eu vou dar a ela os alimentos que 

eu sei que vão fazer bem para ela, que o médico dela, o 

pediatra dela, disse que vai fazer bem para ela - eu não 

vou dar a ela um outro tipo de alimento -  eu não vou 

especular. É engraçado que com a Escritura nós 

fazemos diferente, isso não deveria ser assim. 

MOTTA - OLHANDO UM POUCO PARA O TEMA CENTRAL 

DESTA EDIÇÃO DA REVISTA FÉ CRISTÃ, O QUE DIZER 

SOBRE A RELAÇÃO ENTRE A IGREJA BRASILEIRA E A 

POLÍTICA? 

PR. JACK – O tema da política é um tema que (ele) causa 

muito, muito calor, mas pouquíssima luz. Eu diria que 

esse tema deveria ser tratado aos pés de Jesus, através 

da ótica do Apocalipse. Acredito que o Apocalipse é 

uma boa forma de olharmos o mundo, olharmos o 

futuro, olharmos o tempo presente, no qual nós estamos 

inseridos. O Apocalipse é uma ótima cosmovisão. 

Olhamos pelo prisma da eternidade, d’Aquele que reina 

e está assentando em um trono, e que tem um Dragão à 

solta tentando destruir o povo de Deus. Então, eu diria 

a todos que se sentem vocacionados para serem 

políticos, [para] trabalharem nesse meio, que se 

revistam da armadura de Deus que está em Efésios 6. 

Estudem, cuidem o vosso coração, cuidem para não se 

tornarem cínicos nesta caminhada e vão em nome de 

Jesus. Eu diria para os palpiteiros de plantão: mais 

silêncio, mais oração, menos fervor político, menos 

palavras de ordem, e eu diria a todos aqueles que estão 

envolvidos em discussões políticas para estudarem a 

teologia da adoração, para sondarem os [seus] corações, 

[para ver] se não estão cometendo idolatria política. 

MOTTA – UMA ÚLTIMA PALAVRA? 

PR. JACK - Eu ficaria com o centro da Escritura, que está 

em Filipenses, capitulo 2: “Jesus Cristo tem um Nome 

acima de todo Nome, para que ao nome de Jesus se 

dobre todo joelho, no céu, na terra e debaixo da terra. 

E toda língua confesse que Jesus Cristo é o Senhor para 

a glória de Deus Pai”, ou seja, nós temos que viver o 

dia de hoje para a fama do Senhor, para a fama do Nome 

de Jesus. Se não estamos fazendo isso, nós estamos 

sendo inúteis e aquilo que é eternamente inútil não tem 

utilidade para o dia de hoje, também. Que isso possa 

estar diante dos nossos olhos e que nós venhamos a ter 

uma obsessão, [uma obsessão!] e essa obsessão seja a 

fama do Nome de Jesus. Nós não temos como ter mais 

de uma obsessão, não existe [como]. Então, eu diria isso 

a todos no dia de hoje. Um abraço!  

 

Marcos Motta é editor-chefe da 

Revista Fé Cristã. Membro da Igreja 

Evangélica Assembleia de Deus, em 

Lajeado/RS, é músico, escritor e 

pregador do Evangelho. Está se 

preparando para iniciar a graduação 

em Gestão de Recursos Humanos.  

 

Transcrição de Priscila Layanne, 

que é estudante de Arquitetura e 

Urbanismo na FSM - Faculdade 

Santa Maria, e membro da Igreja 

Metodista Livre, em Cajazeiras/PB. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



A expressão “sola scriptura” vem do latim: “sola” tem 

a ideia de “somente”, “chão”, “base”, e o termo 

“scriptura” significa “escritos” – em referência às 

Escrituras. Sola scriptura, portanto, faz menção à 

crença de que somente as Escrituras são a autoridade de 

fé e prática do cristão. Em outras palavras, este é o 

princípio segundo o qual a Bíblia tem absoluta primazia 

ante a tradição cristã de qualquer época ou lugar, 

quando, os princípios doutrinários entre esta e aquela 

forem conflitantes. A Bíblia é completa, dotada de 

autoridade e verdadeira. Muitos cristãos jamais ouviram 

falar de sola scriptura e, mesmo assim, creem naquilo 

que é ensinado e defendido através deste sola. Outros 

tantos, afirmam ser cristãos, no entanto, não creem e não 

defendem este princípio elementar e basilar do 

cristianismo. 

Uma objeção que surge contra o Sola Scriptura é que, 

segundo os críticos, é um lema epistemologicamente 

insuficiente. Ou seja, o Sola Scriptura não possibilita 

uma confiança real e infalível a respeito do que é correto 

ou não teologicamente, dado o fato de que existem 

diversas interpretações nos movimentos protestantes. É 

uma observação constatada, na realidade, porque 

protestantes, por exemplo, que possuem uma 

soteriologia calvinista discordam dos que possuem uma 

soteriologia  arminiana.  Sobre  o  batismo,  existem  os  

 

credobatistas e os pedobatistas. Sobre a Ceia, há um 

debate entre realistas e memorialistas. E, também, 

existem os cessacionistas, os continuístas e muitas 

outras divergências. Afirma-se, então, pelos apologistas 

católicos que “ir para a Bíblia” não tem sido suficiente, 

pois, caso fosse, os movimentos protestantes seriam tão 

unos quanto a Igreja de Roma. Eis aqui o diferencial de 

Roma, apontado pelos apologistas: a credibilidade, 

infalibilidade e suficiência do Magistério. 

Como o objetivo deste artigo não é demonstrar as 

divergências internas do catolicismo romano, e nem 

demonstrar que as divergências do movimento 

protestante não transformam os discordantes 

protestantes em menos cristãos ou em hereges, vamos 

focar na questão epistemológica desta vez. 

Mas, antes é importante explicar o que é epistemologia, 

para aqueles que não conhecem o termo. Podemos 

chamá-la também de “teoria do conhecimento”. 

Epistem – vem do grego e significa conhecimento, e 

logia – estudo. Assim, a epistemologia é o estudo do 

conhecimento, suas fontes e como ocorre sua aquisição. 

Entenda isso, também, como o estudo dos meios pelos 

quais você conhece e sabe algo, e percebe elementos da 

natureza e da mente. Resumindo: como você sabe o que 

sabe. 

Primeiro, é importante entender que a crítica, apesar de 

sincera, refuta a si mesma, e isso é um grande problema 

para a apologética anti-protestante, porque se ela for 

verdadeira, a regra de fé católica também é colocada em 

questão. É uma acusação tão tola quanto a frase “não 

existe verdade absoluta”, que pode ser refutada com um 

simples “tem certeza?”. 

A argumentação geralmente é desenvolvida assim: “as 

Sagradas Escrituras são de fato a Palavra Divina, 

entretanto, é necessário decifrá-la infalivelmente para 

que tenhamos certeza que estamos entendendo-a 

corretamente e definitivamente alimentando-nos de 

algo divino”. Ou seja, o argumento é que precisamos do 

Magistério (obviamente, o de Roma) para que tenhamos 

certeza de alguma coisa e possamos ficar em paz. 

Entretanto, esta apologia falha, já que é necessário 

primeiramente estabelecer (1) que há um magistério 

infalível, e após isso, (2) qual dos candidatos é infalível. 

Como isso é possível apenas através de um julgamento 

falível de nossa parte? O pressuposto desmonta. 

Dependem, então, os cristãos protestantes, ortodoxos 

orientais e católicos romanos da fé na obra do Espírito 

Santo durante a história da Igreja, mais do que na 

confiança de suas percepções pessoais. 

Dizer: “creio na Bíblia porque a Igreja me diz 

infalivelmente para crer”, chama outra pergunta: “como  

 

você sabe que a sua Igreja é infalível?”. Isso não é um 

problema real para a vida da Igreja, mas os que realizam 

a crítica contra o Sola Scriptura estão proibidos 

eticamente de responder “porque a minha Igreja diz que 

é infalível”, já que, hipocritamente, defenderão o 

argumento circular que tanto repudiam. O Magistério de 

Roma também é epistemologicamente insuficiente para 

o católico romano leigo. 

Se, uma vez que não é infalível, é impossível para o 

cristão protestante possuir certeza de sua interpretação 

da Escritura, semelhantemente é impossível para o 

cristão católico possuir certeza de que sua Igreja é 

infalível, porque ele também não é infalível. 

O que é ignorado nesta apologia é que toda informação, 

pronunciada ou escrita, precisa necessariamente ser 

interpretada pela nossa mente, com o uso de referências 

conciliares que não estão contidas na informação 

original. Isso é verdadeiro para tudo: uma conversa, um 

julgamento em uma corte, a Bíblia ou os documentos do 

Magistério de Roma. O texto bíblico infalível e o texto 

romano infalível precisam ser interpretados pelos leigos 

falíveis. A frase “estou indo ali” pressupõe o 

conhecimento adicional do local referido como “ali”. 

Por estes mesmos motivos é que a Escritura Sagrada não 

pode andar desacompanhada da tradição da Igreja, 

mesmo que apenas a Escritura seja realmente infalível.  



 

34 Nº 2 

 

 

Quando João se refere a Cristo como o “Verbo” (João 

1:1), em uma interpretação correta, é necessário 

compreender o significado da palavra para o autor, 

para os destinatários e o seu contexto cultural. É 

impossível compreender o texto sem o contexto. 

Então, dizer que o Sola Scriptura é insuficiente é 

besteira, mas, realmente a interpretação não é 

infalível. 

Afirmo então, que é anti-cristão e irresponsável tentar 

compreender a Bíblia sem a ajuda da Igreja, porque 

isso revela uma tremenda falta de respeito pelo 

trabalho do Espírito Santo no passado. Se crianças vão 

para escola para aprender a ler através de um professor 

que sabe ler, a leitura da Escritura deve ser realizada 

no mesmo espírito de humildade.  

“Mas, quando vier aquele Espírito da Verdade, ele 

vos guiará em toda a verdade; porque não falará de 

si mesmo, mas dirá tudo o que tiver ouvido, e vos 

anunciará o que há de vir”, (João 16:13). 

Devemos nos lembrar, também, que possuímos a 

promessa do paráclito – o Espírito da Verdade, que é 

o Espírito Santo. Este termo aparece três vezes no 

Novo Testamento, duas vezes referindo-se ao Espírito 

Santo (João 14:16-26; 16:7), e uma vez a Cristo (1 

João 2:1). Significa “advogado”, especificamente 

“aquele que vem guiar, aconselhar e defender um 

indivíduo”. Há um verbo semelhante no grego, 

parakaléo, que significa “consolador”. O paráclito, 

enquanto espírito da verdade, opõe-se ao espírito do 

erro (1 João 4:1-6). Logo, o Espírito da Verdade é a 

própria Verdade e também transmite a Verdade. 

Como, dentre os destinatários das obras joaninas, 

estavam incluídos judeus e gentios, para a 

mentalidade do primeiro grupo, a Verdade é uma 

palavra ligada à existência e à estrutura humana, vida 

prática, mudança de comportamento, e para o segundo 

grupo, conhecimento intelectual. O paráclito é então, 

ambas as coisas. 

É certo afirmar que o Espírito Santo nos guia para a 

Verdade como guiou os apóstolos (João 16:13), 

porque foi Cristo que prometeu a plenitude da 

Verdade. Esta promessa feita aos nossos santos pais e 

apóstolos é também para nós, assim como a promessa 

da habitação do Espírito Santo não é restringida às 

testemunhas oculares do Dia de Pentecostes. Mas, 

isso significa que a Igreja, sendo beneficiária da 

promessa, receberá o carisma da infalibilidade? Não.  

 

 

Exegeticamente, não é possível extrair de qualquer 

texto da Escritura esta conclusão, já que dentro da 

promessa explícita de orientação do Espírito Santo 

não há implicitamente carisma infalível à Igreja. Se a 

orientação do Espírito Santo não impede que a Igreja 

caia em pecado, então, porque a Igreja estaria 

preservada do erro baseada na mesma promessa? A 

infalibilidade conferida a Igreja não está no texto da 

Escritura, antes a nossa confiança está na infalível 

obra do Espírito Santo, defendendo a Igreja das portas 

do inferno. 

Mas, e as divergências protestantes? Todas as 

verdades fundamentais do Evangelho são defendidas 

por protestantes consistentemente, de maneira que as 

divergências e dificuldades surgem por questões 

secundárias. Entretanto, como o objetivo deste 

pequeno artigo era apenas refutar a objeção da 

apologética anti-protestante, é conveniente que 

deixemos o assunto sobre a infalibilidade da Igreja, ou 

as divergências do protestantismo, para outra edição 

da revista. 

Resumindo o que vimos aqui: 

(1) Se o Sola Scriptura é insuficiente, porque não 

temos um julgamento infalível, o Magistério de Roma 

também é, porque o leigo não possui um julgamento 

infalível para confirmar que a Igreja Romana não erra. 

(2) Nossa confiança deve estar duplamente no 

Espírito Santo, crendo que Ele nos guia e orienta e que 

fez o mesmo com os autores dos trabalhos mais 

elaborados e consistentes da tradição da Igreja. Isso é 

mais do que o suficiente. 

 

Gabriel Lopes é bacharel em 

Ciência da Computação, pela 

Universidade Veiga de Almeida, no 

Rio de Janeiro/RJ. Criador do 

portal Dragão na Garagem, é um 

dos diretores teológicos do Instituto 

Verbum, e estudioso de teologia 

desde 2010. 



 

 

 

“E eis que, aproximando-se dele um jovem, disse-lhe: 

Bom Mestre, que bem farei para conseguir a vida 

eterna? E Ele disse-lhe: Por que me chamas bom? 

Não há bom se não um só, que é Deus.” (Mateus 

19:16,17). 

fato que o jovem está no auge do vigor e da 

energia. Os seus depósitos de hormônios estão 

cheios, e o sistema endócrino que os fabrica 

trabalha a todo vapor. Não é sem razão que João escreve 

sobre eles: “sois fortes”, (1 João 2:14). O jovem, pela 

facilidade que tem de se apaixonar, por sua intensidade 

na luta para conquistar o que deseja, e por ser capaz de 

se dedicar inteiramente à  tudo  aquilo que  o  fascina,  é  

 

 

visto por João como um agente forte no duelo contra o 

Maligno. Não por menos, os jovens não se contentam 

com uma vida pacata, com uma condição secundária. 

Antes, querem mudar o mundo, querem marcar a 

existência, querem gravar seus nomes nas páginas da 

história.  

Isso explica a facilidade com que os jovens se associam 

a movimentos. Quer sejam eles revolucionários ou 

reacionários, rebeldes ou inovadores, liberais ou 

conservadores. O mundo, na mente do jovem [e não 

apenas nela], precisa e pode ser melhorado. Existe, 

numa visão jovem de mundo, coisas que estão erradas e 

que precisam ser combatidas, erradicadas. Segue-se que  

É 



 

36 Nº 2 

 

 

 

a mudança de mundo almejada pelo espírito jovem, não 

é mera mudança de condição ou de situação, mas uma 

mudança para melhor - o novo precisa cooperar para o 

bem. O jovem, assim, deseja ser parte do bem que 

transforma a situação para melhor - quer ser lembrado 

com glórias e honras, com louvor. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Certa vez, conforme Mateus nos relata, um jovem 

aproximou-se de Jesus. Jesus era alguém que fazia o 

bem. Ele estava transformando a sociedade ao seu redor, 

e isso acabaria por transformar o mundo. Por um lado, 

Jesus jamais foi um mero revolucionário, como afirmam 

os esquerdistas. Por outro, no entanto, é inegável que 

uma revolução teve início em Jesus – uma revolução 

espiritual e social. Aquele jovem quis fazer parte disso. 

Ele tinha dinheiro, e tinha religião, mas sentia que isso 

não era suficiente. O que lhe faltava mais? Ora, fazer 

algo relevante, participar de algo digno de lembrança, 

algo digno de receber a devoção de sua existência. Ele 

queria a eternidade. Queria entrar nela de acordo com 

seus esforços, com base nas boas obras que havia 

realizado. Ele era um jovem normal, um jovem comum, 

um jovem como qualquer outro – um jovem como você.  

- Bom Mestre, o que devo fazer para conseguir a vida 

eterna? Em que luta devo empregar minhas forças, 

minha energia, meus hormônios, minha paixão, minha 

intensidade, minha dedicação? Vamos ser parceiros, 

Jesus. Se tu sabes a resposta, me diga e eu o farei.  

 

 

 

O que o jovem ainda não sabia é que, antes de 

transformar o mundo, deveria ele mesmo ser 

transformado. Antes de marcar o mundo, deveria ele 

mesmo ser marcado. Antes de gravar seu nome na 

história, ele deveria ter um nome gravado em si mesmo. 

Jesus começa a ensinar-lhe estas coisas dizendo que 

nem mesmo Ele, Jesus, era bom. É claro que, 

conhecendo o contexto, sabemos que Jesus era bom, 

mas, como nos ensina Paulo, escrevendo aos Filipenses, 

Jesus, “sendo em forma de Deus, não teve por 

usurpação ser igual a Deus, mas esvaziou-se de si 

mesmo”, (Filipenses 2:6,7) - Ele deixou de olhar para Si 

mesmo como alguém que era bom como Deus. 

Feche os olhos e vislumbre Jesus ensinando:  

- Jovem, você não pode ser representante do bem a não 

ser que você siga o meu exemplo, a não ser que você 

ME siga: Vá, venda tudo o que você tem e dê aos 

pobres... e venha, e me siga.  

Isso não é o que Jesus fez no evento físico e cósmico da 

encarnação? Jesus não “vendeu” tudo o que tinha para 

dar aos pobres, pecadores e condenados, que somos 

nós? Mas, o ensino não para por aí – há muito mais 

coisas a serem consideradas:  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

- Você vem e me chama de bom, porque você pensa que 

você é bom, e por isso, pensa que é digno de participar 

de um movimento que promove o bem - acredita que, 

com  isso,  pode  dar  sentido  à  sua  existência, mas, cá  



 

37 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

entre nós, em honra ao Pai, nem eu me considero Bom, 

somente Ele, o Pai, é bom.   

Romanos 3 nos informa que “não há ninguém que faça 

o bem”, (Romanos 3:12). Aquele jovem não podia ser 

alguém que faz o bem, porque ele estava apartado de 

Jesus. Nem eu e você podemos, a menos que estejamos 

unidos ao Senhor. Jesus é representante do bem, porque, 

humanamente falando, Ele realiza toda a vontade do 

Pai. Seu propósito, seu sentido, sua direção, o que 

movia Jesus, enquanto cidadão deste mundo, sempre foi 

a vontade do Pai. De que maneira, então, o jovem de 

Mateus 19 poderia se tornar um representante do bem? 

Somente imitando a Jesus, seguindo a Jesus. Você só 

pode ser um representante do bem se você seguir a 

Jesus. E você só pode seguir a Jesus se arrepender-se 

dos seus pecados e crer n’Ele. É quando você nega a si 

mesmo e toma a sua cruz que pode seguir a Jesus. 

A facilidade que os jovens têm de se venderem para 

políticos e discursos ideológicos é seu desejo de 

representar o bem. É sua vontade de ser como Jesus e 

de fazer as coisas que Jesus faz, sem antes serem 

transformados, sem que a vontade do Pai seja seu prazer 

e sentido da vida, como era para Jesus, e sem que a 

vontade de Jesus seja transformada em sua vontade.   

Por que jovens vestem a camisa de partidos políticos, na 

maioria das vezes, cegamente? Por que defendem 

intensa e insanamente seus políticos preferidos, 

militando lobotomizados? O registro de Mateus é que, 

diante da incapacidade de realizar a vontade de Deus, 

por meio do cumprimento daquilo que Jesus ensinou, o 

jovem “retirou-se triste”, (Mateus 19:22). O problema 

está na tristeza gerada por se amar mais ao pecado do 

que a Deus. O amor ao mundo é concorrente do amor a 

Deus. Diante disso, os jovens de todas as épocas 

procuram algo que possa lhes proporcionar a sensação 

de pertencimento, buscam um messianismo sem o 

Messias. Endeusam a causa, e se autoproclamam 

apóstolos do bem. Não apóstolos de Jesus. Não 

seguidores do Bom Mestre. Mas, jovens tristes tentando 

se realizar fazendo um bem vazio de sentido.  

As ideologias políticas, por sua vez, são tão facilmente 

abraçadas pelos menos desavisados, por que, em seus 

discursos, seus adeptos se colocam como representantes 

absolutos das pautas morais que fazem a crítica social – 

o que proporciona com que a autoimagem destes 

frenéticos jovens seja de alguém que vai realizar a 

justiça social no mundo ou, em outras palavras, fazer o 

bem supremo. O problema é que, para além do discurso, 

é fato que as mais famosas ideologias políticas jamais 

lutaram essencialmente pelo bem das massas, mas 

cooperaram para o assassinato, ruína e miséria de 

bilhões de pessoas. O problema é que as ideologias 

políticas não são Jesus e não são a Sua Igreja. A prática 

da política na história é uma prática de egoísmo, de 

jogos de poder, de massacres, em nome daquilo que 

seus membros julgavam ser o bem, isso é história. Os 

movimentos políticos, hoje, desejam salvar o mundo, 

mas não são capazes sequer de salvarem a si mesmos e 

a seus adeptos.  

Jovem, siga a Jesus. Jesus é suficiente para o bem de 

todo o mundo. Faça política, olhe a política, entenda a 

política, seguindo e adorando a Jesus. Não tente fazer a 

obra de Jesus, olhar para Jesus, entender a Jesus 

seguindo e adorando à política.  

O sábio Salomão escreveu em Provérbios: “Filho meu, 

se os pecadores procuram te atrair com agrados, não 

aceites. [...] não te ponhas a caminho com eles, desvia 

o teu pé das suas veredas; porque os seus pés correm 

para o mal, e se apressam a derramar sangue.”, 

(Provérbios 1:10,14-16).  

Os jovens, enganando-se a si mesmos, procuram 

movimentos e grupos identitários que, no discurso, 

dizem ter em suas mãos o projeto de transformação 

social do mundo, e que representam os fracos e 

oprimidos. Ao aderirem à política, às ideologias 

políticas, ao político, eles sentem, então, que finalmente 

são pessoas do bem. É como se eles se olhassem no 

espelho e vissem no reflexo o próprio Jesus. Já que não 

podem e não querem a Jesus, então tentam substituí-lo 

por si mesmos. Substituem o Evangelho que transforma, 

pela causa que tenta transformar. Veja que a razão por 

que jovens lutam por política é por que isso produz, 

neles, uma autopercepção orgulhosa de que eles são e 

estão do lado do bem. É estranho constatar, no entanto, 



 

38 Nº 2 

que na Bíblia, todo aquele que orgulhosamente se acha 

do bem, é do mal. 

Ser do bem, discursar em favor do bem, assenhorear-se 

de um discurso político e declará-lo aos quatro cantos, 

também faz com que o jovem passe a ser parte de uma 

networking, e nesta networking, ele terá amigos, fará 

parte de um grupo, terá apoio, terá uma causa em favor 

da qual passará a lutar, terá um objetivo escatológico, 

uma utopia social que é buscada pelo movimento, a qual 

todos do grupo sonham em alcançar – há aqui uma 

substituição da Igreja. É fazendo parte desta rede de 

pessoas, desta malha de contatos e amigos, desta 

networking, que o jovem, por fim, recebe e encontra 

poder. Ele acredita estar lutando para alcançar e 

adentrar à vida eterna ao ser eternizado na história, mas, 

ao fazer isso tão somente por seus próprios 

mandamentos e sem precisar vender tudo o que tem [e 

entregar-se por completo] em benefício do e em amor 

ao próximo, engana-se a si mesmo. A ideia é que um 

mundo perfeito é possível e eles julgam que podem 

construir esse mundo perfeito. Essa adesão ao 

movimento é a evidência de um caráter corrupto que, 

mesmo em alguém que está dentro da igreja, mostra a 

rejeição à Jesus e ao Seu Evangelho. 

Jovem, você pode usar a política para fazer aquilo que 

Jesus diz que você deve fazer através da política. Mas, 

você não pode, não deve e nem conseguirá usar a 

política para fazer aquilo que Jesus diz que você deve 

fazer através d’Ele mesmo e de Seu Evangelho. A 

política é um instrumento, um meio - a política não é 

Jesus, e o mundo será redimido somente por Jesus. 

Mesmo que a política tivesse o poder de fazer aquilo que 

apenas Jesus pode fazer, ainda resta a Palavra, que nos 

diz: “Pois que aproveita ao homem ganhar o mundo 

inteiro, se perder a sua alma?” (Mateus 16:26). Em 

outra passagem, lemos que “ninguém pode servir a dois 

senhores; porque ou há de odiar um e amar o outro, ou 

se dedicará a um e desprezará o outro.” (Mateus 6:24). 

Entre a política e Jesus, Jesus é incomparavelmente 

melhor. 

 

Marcos Motta é editor-chefe da 

Revista Fé Cristã. Membro da Igreja 

Evangélica Assembleia de Deus, em 

Lajeado/RS, é músico, escritor e 

pregador do Evangelho. Está se 

preparando para iniciar a graduação 

em Gestão de Recursos Humanos.  

 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

39 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



dicotomia entre sagrado e secular tem 

influenciado o mundo evangélico nos nossos 

dias. Bandas gospel são formadas como 

imitações santas de bandas seculares. A igreja e o monte 

de oração são lugares mais poderosos do que uma casa 

e um quarto. 

Essa dicotomia se esparrama por toda a realidade, 

atingindo também a esfera das vocações. Alguns, 

entendem que ser pastor é a única vocação na qual se 

pode servir a Deus. Por outro lado, como a corrupção é 

sinônimo de política, a magistratura é vista como algo 

profano e satânico. 

Diante desse pensamento, pode-se questionar: será que 

o ministério pastoral é mais importante que a 

magistratura para Deus? 

Na busca por uma resposta bíblica e teologicamente 

saudável, será analisado a origem das vocações nos 

mandados criacionais, a Queda e seus efeitos sobre elas, 

os ofícios de Cristo que são representados por elas e a 

relação entre o ministério pastoral e a magistratura. 

1. Ministério pastoral e magistratura foram 

estabelecidos por Deus 

Diante desse interessante questionamento sobre a 

importância do ministério pastoral e da magistratura, 

precisamos analisar a origem de cada uma dessas 

vocações. Essa análise contribuirá para entendermos os 

propósitos do estabelecimento delas para o plano de 

Deus. 

O ministério pastoral é estabelecido formalmente no 

período da institucionalização da igreja no Antigo 

Testamento, quando Deus separa a tribo de Levi para 

ser a tribo sacerdotal. Contudo, essa formalização 

institucional é uma manifestação de algo que foi 

estabelecido no Éden. Adão era o cabeça espiritual de 

Eva (1 Coríntios 11:3). Ou seja, ele era o líder espiritual 

dela, tendo que conduzi-la espiritualmente diante de 

Deus. 

Adão, diante do mandado espiritual, devia cuidar 

pastoralmente dos seus. Essa responsabilidade pastoral 

é vista no Éden na tarefa de guardar o jardim. Deus 

coloca Adão no jardim do Éden para guardá-lo da 

usurpação de Satanás. [1] O verbo hebraico traduzido 

como “guardar” é “Hr". Ele é usado para os deveres 

sacerdotais correspondentes a cumprir fielmente as 

instruções divinas (Levítico 8:35) e cuidar do 

tabernáculo (Neemias 1:53). [2] Logo, Adão pode ser 

considerado o primeiro sacerdote deste mundo. 

A magistratura também foi estabelecida formalmente no 

período da monarquia israelita. Entretanto, essa 

formalização institucional é uma manifestação de algo 

que  foi  estabelecido  na  criação. Adão foi colocado no  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Éden para cultivar o jardim (Gênesis 2:15). Ou seja, o 

governo foi uma ordenança da criação, fazendo parte do 

mandado social. 

Greg Johnson, contrariando Abraham Kuyper, [3] 

defende que o governo civil está embasado na ordem 

para subjugar e dominar a terra. Ele diz: 

“Assim como Deus estabeleceu o casamento e o 

estruturou, revestindo o marido com autoridade para 

liderar, também constituiu o governo civil. [...] Tenho 

para mim que o governo é, igualmente, uma parte do 

desígnio divino original, como autoridade civil 

embasada no mandado para subjugar a terra e dominá-

la (Gênesis 1:28).” [4] 

Johnson diz também que não era necessário a presença 

do pecado para se instituir a autoridade civil. Ele não 

nega que as autoridades são ministros de Deus que 

carregam a espada para punir e conter o mal. Todavia, 

defende também que elas eram necessárias antes do 

pecado para construir estradas e estabelecer padrões de 

pesos e medidas. [5] Sendo assim, Adão pode ser 

considerado a primeira autoridade civil deste mundo. 

Portanto, vê-se que tanto o ministério pastoral quanto a 

autoridade do magistrado civil foram estabelecidos nos 

mandados criacionais no Éden. 

A 



 

41 Nº 2 

2. Ministério pastoral e magistratura têm funções 

específicas após a Queda 

A história da humanidade não permanece no jardim do 

Éden. Adão e Eva foram expulsos dele por causa da 

Queda. Isso fez com que as funções do ministério 

pastoral e da magistratura fossem mais claramente 

evidenciadas e separadas. 

Após a Queda, o ministério pastoral teve sua função 

vista nos sacerdotes do povo de Deus no Antigo 

Testamento. Vimos que Adão manifestava sua função 

sacerdotal ao se aplicar fielmente no cumprimento de 

Deus e no cuidado do jardim, sendo uma representação 

do templo de Deus. Com o progresso da revelação, 

evidencia-se a função de conduzir o povo a Deus através 

dos sacrifícios e da leitura da Lei. O sacerdote tinha a 

função de representar o povo diante de Deus, recebia 

seu sustento dos sacrifícios e ofertas que eram trazidas 

ao altar (Levítico 18:1) e era um dos três poderes do 

Estado de Israel, juntamente com a monarquia e o ofício 

profético. 

No Novo Testamento, o ministério pastoral tem 

configurações diferentes no novo Israel de Deus. Os 

pastores do Novo Testamento não oferecem mais 

sacrifícios pelo povo diante de Deus e nem têm poder 

estatal. Eles continuam conduzindo o povo a Deus, 

dedicando-se e afadigando-se no estudo da Palavra 

(Atos 6:2). Continuam tendo o direito de receber seu 

sustento da Igreja (1 Timóteo 5:17), pois se dedicam às 

coisas do Evangelho (1 Coríntios 9:14). 

Logo, a função do ministério pastoral é da esfera 

eclesiástica, separada da esfera do Estado. O pastor deve 

pregar o Evangelho, cuidar da santidade do povo de 

Deus através da disciplina e ensino da Palavra de Deus, 

e administrar as coisas da Igreja. Ele é um ministro de 

Deus na esfera da Igreja. 

Na magistratura, vemos algumas funções sendo 

acrescentadas após a Queda. O magistrado continua 

tendo a função de organizar a sociedade, 

proporcionando tranquilidade e oportunidades a todos 

(1 Timóteo 2:2). Mike Warren, falando sobre isso, 

disse: 

“Entre as funções primordiais do governo, têm-se: […] 

que a paz pública não seja perturbada; que as 

propriedades de cada pessoa sejam preservadas em 

segurança; que os homens possam exercer 

tranquilamente o comércio uns com os outros; que seja 

incentivada a honestidade e a modéstia”. [6] 

A outra função do magistrado civil é portar a espada, 

julgando os maus e beneficiando os que praticam o bem 

(Romanos 13:4). Ou seja, o propósito dele é manter a 

ordem e proteger o bem do caos, da violência e do mal. 

[7] Consequentemente, o magistrado civil tem como 

objetivo lidar com a coisa pública, preocupando-se com 

as coisas do povo da sua nação, independentemente de 

sua religião. 

Por isso, os magistrados têm o direito de receber seu 

sustento dos tributos do seu povo (Romanos 13:6). A 

consciência demonstrada no pagamento dos tributos é 

que os magistrados são ministros de Deus para 

manifestar a justiça, a ira e a manutenção divina no 

cosmos afetado pela Queda através das leis dos homens; 

além de mostrar honra a eles. 

Logo, a função do magistrado civil é na esfera pública, 

separada da esfera da igreja. Ele deve cuidar da 

organização da sociedade, estabelecendo leis justas que 

regulamentem as relações sociais, trazendo punição 

para os maus, protegendo os que praticam o bem e 

preservando a ordem pública. Ele é um ministro de Deus 

na esfera do Estado. 

Portanto, no plano eterno de Deus, vê-se uma separação 

nas funções do ministério pastoral e do magistrado civil. 

Aquele foi designado por Deus para cuidar das coisas 

da Igreja, proclamando o Evangelho, disciplinando o 

povo de Deus baseado na Palavra d’Ele e zelando para 

o crescimento deste povo em fé e santidade. Já o 

magistrado civil é alguém que foi designado por Deus 

para cuidar das coisas do Estado, organizando a 

sociedade, promovendo a paz, julgando os maus 

segundo as leis dos homens e zelando por oportunidades 

iguais e justas para cada indivíduo da sociedade. 

3. O ministério pastoral e a magistratura são 

representações dos ofícios de cristo 

O ministério pastoral e a magistratura têm algo em 

comum, trazendo uma importância especial para cada 

vocação no plano eterno de Deus. Essa importância se 

encontra no fato que elas são representações dos ofícios 

de Cristo. 

O ministério pastoral é uma representação do caráter 

pastoral de Deus. Davi diz que o SENHOR é o pastor 

que o sustenta em todos os momentos (Salmos 23:1). 

Ezequiel diz que o SENHOR apascenta Suas ovelhas, 

trazendo descanso, cura e fortalecimento para elas 

(Ezequiel 34:11-16). O nome divino usado nesses textos 

é “YHWH”, que lembra a aliança pactual feita com 

Moisés para libertar Seu povo no Egito. Deus diz a ele 

para anunciar a Faraó que o “EU SOU” tinha o enviado 

para libertar o povo de suas mãos. Essa expressão, “EU 



 

42 Nº 2 

SOU”, vem do nome divino “YHWH”, mostrando esse 

aspecto pactual entre Deus e o Seu povo. 

Por isso, no Novo Testamento, Jesus usou a expressão 

“EU SOU” sete vezes, no Evangelho de João, 

demonstrando, deste modo, que era o Deus encarnado 

que veio cumprir a Sua promessa de pastorear o seu 

rebanho. Para demonstrar isso, Jesus disse que é o bom 

pastor que dá sua própria vida pelas suas ovelhas (João 

10:11). Ele é o Supremo Pastor que os demais pastores 

devem imitar, seguir e evidenciar em seus ministérios 

(1 Pedro 5:4). Ele é o Pastor das nossas almas, 

manifestando o seu cuidado sacerdotal para nos levar a 

Deus (1 Pedro 2:25). Logo, Cristo é o Pastor e o 

sacerdote perfeito que os pastores devem manifestar. 

O magistrado civil é uma representação do governo de 

Deus no mundo. O salmista declara que o SENHOR é o 

altíssimo para todo o sempre (Salmos 92:8). A 

expressão “altíssimo” significa que Deus está acima de 

tudo e todos. Não há nada e nem ninguém que tenha o 

domínio e poder para governar como o Senhor. Ou seja, 

Deus é altíssimo porque Ele governa soberana e 

incomparavelmente sobre todas as coisas que existem. 

Esse governo divino é visto com mais clareza na pessoa 

de Cristo, porque Ele foi constituído o Rei que 

governaria com seu cetro de ferro a todas as nações 

(Salmos 2:6-9). Ele recebeu todo o domínio, pois está 

assentado à destra de Deus (Atos 2:32-35). Sentar-se à 

destra de Deus não é o local para o qual Cristo foi. Mas, 

representa autoridade, poder e governo eterno sobre 

tudo. Por isso, Ele é considerado o Rei dos reis e Senhor 

dos senhores (Apocalipse 19:16). Assim, Cristo é o 

dominador poderoso, justo e perfeito que os 

magistrados devem imitar. 

Portanto, o ministério pastoral e a magistratura são 

demonstrações dos ofícios de Cristo. Essas vocações 

foram instituídas por Deus para lembrar-nos de que 

Cristo pastoreia o Seu povo e governa essa realidade 

criada de forma perfeita, de modo que tanto o pastor 

quanto o magistrado civil devem levar à sério suas 

vocações, porque são representantes de Deus nesse 

mundo. 

4. Qual é a relação entre o ministério pastoral e a 

magistratura? 

Apesar de atuar em esferas separadas, o ministério 

pastoral e a magistratura têm uma relação no plano 

eterno de Deus. Esse entendimento é visto na teoria de 

Abraham Kuyper chamada “Esferas de soberania”. 

Kuyper defende que essas esferas não são intangíveis 

entre si e sem relação umas com as outras. Pelo 

contrário, elas se relacionam e se comunicam entre si, 

tendo Deus como soberano sobre elas. 

A relação entre o ministério pastoral e o magistrado 

civil se dá em duas vias. A primeira via, o ministério 

pastoral serve como consciência para o magistrado civil. 

A segunda via, o magistrado civil é servo do bem, do 

que é justo e verdadeiro, protegendo valores 

fundamentais baseados na consciência cristã. 

Na primeira via, o ministério pastoral se relaciona 

diretamente com o magistrado civil. A Igreja tem como 

função orientar e ensinar as perspectivas divinas sobre 

a magistratura aos vocacionados para tal ofício. Assim, 

a Igreja tem um importante papel no ensino sobre a 

magistratura civil e no despertamento da sua vocação. 

Quando a Igreja falha nesse aspecto, o governo civil é 

assumido por pessoas que não têm interesse em zelar 

pelo bem, pelo justo e proteger os valores fundamentais 

de uma sociedade. 

Na segunda via, o magistrado civil se relaciona de forma 

indireta com a Igreja. Ele não deve ser um servo da 

Igreja. Ele é um servo de Deus que respeita a liberdade 

religiosa, a liberdade de expressão e que proporciona 

um ambiente pacífico para uma vida em sociedade. 

Quando o magistrado civil falha em sua função, a 

sociedade como um todo se deteriora, 

consequentemente a Igreja sofre também. Mas, não é 

um relacionamento direto, porque a Igreja pode resistir 

aos assédios maléficos do Estado. 

Portanto, na relação das esferas, o ministério pastoral 

pode influenciar diretamente na mentalidade do 

magistrado civil. Ensinar e despertar a vocação de 

magistrados é uma reponsabilidade importante na 

função da Igreja. Enquanto que o magistrado civil não 

influencia e nem tem ingerência sobre a Igreja 

diretamente, porque ela tem liberdade de atuação em 

sua esfera. 

Conclusão 

Diante do que foi visto, o presente artigo conclui que as 

vocações de ministério pastoral e magistratura são 

importantes no plano de Deus, porque: 

• Elas foram estabelecidas no Éden, quando os 

mandados criacionais foram dados ao homem. 

• Elas receberam funções específicas após a Queda, 

sendo de proclamação, disciplina e zelo na esfera da 

Igreja e de organizar, promover e julgar os homens na 

esfera do Estado. 



 

43 Nº 2 

• Elas são representações dos ofícios de Cristo e 

representantes de Deus na terra. 

Mesmo assim, existe um aspecto que diferencia as duas 

vocações. Essa diferença é vista no poder de influência 

do ministério pastoral em relação ao magistrado civil. 

Enquanto que a magistratura é limitada em suas ações 

diante da Igreja. 

 

 

 

Rev. William Steigenberger de 

Souza é teólogo, pastor e 

Matemático. Bacharel em 

Matemática, pela UEL, em 

Londrina/PR. Bacharel em Teologia, 

pelo Seminário Presbiteriano JMC, 

em São Paulo/SP. Licenciando, pela 

Faculdade São Luís de Jaboticabal. Pastor da 2ª Igreja 

Presbiteriana de Jaboticabal/SP. Casado com Ariani 

Cristiani Graciani Steigenberger. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 



 

44 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Preocupações Geográficas 

s vezes, condições geográficas demandam novas igrejas. As 

comunidades mudam; pessoas deixam certo lugar, enquanto 

outras vão para lá. Algumas igrejas são capazes de adaptar-se a 

mudanças; outras não. Quando elas não se adaptam, não devemos evitar 

a plantação de igrejas novas onde existem antigas. Onde as igrejas 

abandonaram o Evangelho cristão, não devemos nos envergonhar de 

estabelecer novas igrejas, centradas no Evangelho. 

É óbvio que o foco, primordialmente, é plantar novas igrejas onde 

geograficamente, não há nenhuma presença de igreja que possa ser o 

refúgio para os novos convertidos. 

No entanto, nem todas as igrejas proclamam fielmente o Evangelho de 

Cristo, ou expõem com regularidade as Escrituras, ou disciplinam seus 

membros, ou fazem uso correto das ordenanças, ou praticam o governo 

bíblico da Igreja, ou mantêm um ministério focalizado no Evangelho. 

Desta forma, a plantação de igreja deve ser relacionada com o impacto  

À 



 

45 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

evangélico que as Igrejas existentes estão causando. Se não estão 

penetrando as trevas, ou novas igrejas precisam ser plantadas, ou as 

igrejas existentes precisam de reforma. Ambas as obras exigem oração. 

Ambas demandam liderança com virtudes específicas: uma liderança 

que tenha paciência e habilidade de nutrir, para plantar uma nova igreja; 

outra liderança que tenha paciência e habilidade de diplomacia, para 

lançar os alicerces da reforma bíblica. 

Numa região onde há muitos prédios de igrejas que têm congregações 

doentes, manquejando com impulsos de adoração cristã, sem um 

verdadeiro ministério do Evangelho, sem paixão pelos perdidos, sem 

espírito missionário, sem pessoas dispostas a envolver a cultura com o 

Evangelho, este é o momento de plantar uma igreja. No entanto, o alvo 

primordial não é menosprezar as igrejas existentes. Talvez, pela 

misericórdia de Deus, as igrejas letárgicas existentes sejam revigoradas 

por uma nova igreja estabelecida nos arredores. A nova igreja se 

focalizará em alcançar os incrédulos que as igrejas existentes não estão 

alcançando. E se tornará um refúgio para os crentes famintos do 

Evangelho que lutam em meio à sua membresia em igrejas evangélicas 

fracas. 

Considerações doxológicas 

Acompanhando as razões bíblicas, teológicas e geográficas para a 

implantação de novas igrejas, há o desejo de ver a Cristo magnificado 

e honrado por meio de igrejas que são corajosamente norteadas pelo 

Evangelho. As novas igrejas focalizadas no Evangelho não se dedicam 

às últimas tendências ou a artifícios que atraem pessoas 

desinteressadas; antes, essas igrejas procuram manifestar em seus 

relacionamentos, adoração, pregação e ministério a centralidade da 

glória de Cristo na Igreja. Infelizmente, muitas das igrejas já existentes 

estão destituídas da glória de Cristo. Elas têm organização, programas, 

muitos atrativos e dinheiro, mas não têm o aroma de Cristo e de seu 

Evangelho. Podem apresentar números e reivindicar convertidos, mas 

falta-lhes as marcas distintivas de uma igreja bíblica. Uma situação 

assim é uma ocasião para plantar uma nova igreja, isto é, por causa da 

glória de Cristo. 

O Novo Testamento apresenta muitas imagens para descrever a Igreja: 

o templo de Deus (1 Coríntios 3:16), o corpo de Cristo (1 Coríntios 

12:27), a família de Deus (Efésios 2:19), a habitação de Deus em 

Espírito (Efésios 2:22), a coluna e baluarte da verdade (1 Timóteo 3:15) 

e a esposa de Cristo (Efésios 5:25-32; Apocalipse 19:7-9). Esta última 

figura da Igreja - a esposa de Cristo - nos lembra o alvo permanente que 

deve motivar a organização e o ministério de nossa igreja. Em vez de  



ser moldada pelas técnicas de marketing do mundo, a 

Igreja tem que se preparar para o casamento eterno com 

Cristo. Ele se deu a Si mesmo por Sua Igreja, para 

santificá-la e purificá-la, “por meio da lavagem de água 

pela palavra, para a apresentar a si mesmo Igreja 

gloriosa, sem mácula, nem ruga, nem coisa semelhante, 

porém santa e sem defeito” (Efésios 5:25-27). 

Entretanto, muitas igrejas não evidenciam a obra 

santificadora de Cristo. Será que elas não são apenas 

organizações eclesiásticas que possuem nomes cristãos? 

Novas igrejas precisam ser plantadas - igrejas que 

vivam com a paixão de fazer para a glória de Cristo tudo 

o que fazem. 

Quando não plantar igrejas? 

Algo que me preocupa é quais têm sido as razões 

fundamentais para plantarmos igrejas. Às vezes, a razão 

para fazermos isso não é bastante sensata para nos 

arriscarmos ao processo. Desejo oferecer algumas 

razões que nos mostram quando não devemos plantar 

Igrejas: 

Primeiramente, não estabeleça uma igreja somente para 

escapar dos problemas do pastorado. Isso mesmo. Não 

resolveremos nossos problemas simplesmente saindo da 

igreja (em que estamos) e plantando uma nova igreja. 

Temos apenas de carregar os nossos próprios fardos! 

Outros lidam com o problema da membresia da igreja, 

com a redução do seu rol de membros ou com o 

exercício da disciplina sobre os membros que erram. 

Essas são questões monumentais! Quem pode culpar os 

outros de fugirem delas, a menos que ele, de fato, seja 

chamado por Deus para pastorear o rebanho?  

Escapar das dificuldades através da implantação de uma 

nova igreja apenas nos garantirá que teremos outros 

tipos de dificuldade. Achar que deixamos para trás 

muitos dos problemas típicos enfrentados no ministério: 

liderança despreparada, organização medíocre, 

estruturas de autoridade, brigas por espaço nos 

ministérios da igreja, assembleias vergonhosas, citando 

apenas alguns dos problemas. Deixar para trás essas 

coisas, mas herdar outras dificuldades que são comuns 

ao início de novas igrejas, problemas tais como 

estruturas de autoridade (parece familiar), conflitos de 

relacionamento, problemas relacionados ao prédio, ao 

local, questões de liderança, nenhuma organização, 

solidão, etc.  

Você não pode escapar. Os problemas surgem com a 

expansão. As pessoas trazem os problemas. Mas, essa é 

a razão porque Deus nos chamou à obra - levarmos a 

Igreja a Cristo e à Sua glória em todas as coisas; sermos 

exemplo de piedade em tempos difíceis; alimentarmos 

o rebanho com a Palavra de Deus, fortalecendo-o e 

admoestando-o a seguir a Cristo, e aplicarmos o 

Evangelho a cada área da vida e do ministério. 

Em segundo lugar, não plante uma igreja motivado por 

impulso. Não há qualquer estratégia envolvida, nem 

mesmo uma preocupação crescente produzida pelo 

Espírito, mas somente uma desordem que clama por 

solução imediata. Começar uma nova igreja parece o 

único caminho a seguir. Divisões em igrejas produzem 

muitas igrejas novas! Os problemas fermentam, os 

conflitos explodem, os membros escolhem a sua 

posição, e pronto! Uma nova igreja é formada! 

Apresso-me em ressaltar que muitas igrejas boas 

começaram como resultado de divisões! Essas igrejas 

têm razões legítimas para o seu começo somente se, 

com base na Verdade, esgotam-se todos os meios de 

promover a reconciliação. Se a divisão ocorre por causa 

de discordância sobre a cor do tapete, ou o horário de 

começar a Escola Dominical, ou dar um aumento aos 

empregados da igreja, a humildade e o arrependimento 

têm de prevalecer sobre o impulso de sair abruptamente 

para começar uma nova igreja. No entanto, se ocorre 

uma divisão por causa do que é o Evangelho, ou das 

doutrinas essenciais da fé, ou da liderança eclesiástica 

bíblica, ou de manter uma membresia de pessoas 

regeneradas, ou de exercer a disciplina eclesiástica 

bíblica, então, uma nova igreja talvez seja necessária. 

Eu disse talvez, porque as questões doutrinárias podem 

ser resolvidas com ensino paciente e humilde. Nunca se 

precipite a plantar uma igreja num momento de 

impulsividade. Procure demonstrar o espírito de Cristo 

em todas as coisas. Quando problemas sérios 

relacionados à doutrina e ao Evangelho não podem ser 

resolvidos, deve haver divisão, por causa da glória de 

Cristo na comunidade. E nessas condições, a nova igreja 

nunca deve comportar-se com o orgulho de ser a 

verdadeira igreja. Problemas também podem surgir à 

nova igreja; portanto, tenha cuidado em começar com 

humildade uma nova Igreja. 

Terceiro: não estabeleça uma igreja como um remédio 

para solucionar problemas. Esse idealismo exalta o 

homem, e não o Senhor da Igreja. Os pecadores sempre 

fazem trapalhadas, incluindo os que plantam igrejas! 

Novas igrejas têm os seus próprios problemas. Muitas 

igrejas apresentam crenças estranhas e não ortodoxas, 

conflitos de personalidade, problemas de liderança, 

dificuldades financeiras e muitas outras questões. 

Começar uma nova igreja não elimina os problemas, a 

menos que eliminemos as pessoas; e esse não é o 

objetivo de uma nova igreja!  

Finalmente, não plante uma igreja necessariamente, 

porque isso parece ser a única opção para exercer o 

pastorado. Tenho me deparado com homens que não 

foram capazes de conquistar sequer o pastorado auxiliar 

em igrejas já organizadas ou em pequenas congregações 

já existentes. Por isso, resolveram plantar uma nova 

igreja como sendo este o único meio de ter o seu próprio 



 

47 Nº 2 

púlpito. Ora, isso suscita um problema importante: o 

fato de que há mais candidatos ao pastorado do que 

igrejas abertas é uma indicação clara de que alguns dos 

que esperam por um pastorado precisam plantar igrejas. 

Mas, não todos eles. Alguns precisam ser amadurecidos 

antes de se lançarem à plantação de uma nova igreja. 

Não precisamos começar igrejas para acomodar 

homens, e sim para glorificar e exaltar a Cristo. Alguns 

homens não têm os dons e a vocação para pastorear; 

apesar disso, eles acham que devem ter uma igreja. 

Outros são ásperos e inflamadores, tendo causado 

divisões por meio de sua personalidade fraca. Por isso, 

tentam plantar uma igreja em que todos cooperarão com 

eles e ignorarão sua personalidade não santificada. 

Começar uma igreja para acomodar esse tipo de pessoa 

é totalmente inapropriado. 

O plantador da igreja 

Quando alguém me pergunta sobre o perfil de um 

plantador de igrejas, comumente investigo os seus 

motivos. Por que deseja plantar uma nova igreja? Por 

que começar do nada, sem história ou tradição, sem 

estrutura de liderança ou organização educacional, sem 

apoio ou recursos financeiros, sem ministério de 

crianças ou de jovens, sem prédio ou lugar conveniente? 

Por quê? Eu condensaria os motivos corretos em dois. 

Primeiro: você percebe a necessidade de uma nova 

igreja, não para escapar de problemas, e sim, para 

estabelecer um ministério bíblico que alcance pessoas, 

por causa do Reino de Deus. A necessidade não é a sua 

carência de um ministério, e sim o amor à glória de 

Cristo entre as pessoas, para que o nome Dele seja 

honrado. 

Segundo: você sente uma chamada de Deus em sua 

vida, para realizar esta obra. Examina os seus motivos e 

considera as exigências envolvidas, se nada do que foi 

avaliado o impede de plantar uma nova igreja. Você 

avalia o seu senso de chamada com a sua esposa e os 

seus mentores espirituais. Eles reconhecem a 

preparação de Deus em sua vida e as habilidades 

especiais que lhe foram outorgadas para essa obra. Você 

está disposto a arriscar tudo por causa do 

estabelecimento de uma nova igreja, para a glória de 

Cristo? Somente depois de fazer essa avaliação, você 

estará pronto a mover-se a plantação da Igreja. 

Talvez você ache que estou procurando desanimar o 

plantador em seu papel de plantar igrejas. Não, de 

maneira alguma. Estou interessado em que esse 

plantador entenda as exigências de Cristo, enquanto 

pensa sobre a plantação da igreja. Antes de tudo, jamais 

pode ser neófito na fé ou despreparado. O plantador 

exercerá funções diferentes: pregador, pastor, 

organizador, educador, conselheiro, motivador, 

planejador, líder de grupos, tutor, nutridor, treinador, 

zelador, etc. Deve estar disposto a trabalhar com 

dedicação, por longas horas, e, às vezes, assumir outro 

trabalho para atender às necessidades da família. Deve 

estar disposto a confiar nos outros que se achegarão a 

ele, compartilhando o fardo, distribuindo sabiamente as 

responsabilidades, treinando líderes, investindo em 

pessoas e cultivando ensinadores.  

Tem de ser responsável aos outros nos aspectos: 

espiritual, financeiro, moral, ético e eclesiástico. Precisa 

ser comprometido com as pessoas entre as quais procura 

estabelecer a nova igreja, fazendo parte da vida delas, 

compartilhando suas alegrias e tristezas, conhecendo 

suas inquietações e aflições. Deve ser ensinável, um 

incansável estudioso das Escrituras, compreendendo 

que, como plantador de igreja, deverá estar sempre 

disposto a “arregaçar as mangas”, pois, muitas vezes, o 

plantador será sempre o “primeiro” que terá de iniciar 

esse tipo de trabalho. O plantador deve ser alguém 

consciente que cometerá erros e terá de admiti-los com 

humildade. De vez em quando, precisará corrigir o 

rumo, quando os seus “melhores planos” não derem 

certo. Na providência de Deus, isso redireciona a 

caminhada da nova igreja. Deverá ser flexível nos 

planos e na organização, mas inflexível na doutrina, na 

seriedade e no compromisso com o genuíno Evangelho. 

Deverá ser um servo do Eterno Deus, disponível em 

suas Santas mãos, de joelhos calejados em constante e 

fervente oração, pronto para ouvir – inclusive as 

críticas. 

Conclusão 

Devemos todos nos envolver na plantação de novas 

igrejas. E sempre trazer no coração a motivação pelo 

Evangelho de Cristo, buscando tão somente com a 

honra d’Ele, nunca buscando nossos próprios interesses, 

avançando corajosa e humildemente, desejando ver a 

glória de Jesus Cristo resplandecendo por meio do 

trabalho abnegado e fiel, na plantação de novas igrejas. 

“Os que com lágrimas semeiam, com júbilo ceifarão.” 

(Salmos 126:5) 

 

Rev. Magno Vinícius Paterline é 

pastor na Primeira Igreja 

Presbiteriana de Barretos/SP. 

Professor de Sociologia e Atualidades 

no Colégio Liceu, em Barretos, 

casado com Fabiana Feliciano e pai 

de Manassés e Rebeca.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

paz, meus queridos! Tudo bem? Como 

prometido, hoje vamos tratar da segunda 

parte, da nossa sequência, de “Assim foi 

criado o mundo” (SIC MUNDUS 

CREATUS EST, como já havia dito antes). 

Para isso, vamos continuar usando como base principal 

o livro “A Origem”, da Editora Thomas Nelson. Não 

leu o artigo anterior?! Ora, mas isso é uma pena. A 

revista ainda se encontra disponível - sugiro que leiam, 

pois além de ser um artigo introdutório, ele tem a 

explicação breve sobre a terra jovem - crida pela maioria 

dos nossos irmãos em Cristo, praticamente. Há vários 

conceitos no artigo anterior que poderão ser citados. Por 

isso, a leitura do primeiro, assim como a leitura deste 

será importante para o terceiro e, todos os três para o 

quarto. Resumindo, não percam a sequência! 

Sem muito mais a introduzir, vamos para o tema desse 

mês: Criacionismo da Terra Antiga. 

Basicamente, esta é a teoria que defende a ideia de que 

a terra é, dentro de seus termos, tão antiga quanto 

aparenta. Já adianto que tal teoria não apenas possui 

uma carga teológica, mas, também, conceitos químicos, 

bacteriológicos, geológicos, entre outros. Então 

tenhamos paciência e atenção. Além disso, mais uma 

vez, ressalto a importância da leitura do livro utilizado, 

bem como, no mínimo, dar atenção às aulas do colegial, 

caso você ainda o esteja cursando, afinal, o ensino 

fundamental e médio transmitem ao aluno a base da 

ciência. Como professor, não poderia deixar de tocar 

nesse ponto: estudem ciência, não só por ser importante, 

não só por notas, mas, mais do que tudo isso, para não 

ser levado pelos argumentos neo-ateus, 

pseudocientíficos, e acima de tudo, para não 

envergonhar o Evangelho, o reduzindo a um complexo  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

de dogmas separados da razão, cridos por tolos, por 

homens e mulheres de mente limitada. 

Não poderemos usar o mesmo modelo, de ponto a 

ponto, que usamos para abordar o criacionismo da terra 

jovem, pois cada ponto da terra antiga possui 

considerações internas que devem ser ponderadas de 

forma diferente. Precisamos entender que a terra antiga 

possui múltiplas interpretações de Gênesis, embora 

iremos nos ater a uma só, de maneira que se faz 

necessário que tenhamos muita atenção. Veja as 

múltiplas interpretações de Gênesis aceitas pela teoria 

da terra antiga: 

➔ Dias da criação como dias de revelação; 

➔ Dias da criação como 24 horas separadas por 

longas eras; 

➔ Dias de criação como estrutura literária; 

➔ Dias de criação de 24 horas após um intervalo 

de tempo entre Gênesis 1:1 e 1:3 (ou seja, 24 

horas só após a criação da luz); 

➔ Dias de criação analógicos (comparativos, 

análogos) ou temporalmente relativos (sem 

contagem literal ou importância do mesmo por 

Moisés); 

➔ Dias de criação considerados como eras, ou 

longos períodos de tempo; 

➔ Qualquer combinação acima (sim, essas opções 

podem ser mescladas para explicar sobre a 

mesma questão). 

Como podem ver, há nessa teoria, na mesma teoria, sete 

formas de interpretação sobre o processo de Criação, e 

isso é natural, tão natural quanto as várias interpretações 

de Apocalipse. Afinal, assim como a mensagem do 

Apocalipse é “perseverar até o fim, pois o Rei voltará e 

nos salvará”, e qualquer interpretação de como e 

A 



 

49 Nº 2 

quando, não é de grande ajuda, a mensagem de Gênesis 

é “o Criador fez todas as coisas” - como e em quanto 

tempo é secundário e pode ser interpretativo, desde que 

não tire Cristo do centro e não tire o valor real do texto. 

Tendo isso em mente, vamos utilizar apenas a base para 

Dia-Era (dias sendo como eras). Por meio dela, 

consegue-se explicar as demais, isso, quando o próprio 

nome dado à interpretação não é explicativo. 

Dias como grandes eras, deriva da própria variação 

literária de “Yom”, palavra hebraica para dia, que pode 

significar:  

➔ PARTE das horas do dia,  

➔ TODAS as horas do dia,  

➔ ciclo de NOITE a NOITE,  

➔ ou MANHÃ e MANHÃ (rotação da terra),  

➔ ou, ainda, um LONGO, mas FINITO, período 

de tempo.  

A teoria da terra antiga utiliza três interpretações 

literárias diferentes de Yom, sendo elas: 

Dia 1: Noite e dia, segunda definição; 

Dia 4: Contrasta estações, dias e anos, terceira 

definição; 

Gênesis 2-4: Todo o período da criação, quarta 

definição; 

Basicamente, seis períodos de tempos sequenciais, e 

não sobrepostos. 

A Visão Dia-Era, não nega a doutrina do Sola 

Scriptura, mas se utiliza também da revelação natural, 

para explicar questões naturais. Reconhece, portanto, 

que os escritores bem como o Espírito Santo, se utilizam  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

de figurações, ilustrações, metáforas e parábolas para 

transmitir conceitos. Afinal de contas, Salmos 91:4 nos 

fala das asas do Senhor, mas sabemos que ele é Espírito 

e não possui corpo, muito menos plumas. Sabemos que 

o abismo, descrito na parábola de Lucas 16:19-31, 

retrata um abismo espiritual, não físico. Símbolos para 

compreender verdades concretas são usados por Deus, 

assim como ensinamos fábulas para que nossos filhos 

aprendam a verdade da vida (para mais detalhes desse 

tema sobre língua figurada, leiam Árvore e Folha, de 

J.R.R. Tolkien, não é nosso objetivo aqui tratar desse 

assunto). 

Ainda em defesa da teoria da terra antiga, vale pontuar 

que seus defensores acreditam na intervenção 

sobrenatural divina, no entanto, classificando-a de 

maneira sistemática, para compreendê-la, separando a 

intervenção sobrenatural divina em três tipos de 

milagres: 

Milagres Transcendentes: São aqueles eventos que 

vão contra as leis da física e dimensões espaços-

temporais do universo. Dentro desses milagres, está a 

criação do Espírito, do céu, do inferno e o próprio 

estabelecimento do universo. Basicamente, aqui estão 

categorizados os milagres da criação inexplicáveis e que 

estão fora do poder humano, que foram jogados na 

aleatoriedade pela física quântica e certa parte da 

ciência pós-moderna; 

Milagres Transformacionais: São aqueles eventos que 

mostram Deus intervindo em algo já criado, o que seria 

impossível e demoraria bilhões de anos para 

estruturação e ainda cairia em probabilidade 

microscópica de ocorrer o planejado, Deus intervém 

com Sua mão poderosa (mais uma vez, uma metáfora 

como dito acima, pois Deus é Espírito) para criar 

oceanos e continentes, a fim de proporcionar as 

condições para a existência da vida (lá vai mais 

sugestões de leitura: Teoria da deriva continental, 

elaborada por Alfred Wegener, em 1913, O Ajuste Fino 

do Universo, livro pela editora Ultimato, escrito pelo 

gigante da apologética, e um dos meus escritores 

favoritos, Alister McGrath, e o próprio livro A Origem 

das Espécies, de Charles Darwin, que é uma excelente 

leitura para o tema). 

Milagres Sustentadores: São a própria sustentação das 

leis, em um mundo que tende ao caos e à desordem, e 

estou falando de cálculos físicos e regras estabelecidas, 

não falsa teoria de conspiração (sugiro estudarem 



 

50 Nº 2 

também fundamentos da termodinâmica, por Van 

Wylen). A própria existência do universo é um grande 

milagre, fora, claro, a intervenção e salvação por meio 

de Cristo, como está escrito em Colossenses 1:17: “E 

ele é antes de todas as coisas, e todas as coisas 

subsistem por ele.” 

O “grau de ocorrência” desses milagres está disposto 

acima em ordem decrescente, ou seja, milagres 

transcendentes estão raríssimos, mais ocorrentes na 

Criação. Já os transformacionais ocorrem em momentos 

específicos conforme a necessidade estabelecida por 

Deus. Já os sustentadores, estão ativos a todo o 

momento, praticamente. 

Estamos caminhando para o final do artigo, mas ainda 

estamos longe do final. Isso foi um grande paradoxo. 

Existem, ainda, alguns conceitos importantes sobre a 

teoria da terra antiga que precisam ser ditos: 

As leis físicas são consideradas uma constante imutável 

por Deus, exceto, salvaguardo, um milagre 

transformacional. Desde antes do pecado de Adão, a 

segunda lei da termodinâmica já estava ativa. Além 

deste parâmetro, é bom citar que a teoria da terra antiga, 

aborda, no modelo Dia-Era, uma base de integração 

construtiva, que é o que eu disse no começo da nossa 

sequência de artigos: buscam integrar os milagres da 

Bíblia, e explica-los na medida do possível, pelas leis 

criadas pelo próprio Deus. Não apenas o milagre, mas a 

estrutura da Criação. A ideia da teoria da terra antiga é 

facilitadora: utilizar ciência para que possamos confiar 

no Senhor, e reconhecê-Lo em sua grande Criação. Isso 

pode soar um tanto quanto “Tomé”, algo como “ver 

para crer”. Porém, posso dizer que nem mesmo nós, que 

temos o Espírito Santo todos os dias, temos um décimo 

da fé de Tomé, que buscou morrer por Cristo. Porém, 

isso é outro assunto.  

A posição de integração construtivista não nega que 

haverá conflitos entre fé e ciência, mas sim, busca 

minimizar os mesmos, e quando não houver 

conciliação, aponta para a fé.  

Agora, irei citar nove bases bíblicas para a teoria da 

terra antiga: 

1- Eventos do Sexto dia: nesse dia, Adão teve 

tempo de enumerar e nomear cada um dos 

animais, bem como cuidar do jardim, se 

alimentar, entre outras funções, logo, levaria 

anos para tal trabalho, no mínimo; 

2- Continuação do Sétimo dia: diferente dos 

outros seis, Moisés não retrata que teve dia e 

manhã no sétimo dia. Em Salmos 95, João 5 e 

Hebreus 4, vemos que o dia de descanso 

permanece até hoje, logo, isso nos leva a crer 

que o dia sétimo, bem como os demais, podem 

ser considerados como eras, não dias. Se o 

sétimo dia se estende por milhares de anos, mas 

também é finito, subentende-se que os demais 

dias, seguem mesma lógica; 

3- Diferenças referenciais de tempo: o tempo de 

Deus não é o nosso - Ele é atemporal. Salmo 

90:4 torna de conhecimento público que mil 

anos, para Deus, são como um dia; 

4- A eternidade de Deus comparada: mais uma 

vez, se apoiando na questão figurativa e 

metafórica, há a diferença de linguagem entre 

Moisés e Deus; 

5- Afirmações sobre a antiguidade da terra: 

tanto Habacuque quanto Pedro declaram que a 

terra é antiga, existente há muito tempo. Esse 

não é um bom argumento, definitivamente, 

afinal, muito tempo não significa exatamente o 

tempo citado pelo tempo da teoria; 

6- Dias numerados, não 24 horas: mais uma vez, 

retornamos à argumentação dos vários sentidos 

de Yom, retornando para a interpretação de que 

Yom pode significar longos períodos também; 

7- Analogias do Shabbat e do descanso de Deus: 

um argumento um tanto repetitivo, afinal, a 

continuação do sétimo dia já está no segundo 

argumento; 

8- Derramamento de sangue para expiação: 

esse argumento vem para se contrapor à questão 

da imortalidade antes da Queda, dizendo que a 

morte já ocorria nos animais, pois, em longos 

períodos, a morte é inevitável para manutenção 

da vida. Se só o sangue de Cristo é a expiação - 

o cenário da purificação por sangue não pede 

que animais também sejam imortais, mas sim, 

que Cristo veio para salvar o homem; 

9- Declarações de tarde e manhã são transições: 

voltamos para múltiplo e metafórico 

significado de dia e manhã, que podem 

significar períodos mais longos, assim como os 

dias. 

Outros últimos pontos importantes para a teoria da terra 

antiga, é que ela não rejeita a evidência dos fósseis, 

antes, reforça que Gênesis 1-2 trata-se da introdução de 

diversas espécies, por eras, que foram modificando-se 

até o período humano. Por quê? Bom, preparação das 

eras, estrutura do solo, formação de habitat natural, tudo 

entra no quesito dos milagres sustentadores. Além disso 

tudo, a teoria da terra antiga também aborda temas 

como extinção em massa, depósito de minerais feitos 



por microorganismos durante milhões de anos, tudo 

com extrema maestria e conhecimento. A teoria também 

aceita dilúvio de Noé como uma realidade palpável e 

contabiliza questões físicas que dão base para sua 

existência. Para mais detalhes, sugiro não só a leitura do 

livro base de nossas referências, como também o livro 

“Questão de Dias”, do autor Hugh Ross. Para mais 

informações sobre esses temas, dedicação e estudo são 

fundamentais. Estamos aqui, apenas como facilitadores, 

oferecendo os primeiros passos nessas teorias. 

Podemos observar uma base científica muito mais 

sólida nessa teoria, porém, há ainda outras ainda mais 

profundas nesse quesito a serem analisadas. Também 

pudemos observar que essa teoria é mais uma que não 

sai do escopo teológico, antes o reforça. Que Deus, 

Criador dos céus e da Terra, seu Filho, nosso advogado 

Fiel e Cordeiro de Deus, justo e compassivo, e seu 

Espírito Santo, nosso conselheiro e amigo fiel, que tem 

ciúmes de nós, nos guiem em nossos estudos e 

fortaleçam nossos corações na sua verdade. Amém! 

 

Sthaner Mendes de Sousa, 26 anos, 

é membro da Primeira Igreja 

Presbiteriana de Barretos-SP, 

licenciado em Ciências Biológicas, 

pelo IFSP – campus Barretos-SP. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

52 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

53 Nº 2 

ivemos um momento atípico. A atual pandemia 

do coronavírus pode muito bem ser descrita 

como um Cisne Negro [1], evento totalmente 

imprevisível, relativamente raro e com um potencial 

enorme de impacto na forma como vivemos. 

Diante do enorme potencial de contágio desse vírus, 

inúmeras medidas foram tomadas ao redor do mundo, 

tais como: uso de máscaras, isolamento social, 

isolamento vertical, quarentena, etc. Essas medidas, em 

maior ou menor grau, têm uma série de impactos no 

âmbito dos direitos fundamentais. 

No campo da liberdade religiosa, objeto de minha 

análise neste texto, proliferaram-se decretos de toda 

ordem, muitos dos quais abusivos, inconstitucionais e 

desproporcionais. Como veremos, em alguns 

municípios, chegou-se ao absurdo de até mesmo cultos 

transmitidos on-line serem interrompidos por agentes 

públicos. 

O objetivo desse texto, à luz do cenário atual, é situar 

irmãos de todo Brasil sobre algumas medidas 

governamentais e avaliar até que ponto a liberdade 

religiosa pode ser restringida. A partir dessas 

considerações, o presente artigo irá tecer 

recomendações de caráter geral às igrejas no cenário 

atual. 

Alguns exemplos de abusos contra a liberdade 

religiosa 

No dia 02/04/2020, em Forquilhinha/SC, uma 

guarnição policial, com fundamento no Decreto nº 

515/2020, orientou a interrupção de um culto doméstico 

realizado por cinco pessoas da mesma família. Esse 

caso absurdo tomou proporção nacional, fazendo com 

que o Governador de Santa Catarina revisse suas 

posições. 

Já, no dia 24/03/2020, na cidade de Poços de 

Caldas/MG, agentes públicos interromperam o culto de 

uma igreja anglicana. [2] Na ocasião, apenas cinco 

pessoas estavam presentes no interior da igreja, que 

estava de portas fechadas. A atuação dos agentes 

públicos foi fundamentada no Decreto Municipal de nº 

13.286/2020, que foi modificado pelo Decreto nº 

13.288/2020, para vedar, por prazo indeterminado, a 

abertura e o funcionamento de todo e qualquer 

estabelecimento, inclusive de natureza religiosa (art. 7º, 

§ 2º, Decreto nº 13.286/2020). 

Um último caso, para exemplificar a proliferação de 

decretos abusivos e a consequente atuação abusiva de 

agentes públicos, ocorreu na cidade de João 

Monlevade/MG. No dia 26 de março de 2020, os 

pastores Jésus Junio Silveira Reis e Nathalia Batista 

Napoleão, líderes da Igreja Servindo a Cidade, estavam 

no interior do templo, com a filha do casal e com um 

voluntário da instituição, quando fiscais do Município 

e, posteriormente, policiais militares chegaram, 

determinando o fechamento do local. [3] Os agentes 

públicos justificaram a determinação com base no 

Decreto Municipal de nº 031/2020, que estabeleceu a 

suspensão das atividades religiosas, enquanto perdurar 

a situação de emergência causada pelo coronavírus (art. 

6º). 

Esses são apenas alguns exemplos de violação à 

liberdade religiosa que se proliferaram por todo o país. 

Diante disso, o que igrejas, líderes e membros precisam 

saber? É isso que será abordado a seguir. 

Considerações jurídicas 

Em primeiro lugar, o direito à liberdade religiosa é 

resguardado em nossa Constituição no art. 5º, inciso VI, 

conforme segue:  

“é inviolável a liberdade de consciência e de crença, 

sendo assegurado o livre exercício dos cultos religiosos 

e garantida, na forma da lei, a proteção aos  

locais de culto e a suas liturgias”.  

Assim, trata-se de um direito  

constitucionalmente protegido, o  

qual, não pode ser abolido nem  

mesmo através de Emenda à  

Constituição, nos termos do  

art. 60, §4º, inciso IV, da  

Constituição da  

República.  

 

Além disso, é 

importante observar 

que os direitos 

elencados como 

fundamentais, 

também chamados 

de princípios, não 

estão sujeitos a uma 

hierarquia prévia, ou 

seja, da perspectiva 

puramente 

constitucional, todos 

eles possuem o 

mesmo peso e grau 

de importância. 

Assim, saúde e 

liberdade religiosa, 

dois direitos  

V 



 

54 Nº 2 

fundamentais em debate no contexto do coronavírus, 

têm igual valor dentro do status constitucional em tese. 

Dito isso, cabe ressaltar que nenhum direito é absoluto, 

nem mesmo aqueles que estão elencados no rol de 

direitos fundamentais. Direitos fundamentais podem ser 

restringidos num caso concreto, sempre que entrarem 

em colisão com outro direito fundamental.  

Assim, tendo em vista o estágio da pandemia do 

coronavírus (direito à saúde), é constitucionalmente 

defensável restrições ao direito à liberdade religiosa. 

Todavia, qualquer restrição dessa monta deve preservar 

o núcleo essencial do direito fundamental restringido.  

Aliás, a própria Constituição prevê dois casos de 

restrições dessa natureza, como se vê: estado de defesa 

(art. 136, especialmente o inciso I, alínea “a”, do §1º) e 

o estado de sítio (arts. 137 ao 139, especialmente art. 

139, inciso IV). Assim, a própria Carta Magna já dispõe  

sobre situações excepcionais, que justificam  

restrições ao direito da igreja se reunir. 

Além disso, o Pacto Internacional sobre Direitos 

Civil e Políticos, do qual o Brasil é signatário, e 

que   possui   força   supralegal   (acima   da   lei),  

dispõe  no  art.  18,  número  3,  o seguinte: “A  

liberdade   de   manifestar   a   própria  

religião   ou   crença   estará  sujeita     

apenas  à limitações previstas em  

lei  e  que  se  façam  necessárias     

para   proteger  a  segurança,  a  

ordem,   a   saúde   ou   a   moral    

públicas   ou   os   direitos   e  

liberdades das demais 

pessoas.” 

Perceba   que   as  limitações  à  

liberdade  de  manifestar a religião  

devem      obedecer      os      seguintes  

requisitos: a) estar previstas na  lei e  

b)   ser   necessárias   à   proteção   da    

segurança, ordem  e saúde   públicas    

ou  da  moral  e  das  liberdades  e       

direitos fundamentais de outrem.   

Com   isso,   mesmo   diante  das  

emergências     públicas     mais  

graves,     os     Estados     que  

interfiram com a liberdade da  

pessoa    de    expressar    suas  

crenças   e   convicções  têm  

de  justificar  as  suas  ações,  

com  o  fito  de  atender  aos  

requisitos                    acima  

especificados. 

Esse diploma internacional vai ao encontro da 

Constituição da República Federativa do Brasil, que 

afirma no art. 5º, inciso II, que “ninguém será obrigado 

a fazer ou deixar de fazer alguma coisa senão em 

virtude lei”. Assim, fora o estado de defesa e de sítio, 

ambos com previsão constitucional, qualquer restrição 

ao direito fundamental em comento deve ter previsão 

legal. 

Diante disso, posso ouvir o questionamento de muitos, 

mais ou menos nos seguintes termos:  

 

– “Até aqui eu entendi que é possível restringir o direito 

da igreja se reunir no templo. Mas, Isaac, um decreto 

pura e simplesmente pode determinar a suspensão dos 

cultos?”.  

Eis a minha resposta: NÃO, NUNCA, JAMAIS! 

Apenas a lei ordinária, aprovada pelo Poder Legislativo, 

pode restringir temporariamente esse direito. Decretos 

decorrem do Poder Regulamentar e, com exceção do 

Decreto previsto no art. 84 da Constituição Federal, não 

inovam na ordem jurídica. O Regulamento, expedido 

por meio de Decreto do chefe do Poder Executivo, 

orienta a fiel execução da lei, mas não extrapola seus 

limites, como regra. 

Assim, prefeitos e governadores podem expedir seus 

decretos, desde que estejam atuando dentro do âmbito 

de uma lei ordinária aprovada anteriormente em suas 

respectivas casas legislativas. Jamais um decreto deve 

extrapolar os limites dados pela lei. 

 

Considerações finais e conclusão 

Como vimos, o Direito permite limitações à liberdade 

de culto, mas tais limitações precisam ser mínimas, 

justificadas, previstas em lei, necessárias para 

proteger a saúde pública, não arbitrárias, 

transparentes, não discriminatórias e temporárias. 

Também vimos que essa limitação não pode atingir o 

núcleo essencial do direito restringido. 

Nesse cenário, a proibição de realização de cultos é 

inconstitucional, já que fere o direito à liberdade de 

culto em sua essência. Todavia, entendo ser justificável 

a restrição desse direito na forma de transmissão on-line 

ou de limitação do número de participantes a fim de se 

evitar maiores aglomerações, visando proteger a saúde 

pública. 

Orientamos as igrejas, onde quer que seja proibida a 

realização de cultos, o aconselhamento pessoal ou o 

desenvolvimento da atividade social da igreja, a 

impetrarem mandado de segurança contra medidas 



 

55 Nº 2 

abusivas de autoridades públicas. Cabe lembrar que, 

historicamente, o Estado é o maior violador de direitos 

fundamentais, e que em momentos de crise ele acaba se 

agigantando e, muitas vezes, restringindo 

paulatinamente as liberdades individuas e coletivas, 

como bem observou o professor americano Robert 

Higgs. [4] 

Por fim, onde quer que o direito ao culto tenha sido 

preservado, ainda que de forma restrita (desde que 

justificável), creio que seja necessária a obediência aos 

decretos do poder público, mesmo aqueles não 

amparados em lei, por amor à preservação da vida. 

Penso que, ao cuidar da nossa saúde e da saúde da 

coletividade, estamos cumprindo o sexto mandamento 

e, com isso, glorificando o nosso Deus. 

 

Isaac Henrique da Silva Mello é 

contador (CRC/RS 80.766) e 

advogado (OAB/RS 102.496); Pós-

Graduando em Advocacia Tributária 

na Escola Brasileira de Direito 

(EBRADI); Coordenador da 

Associação Nacional dos Juristas 

Evangélicos (ANAJURE) no estado do Rio Grande do Sul; 

Membro da Associação Brasileira de Contribuintes; 

Presbítero na Igreja Evangélica Assembleia de Deus Distrito 

Partenon, em Porto Alegre/RS.  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NOTAS 

[1] Referência ao livro A Lógica do Cisne Negro, cujo autor é 

Nassim Nicholas Taleb. 

[2] Link disponível em: 

https://www.facebook.com/watch/?v=584466412141011 

[3] Link disponível em: 

htps://drive.google.com/file/d/1BOCMWGJVgZDgKCh-

VGYItvyL9u2f5l_q/view 

[4] Referência ao livro Crisis and Leviathan: critical episodes in the 

growth of American Government. Nesse livro, Robert Higgs 

demonstra, através da história americana, como o governo tende a 

crescer sua atuação em tempos de crise, suprimindo paulatinamente 

as liberdades fundamentais. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

56 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Como a água está para o peixe, o feminismo está para 

o mundo em que vivemos! Ele está em toda parte ao 

nosso redor.” [1]  

u sou uma jovem de 28 anos, que cresceu em 

uma sociedade moldada pelo pensamento 

feminista. Se, aos 22 anos de idade, alguém 

tivesse me perguntado o que é feminismo, eu 

certamente não saberia responder, pois, embora ele já 

fosse predominante naquela época, eu nunca tinha 

ouvido esse termo. Hoje, é basicamente impossível uma 

mulher jovem ou adolescente nunca ter ouvido falar 

desse movimento. Mas, como mulheres cristãs, 

precisamos ter maturidade para refletir à luz da Bíblia 

sobre tudo o que vemos, lemos e ouvimos, tendo o 

cuidado de não abraçarmos movimentos e ideologias 

que surgem só porque são populares, ou parecem 

atrativos.  

Se você fizer uma rápida pesquisa sobre o que é o 

feminismo, encontrará basicamente a seguinte 

definição: “o feminismo é um movimento que defende 

a igualdade de direitos entre mulheres e homens”. Esta 

é uma definição bem geral e, a princípio, não parece 

contrariar aquilo que cremos enquanto cristãs, pois a 

Bíblia nos mostra que, em determinados aspectos, 

homens e mulheres são iguais (Gênesis 1:26-27). Mas, 

a  Bíblia  não  para  por  aí,  ela  diz  que, se por um lado,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

homens e mulheres são iguais, por outro, eles são 

diferentes porque Deus deu a eles propósitos diferentes 

(Gênesis 2:18; Gênesis 3:20). Vamos falar melhor sobre 

isso mais adiante. 

À primeira vista, o feminismo parece propor uma 

igualdade entre homens e mulheres, contudo, a 

realidade é que sua proposta central é desconstruir 

qualquer ideia de feminilidade. Segundo prega o 

feminismo, ao longo da história, o conceito de 

feminilidade tem sido usado para oprimir e impor às 

mulheres uma condição de inferioridade. Muitas vezes, 

o feminismo acusa a Bíblia de promover a opressão 

contra a mulher por meio de ensinamentos como a 

submissão, o casamento, entre outros. Para que não 

sejamos enganadas, precisamos ter bem claro em nossas 

mentes no que o feminismo se opõe à Bíblia. 

O papel da mulher 

O feminismo afirma que o casamento, a família e os 

papéis sociais, desempenhados por homem e mulher, 

foram impostos pelo machismo. Mas, como cristãs, nós 

não cremos assim, pelo contrário, cremos que estes 

papéis foram idealizados por Deus desde a criação do 

mundo. 

“Disse mais o Senhor: Não é bom que o homem esteja 

só: far-lhe-ei uma auxiliadora que lhe seja idônea” 

E 



 

57 Nº 2 

(Gênesis 2:18). Tudo o que Deus havia feito era bom, 

mas Deus disse que não era bom que Adão estivesse 

sozinho no jardim. Ele precisava de alguém, uma 

companheira que o auxiliasse, por isso Deus designou a 

mulher para ser sua auxiliadora. 

Em nossa cultura, o termo auxiliar remete a algo 

inferior, com menos valor, contudo, não é assim que 

Deus vê. Ser auxiliador é algo tão valioso que o próprio 

Deus em diversas passagens bíblicas se designa como o 

auxiliador do seu povo [1]. Deus não criou a mulher 

para exercer um papel menos importante, mas um papel 

por meio do qual ela pudesse refletir sua glória.  

Igualdade x diferenças 

Deus criou a mulher para ser uma auxiliadora idônea. 

Isto significa “alguém correspondente, igual”. Homens 

e mulheres são iguais porque possuem a mesma 

essência, compartilham da mesma raça e carregam a 

imagem e semelhança de Deus. Por outro lado, ao criar 

Eva, Deus também criou o casamento, a família e 

designou os papéis que cada um deles deveria cumprir. 

Nesse sentido, homens e mulheres são diferentes, pois 

possuem diferentes papéis. Ao homem, Deus deu o 

papel de liderar, cuidando e protegendo, enquanto à 

mulher Deus deu o papel de auxilia-lo nessa missão. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Independência, já! 

O feminismo prega que a mulher deve ser 

independente e considera o casamento um 

retrocesso, porque, ao se casar, a mulher se 

torna dependente do homem. Porém, a Bíblia 

diz que “No Senhor […] nem a mulher é 

independente do homem, nem o homem, 

independente da mulher” (1 Coríntios 11:11). 

Deus dotou o homem e a mulher com dons 

diferentes para que, juntos, pudessem cumprir 

a missão de crescer, multiplicar e cultivar a 

terra. Deus não nos criou para sermos 

independentes uns dos outros, mas 

complementares, para juntos construirmos 

uma sociedade mais saudável para todos. 



 

58 Nº 2 

Meu corpo, minhas regras 

O feminismo tem uma máxima que diz “Meu corpo, 

minhas regras”. Com isso, defende que a mulher tem 

total autonomia sobre o seu corpo. Ela pode fazer o que 

bem entender com ele e não deve nenhuma satisfação a 

ninguém quanto a isso. Mas, a Bíblia mostra uma visão 

totalmente diferente sobre isso: “Acaso, não sabeis que 

o vosso corpo é o templo do Espírito Santo, que habita 

em vós, proveniente de Deus, e que não sois de vós 

mesmos? […] glorificai, pois, a Deus no vosso corpo, e 

no vosso espírito, os quais pertencem a Deus.” (1 

Coríntios 6:19,20). Para Deus, o nosso corpo não nos 

pertence, pertence a Ele, e, por isso, é Ele quem 

estabelece as regras que devemos seguir. Ao declarar 

“meu corpo, minhas regras” as mulheres negam a 

autoridade de Deus sobre suas vidas. 

Submissão 

É muito comum ouvir feministas dizendo que a Bíblia é 

um livro machista porque fala de submissão. Aliás, a 

submissão é uma palavra que as feministas não gostam 

de ouvir, nem de longe! A Bíblia, por outro lado, não vê 

a submissão como algo ruim, muito pelo contrário! A 

submissão é uma das expressões mais lindas do amor 

que temos por Deus, pois Jesus, sendo Deus se 

submeteu ao Pai em todas as coisas e foi obediente até 

a morte e morte de cruz (Filipenses 2:8; 1 Coríntios 

15:28). Ele é o maior exemplo de submissão que a 

Bíblia nos dá e devemos nos espelhar em sua atitude de 

humildade. Exercer a submissão de modo nenhum torna 

a mulher inferior, muito pelo contrário, ao fazermos isso 

nos tornamos mais parecidas com Jesus. A submissão 

não é um castigo, mas um privilégio de Deus para nós! 

Machismo e opressão 

Nesse ponto, é importante ressaltar que não há como 

negar que a opressão e o machismo contra a mulher 

existem - reconhecer isso não faz da mulher uma 

feminista. O ideal bíblico sempre foi uma liderança 

amorosa e humilde por parte do homem e uma 

submissão alegre e gentil por parte da mulher. Porém, 

esse ideal foi subvertido quando o pecado entrou no 

mundo. O pecado produziu um desequilíbrio no 

ambiente e nas relações harmoniosas criadas por Deus. 

O machismo e a opressão contra as mulheres são 

resultados desse desequilíbrio. 

Como cristãs, devemos nos posicionar contra os abusos, 

a discriminação, as injustiças; não somente contra a 

mulher, mas contra todos, pois diante de Deus, homens 

e mulheres são dignos de cuidado e respeito. Onde 

houver erros eles devem ser combatidos, e onde houver 

injustiças elas devem ser denunciadas.  

A submissão não significa sujeição cega a tudo e a 

todos, não significa sujeição a maus tratos, desrespeito 

ou qualquer tipo de violência. Pois, a mulher, assim 

como o homem, é Imago Dei, isto é, portadora da 

imagem de Deus, o que atribui-lhe senso de dignidade e 

valor, e esse senso precisa ser preservado.  

Além disso, é preciso ressaltar que, conquanto o 

casamento e a maternidade sejam aspectos importantes 

da feminilidade, é preciso ter em mente que a 

feminilidade não se restringe a eles. Caso contrário, 

teríamos que afirmar que somente as mulheres casadas 

e as que têm filhos exercem a feminilidade. Nesse caso, 

o que seria das solteiras, das que tem vocação para o 

celibato, das mulheres estéreis, viúvas e outras mulheres 

que, por algum impedimento físico, não podem se casar 

ou ter filhos?  

Em seu cerne, a feminilidade bíblica é cultivada através 

do relacionamento com a Palavra de Deus – na verdade, 

este é o cerne. Quanto mais nos dedicamos em conhecer 

a Deus por meio de Sua Palavra, mais nos tornamos 

quem Ele nos projetou para ser; e à medida em que nos 

tornamos quem Ele nos projetou para ser, nossa 

feminilidade vai sendo lapidada. 

Portanto, a ausência de casamento e filhos não deve 

levar uma mulher a crer que ela é menos (biblicamente) 

feminina. Independentemente do seu estado civil, em 

primeira instância, o que torna uma mulher mais 

feminina é sua submissão à Palavra de Deus. E é 

perfeitamente possível que mulheres solteiras, viúvas e 

estéreis exerçam a feminilidade bíblica de forma tão 

eficaz – embora em diferentes aspectos – quanto aquelas 

que desfrutam da companhia de seus maridos e filhos. 

Contudo, sim, à luz das Escrituras, casamento e filhos 

são dons desejáveis que não podem e não devem ser 

menosprezados, pelo contrário.  

Feminina ou feminista? 

Não há como abraçar 100% a Bíblia e 100 % o 

feminismo, pois, eles caminham em direções totalmente 

opostas. O feminismo é uma ideologia, uma lente por 

meio da qual homens, mulheres e, até mesmo, toda uma 

sociedade, passa a enxergar o mundo, o que o torna um 

caminho muito perigoso. Sabemos que, enquanto 

cristãs, nossas lentes devem ser as Escrituras e não 

ideologias e filosofias humanas.  

O discurso feminista exige uma igualdade total entre 

homens e mulheres, anula os papéis designados por 

Deus para homens e mulheres e relativiza o casamento 



 

59 Nº 2 

e a família – que é o núcleo que Deus estabeleceu para 

a construção da sociedade. 

Deus nos criou para sermos um tipo de mulher muito 

diferente daquele que o feminismo diz que devemos ser, 

por isso, não podemos deixar que essa ideologia dite a 

nossa conduta. Como disse Elisabeth Elliot:  

“O fato de ser mulher, não me torna um tipo diferente 

de cristão. Mas, o fato de ser cristã, me faz um tipo 

diferente de mulher.”  

Devemos ser um tipo diferente de mulher, e para isso a 

nossa conduta deve estar pautada nas Escrituras.  

“E não vos conformeis com este século, mas 

transformai-vos pela renovação da nossa mente, para 

que experimenteis qual seja a boa, agradável e perfeita 

vontade de Deus”, (Romanos 12:2). Por meio de uma 

mente renovada, Deus nos capacita para que não 

sejamos levadas pela “onda” do feminismo! 

No Amor de Cristo, 

 

Prisca Lessa, 28 anos, formada em 

Teologia, atua na área de ensino e 

aconselhamento e tem se dedicado ao 

ministério de mulheres. Escreve no 

blog Teologia para Mulheres. 

Membro da Igreja Presbiteriana do 

Brasil.  

 

NOTAS 

[1] do livro Feminilidade Radical, da autora Carolyn McCulley. 

[2] Veja Dt 33:29; Sl 33:20; 70:5; 115:9-11. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



rédéric Bastiat (2010) estabelece a origem primeira da ordem social 

em Deus: Ele é o autor da vida. Pode parecer ao leitor cristão algo 

bastante óbvio, mas Bastiat (2010), em seu combate ao Iluminismo 

Francês, que Himmelfarb (2011) terá como o império ideológico da Razão, 

está realizando uma inversão completa do espírito revolucionário: a 

sociedade humana não é produto direto de um contrato social e não nasce das 

reflexões abstratas dos philosophes, não sendo determinada de cima pra 

baixo, mas começa num substrato anterior a toda a sociedade e a toda a teoria. 

A partir da vida humana, limitada por sua própria natureza, emergem as 

demandas básicas por sobrevivência, nutrição e desenvolvimento individual. 

Nessas limitações está inserido um apelo por crescimento: o corpo luta para 

se manter e fortalecer e a mente tem sede de conhecimentos úteis e daqueles 

dotados de significado. Para estes últimos, precisar voltar-se sempre à própria 

origem, que é o Criador, e através dEle dar sentido ao mundo e a si mesma. 

Algo de Bastiat (2010) se assemelha ao conceito de Mandato Cultural, 

estabelecido em Gênesis 2:15 (“E tomou o Senhor Deus o homem, e o pôs no 

jardim do Éden para o lavrar e o guardar.” [ACF]), e definido por 

Guilherme de Carvalho como “a ordem divina para que o homem explore de 

forma criativa e responsável os recursos da criação e recubra a natureza criada 

com uma ‘segunda natureza’ [...], agindo como mordomo e vice-rei 

cósmico.” (2009, p. 67-68), pois nosso autor insere no conceito de vida a 

divina ordem de “preservá-la, de desenvolvê-la e de aperfeiçoá-la” 

(BASTIAT, 2010, p. 12), e isso significa que somos chamados a cuidar da 

Criação, que é a base material para nosso desenvolvimento vital e espiritual: 

a vida humana será identificada com o corpo individual, a ser nutrido e 

protegido; o apelo ao desenvolvimento das faculdades mentais e a sua 

concretização na realidade demandarão certo nível de liberdade de ação; e, 

enfim, para a realização das finalidades anteriores, o indivíduo terá que dispor 

de propriedade, geralmente compartilhada com outras pessoas engajadas com 

ele em alguns desses propósitos. As pessoas, as suas liberdades e as suas 

propriedades, no conjunto da vida comum, com suas demandas e 

necessidades individuais e compartilhadas, se organizarão ao redor do que se 

chama  de  Lei,  que  impõe  os  limites  necessários  para  que  cada  indivíduo,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

grupo familiar e comunidade 

consigam bem progredir pelo 

correto manejo das necessidades 

humanas frente à Criação. 

É no contexto imediatamente pós-

Queda que Deus estabelece os 

rudimentos da vida em sociedade: 

no seio da família de Adão 

encontramos de pronto a esfera 

religiosa e ritual e a esfera 

produtiva, ambas reforçando 

aspectos da individualidade e da 

propriedade, pois Caim tem inveja 

da oferta de seu irmão, Abel, e do 

tipo de aceitação que este teve 

perante o Criador por meio do 

sacrifício das primícias de seu 

rebanho. É, pois, do primeiro 

homicídio, em Gênesis 4, que 

Deus verbaliza a primeira lei a 

proibir esse tipo de violência 

contra a vida, e é para proteger-se 

do anseio vingativo de seus 

familiares que Caim se escondeu 

atrás do “recinto murado” 

(Gênesis 4:17: “cidade”, do 

hebraico “‘îr”, que é uma área 

protegida por muros). Isso sugere 

que a primeira cidade nasce e se 

governa a partir do imperativo da 

proteção contra criminosos 

homicidas e ladrões. A sociedade 

humana, enfim, se encontra 

ordenada  de  maneira  rudimentar  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

F 



 

62 Nº 2 

nesse cenário: há uma centralidade do culto religioso, que se paganiza na 

descendência de Caim, e temos as garantias da individualidade e da 

propriedade, sustentadas pela validação da defesa da vida e, portanto, de suas 

bases materiais. 

O que podemos observar, até o capítulo 5 de Gênesis, é que, conquanto a 

cidade pareça ter sido concebida como um tipo de mecanismo de regulação 

da violência, conforme já demonstrado por Maurício Righi (2017), o 

desenvolvimento do poder citadino, que é o poder político formal, palaciano, 

com sua própria corte sacerdotal, é proporcional ao decréscimo do poder que 

Paolo Prodi (2017) chamará de carismático: não vemos tendo espaço nas 

cidades caínicas a manifestação direta de Deus, contrariamente ao contexto 

pastoril de Abel e de seu irmão, Sete. Gênesis 4, ao destacar a rejeição do 

Senhor para com a oferta de Caim, o homicida, estabelece um princípio que 

percorrerrá toda a posterior história de Israel: Deus não está submetido ao 

mais poderoso, por isso também Ele não quer entrar pelas muralhas de Caim. 

Há, aqui, o gérmen do que será a divisão entre o poder burocrático-

institucional e aquele de origem carismática. 

Da entrega da Lei ao Povo de Israel no Sinai, um evento emblemático se 

sucede. Em Números 11:25-29, os anciãos e Moisés estão reunidos dentro da 

Tenda, representação incipiente do que será o complexo Templo-Palácio na 

Jerusalém de Davi, onde, sob a unção mosaica, os líderes do povo profetizam 

durante um tempo e, cessando, descobrem que dois anciãos que não estavam 

na Tenda, Eldade e Medade, seguem profetizando no meio do acampamento, 

entre as pessoas comuns. Procuram censurá-los, mas Moisés os defende: 

“Quem dera que todo o povo do Senhor fosse profeta, e que o Senhor pusesse 

o seu espírito sobre ele!” (ACF). Para Prodi (2017), aqui está sinalizada uma 

emergência do poder carismático, do Deus Vivo que pode agir onde bem 

entender e independentemente do poder do Templo e do Palácio. Soma-se a 

isso o conceito de Aliança, estabelecido na ocasião imediatamente anterior 

da entrega da Lei: a ideia hebraica de Aliança coloca a origem da Lei no 

Criador, no Transcendente, separando-a do Estado e sob o domínio de um 

Deus Vivo, pessoalmente comprometido com a obediência de Seus estatutos, 

estando sob Seu juízo os sacerdotes, os reis e os homens comuns, igualmente. 

Quando Bastiat (2010) compreendeu as raízes transcendentais da Lei, ele 

estava acessando uma tradição que começou no Sinai. 

Nos demais povos do Oriente Médio e no Egito, contudo, o rei era uma 

manifestação da divindade, tomando para si o arbítrio máximo sobre questões 

religiosas e políticas. Isso significa que não havia nenhum poder fora do 

Palácio e de seu Templo e nada que pudesse frear as ações do monarca. Em 

Israel, com a Lei destacada do Estado e posta no Deus Transcendente, o rei 

se fazia um ministro da Lei, e não a sua fonte, Lei essa que se manifestava de 

modo indepentente no Templo. Lembro que nenhum líder político de Israel 

foi aprovado quando tentou apropriar para si funções sacerdotais. Porém, o 

complexo Templo-Palácio representa o poder que chamamos de burocrático-

institucional, estabelecendo o Estado de Israel dentro desse binômio. A 

verdadeira divisão de poderes israelita acontece entre o Estado e o poder 

carismático dos Profetas. Os Profetas, reconhecendo que Deus é um Deus 

Vivo e que Sua Lei está acima do Estado, vinham de fora da instituição 

burocrática, do povo comum, e falavam em nome do Senhor inclusive contra 

os reis, apontando suas transgressões e, com base nos valores eternos da 

Aliança, estabelecendo juízos. Também criticavam o sistema sacerdotal, 

quando este se desvirtuava, além 

de exortarem o próprio povo a 

uma mudança de conduta, se Deus 

lhes conduzisse para tal. Noutros 

termos: tendo em vista os perenes 

estatutos do Sinai e em 

perspectiva as antigas promessas 

de bênção à nação, os Profetas não 

se rendiam à política do momento, 

aos interesses imediatos dos reis. 

Mantinham Israel sempre a se 

lembrar de sua identidade, do que 

aliançaram com Deus e do que os 

aguardava, alimentando a 

esperança. 

Como diz Prodi (2017), e bem 

podemos saber pelo Novo 

Testamento, a Igreja é uma Nação 

de Profetas, e é da Igreja que o 

sistema hebraico de divisão entre 

poder burocrático-institucional e 

poder carismático entra no 

Ocidente via Império Romano 

como a conhecida divisão Estado 

e Igreja. Assegurando, ao afirmar 

que “Jesus Cristo é o Senhor” 

(Filipenses 2:11 [ACF]), sua 

própria soberania enquanto Reino 

de Deus, a Igreja se negou a adorar 

a César, pagando preço de sangue, 

mas podendo manter a sua 

identidade profética: anunciar o 

Evagelho de Salvação na 

expectativa da Volta de Jesus. 

Independente, pôde mostrar a 

todos que o imperador não era 

divino, tomou para si os bebês que 

os romanos abandonavam nas 

colinas para serem comidos por 

lobos, deu espaço humanizador 

para os escravos dos patrícios de 

Roma e deu a algumas mulheres a 

posição honrada de diaconizas. 

Assim, junto da proclamação da 

Boa Nova, tentou viver os valores 

do Reino, transformando toda a 

estrutura do Ocidente de baixo pra 

cima. 

O resto da história conhecemos. A 

posterior disputa entre Estado e 

Igreja levou tanto o Estado, como  



 

63 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

64 Nº 2 

com Constantino, a absorver a Igreja, como a Igreja, com Gregório VII, a 

absorver o Estado. Prodi (2017) evidencia que o poder carismático, profético, 

não sobrevive quando tomado por inteiro pelo poder burocrático-

institucional, pois ele não pode existir num contexto em que se procura 

regular e limitar a ação do Deus Vivo. Quando isso acontece, via de regra a 

Igreja se torna um braço do Estado, ou ela mesma se transforma no Estado, 

deixando de ser Igreja ao perder sua potência profética em nome dos assuntos 

deste mundo e deste século. O anúncio do Evangelho de Cristo sai do centro 

e tudo passa a reduzir-se a ações político-sociais. Sem a divisão dos poderes 

Estado-Igreja, com o monopólio burocrático-institucional, não sobra nenhum 

refúgio fora do Estado e a liberdade de expressão, de “fala profética”, fica 

sem garantias. 

Na atual situação política de nosso país, podemos cair na sedução que 

representa uma liderança alegada cristã no centro do poder burocrático-

institucional e acabarmos cedendo 

para o Estado muito mais do que 

deveríamos. Enquanto Reino de 

Cristo, nossa função é profética, 

alertando a todos, reis ou não, para 

o retorno de Cristo e exortando-os 

ao arrependimento. Se nos 

determos em excesso nas “coisas 

deste mundo”, logo perderemos 

essa prerrogativa e nos tornaremos 

apenas um destacamento do 

Estado para a realização de serviço 

social. 

 

Natanael Pedro Castoldi é psicólogo clínico graduado pela 

Universidade do Vale do Taquari – Univates. Possui 

formação teológica básica pelo Projeto ATOS, Janz Team 

Gramado, onde compõe a assembleia da missão do 

TeachBeyond Brasil. Tem experiência em pesquisa nas áreas 

de Ensino e Aprendizagem pela Univates, na qual tem atuado 

como monitor de alunos com necessidades especiais. Serve 

no ministério de jovens da igreja Comunidade Cristã de Encantado, em 

Encantado/RS. Casado com Gabrielle. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

NOTAS 

BASTIAT, Frédéric. A Lei. São Paulo: 

Instituto Ludwig von Mises Brasil, 2010. 

DE CARVALHO, Guilherme V. R. O 

Senhorio de Cristo e a Missão da Igreja na 

Cultura: A ideia de Soberania e sua 

aplicação. In.: Ramos, L.; CAMARGO, 

M.; AMORIM, R. (Orgs.). Fé Cristã e 

Cultura Contemporânea, Cosmovisão 

cristã, igreja local e transformação 

integral. Viçosa, MG: Ultimato, 2009. p. 

58-95 

HIMMELFARB, Gertrude. Os Caminhos 

para a Modernidade, Os iluminismos 

britânico, francês e americano. São Paulo: 

É Realizações, 2011. 

PRODI, Paolo. Profecia, Utopia, 

Democracia. In: CACCIARI, Massimo; 

PRODI, Paolo. Ocidente sem Utopias. 

Belo Horizonte: Âyiné, 2017. p. 21-78 

RIGHI, Maurício. Pré-História e História, 

As instituições e as ideias em seus 

fundamentos religiosos. São Paulo: É 

Realizações, 2017. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

65 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

66 Nº 2 

“Prega a palavra, insta a tempo e fora de tempo, 

admoesta, repreende, exorta, com toda longanimidade 

e ensino. Porque virá tempo em que não suportarão a 

sã doutrina; mas, tendo grande desejo de ouvir coisas 

agradáveis, ajuntarão para si mestres segundo os seus 

próprios desejos, e não só desviarão os ouvidos da 

verdade, mas se voltarão às fábulas. Tu, porém, sê 

sóbrio em tudo, sofre as aflições, faze a obra de um 

evangelista, cumpre o teu ministério.” (2 Timóteo 4:2-

5) 

tempo é uma variável que decorre de 

movimento, portanto, o homem não pode 

controlá-lo. Há, basicamente, três categorias de 

tempo: o tempo cronológico, o tempo como um 

momento exato de um evento, e o tempo psicológico. 

Como substantivo masculino, é a duração relativa das 

coisas que criam no homem a noção de passado, 

presente e futuro, sendo, portanto, um período contínuo 

no qual os fatos se sucedem. O homem está relativizado 

ao tempo nesta dimensão da sua existência, e disto, não 

tem controle, ou como escapar. Esta é uma das razões 

porque o conceito de “livre-arbítrio” não encontra 

fundamentação. Deus, contrariamente, não está 

relativizado ao tempo, tendo perfeito controle sobre ele. 

Na passagem acima, o apóstolo Paulo está instruindo o 

seu discípulo na fé, Timóteo, acerca dos princípios e 

práticas do ministério. É dito a Timóteo, primeiramente, 

que ele pregue a palavra, sendo esta a tarefa precípua de  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

um evangelista. Há muitos pregadores que estão 

substituindo o anúncio do evangelho pelos manuais de 

auto-ajuda, por programação neurolinguística, por 

sessões de regressão hipnótica, por sessões de 

espiritismo, por superstições e misticismos, por 

ocultismo, por engodo de prosperidade, curas, sinais, e 

maravilhas. Estas coisas não servem para conduzir o 

homem à Cristo. No máximo, levam incrédulos para 

dentro das igrejas, e neste caso, elas se tornam cada vez 

mais agências do inferno. A cada dia, as igrejas 

institucionais mais se assemelham a empresas, 

agremiações, sociedades limitadas, bancos, 

supermercados, e escolas especializadas na formação de 

desajustados. Isto, porque o indivíduo que, ouvindo as 

Escrituras, e, não podendo crer que nasceu de Deus, 

entra em profundo conflito de consciência. Não é atoa 

que pesquisas indicaram que 80% dos que buscam ajuda 

psiquiátrica são crentes. Viver em contradição é muito 

perigoso! 

Por todas estas razões é que o evangelista deve pregar 

apenas a Palavra de Deus, e não a sua palavra, a sua tese, 

o seu ponto de vista sobre Deus, Cristo, a vida e a 

eternidade. Doutrinas não salvam, mas quando oriundas 

da Palavra, são para os que já são salvos. Há, na 

verdade, uma inversão do processo pelos religiosos: 

doutrinam incrédulos, e evangelizam os crentes. Os 

pregadores estão mais preocupados em trazer conforto 

material aos seus ouvintes; porém, o que lhes causa 

desconforto  é  exatamente  a  incredulidade,  a  saber  o  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

O 



 

67 Nº 2 

pecado. Primeiro, é necessário pregar-lhes a palavra da 

verdade, para que creiam e tenham as escamas dos olhos 

retiradas, e sejam convertidos. Depois deve-se instar a 

tempo e fora de tempo, para o seu progresso espiritual. 

Na sequência, o apóstolo Paulo ordena a Timóteo: 

“insta a tempo e fora de tempo”. “Instar” é um verbo 

que possui regência múltipla, portanto, pode significar: 

pedir com instância, com insistência; solicitar 

reiteradamente; insistir. Estas significações não se 

referem à pregação do Evangelho, mas ao ensino 

doutrinário aos que já creem. É necessário o 

amadurecimento no conhecimento de Deus após o novo 

nascimento. É imperioso que haja muita insistência, 

porque o ranço das práticas e dos hábitos pecaminosos 

são fortemente arraigados na natureza humana. É nestas 

circunstâncias que penetram na Igreja os lobos, os 

mercenários, os falsos profetas cujas práticas 

confundem e desviam do caminho de Cristo a muitos. É 

necessário admoestar, repreeder, e exortar, porém, com 

longanimidade e ensino. A ausência destes processos 

não permite aos evangelizados que amadureçam e 

ganhem a revelação da vida de Cristo. O resultado desta 

falha é trágico para as igrejas, pois se tornam 

verdadeiras sucursais do gnosticismo, do ateismo, do 

misticismo e da incredulidade. 

Por estas falhas no ministério é que já estamos no tempo 

em que os próprios crentes não suportam a sã doutrina, 

e acabam por tê-la por herética, e tomam a mentira por 

verdade, e a verdade por mentira. Desejam ouvir apenas 

o que lhes agrada e, para tanto, procuram contratar 

pregadores que lhes sejam aceitáveis, que possuam 

títulos, fama, sucesso material e inteligência emocional. 

O resultado disto tudo é o desvio da verdade, a saber, de 

Cristo. Voltam às fábulas, ou seja, às lendas e 

experiências sobrenaturais, como forma de sublimar 

suas mentes cauterizadas pelo príncipe deste mundo, o 

qual cega-lhes o entendimento. Neste sentido, se tornam 

mais incrédulos do que os incrédulos que não estão em 

suas igrejas. Inventam doutrinas e teologias para 

encobrir a ausência de Cristo, tornando-se cada vez 

mais cínicos espiritualmente. 

Então, a primeira sentença é: “prega a palavra”, porque 

é desta ação que se manifestam os eleitos de Deus. Uma 

vez tocados pela Graça por meio da fé, deve-se instar 

em todas as ocasiões para que cresçam no conhecimento 

de Cristo, e manifestem a Sua vida, levando o Seu 

morrer diário. A cruz não é apenas um símbolo, é um 

caminho a ser trilhado ao longo do deserto da vida, até 

que seja dia perfeito e o eleito de Deus seja, não só à 

imagem, mas também à semelhança do Filho de Deus. 

 

Alisson Bruno é um pensador 

cristão, escritor e blogueiro. É 

presbítero na Igreja Assembleia de 

Deus - Nova Serrana/MG. Formando 

em Capelania cristã pela UCEBRAS, 

Bacharel em Teologia pelo Instituto 

Metodista Izabela Hendrix e médio 

pelo Seminário Batista Livre. Atua e também é idealizador de 

vários projetos teológicos nas mídias sociais. Casado com 

Juliana Avelino e pai de Benício Lucas. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

e voltarmos os olhos para algumas décadas atrás (talvez um século 

seja suficiente), notaremos o quão separada do mundo a Igreja já 

esteve. Devido ao crescimento, no entendimento evangélico, do 

abismo existente entre o que é sagrado e o que é secular, e por causa de 

uma má interpretação deste assunto, a Igreja (ou boa parte dela) separou-

se do mundo, encerrou-se dentro das quatro paredes de seus prédios, e 

passou a tão somente aguardar o iminente retorno do Rei Jesus. Não 

influenciada pelos grandes teólogos e filósofos cristãos que, em sua 

maioria, incentivavam a tomada da cultura e a glorificação de Deus, através 

dos cristãos, na ação em todas as esferas da sociedade, a Igreja não parou 

para pensar que Jesus Cristo poderia demorar um pouco mais (do que se 

imaginava) para voltar.  

O resultado disso foi que, aquele cenário que já vinha sendo montado há 

duzentos ou trezentos anos, finalmente se concretizou: o cristianismo 

perdeu de vez o seu lugar no mundo para filosofias e ciências totalmente 

contrárias ao próprio. A cultura, a arte, a economia, a política, enfim, todas 

as esferas da sociedade passaram a se pautar não mais em princípios 

cristãos, o que acontecera durante, no mínimo, mil e setecentos anos de 

cristianismo, mas, desde então,  calcaram seus pés sobre o ateísmo e sobre 

a ciência e sua filosofia materialista. Acanhado em seu banco de igreja, o 

cristianismo se retirou do mundo, defendendo a ideia de que Deus quer as 

almas do mundo, mas não o mundo em si.  

Fundamentados em um antiintelectualismo barato, os cristãos passaram a 

defender que Deus, em Seu plano redentor, deseja redimir tão somente os 

homens, e não a Criação como um todo, como nos ensina Paulo, em  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Romanos 8:19-22. Contrariando a 

oração do Mestre, não foram retirados, 

antes, se retiraram do mundo, na 

expectativa do cumprimento da 

promessa da Segunda Vinda. Jesus, 

antes disso, porém, intercedeu de 

maneira esclarecedora: “Não peço que 

os tires do mundo, mas que os livres 

do mal.” , (João 17:15). Uma vez que, 

para a continuação da obra do Pai, 

necessário era que os cristãos 

estivessem no mundo, Jesus jamais 

orou para que o Pai os retirasse do 

mundo. 

Entretanto, de forma contrária, os 

cristãos dos séculos 19 e 20, e de hoje, 

retiraram-se do mundo, mesmo Deus 

não os tendo tirado de lá. É fato que, 

uma vez em Cristo, não somos do 

mundo (João 17:16), antes como 

homens justos e retos, que estão em 

processo de santificação, somos 

odiados pelo mundo (João 17:14). É 

claro que Jesus não rogou por todo o 

mundo, mas por aqueles do mundo 

que foram dados a Ele pelo Pai (João  

 

 

 

S 



 

 

 

 

 

 

 

17:9). No entanto, nas Palavras de Jesus, nós ainda 

estamos no mundo (João 17:11), e há um propósito 

nisso. Não estamos no mundo como estávamos 

anteriormente, quando ainda não havíamos sido salvos, 

mas, estamos nele a fim de cumprirmos uma   missão   

para  a  qual  fomos comissionados (Marcos 16:15). 

Entre as muitas coisas às quais abandonamos ao 

retirarmo-nos da sociedade no que tange às esferas que 

a compõem, está a política. Nisso, vale pontuar que nós 

a abandonamos (a política) de duas maneiras principais: 

a) abominando a esfera política e condenando àqueles 

que se aventuram em seu seio ou b) adentrando a esta 

esfera não como políticos cristãos, bem preparados para 

exercer nosso papel de uma maneira que glorifique a 

Deus na sociedade, mas, tão somente, utilizando-a como 

um meio para alcançar, para cristãos e igrejas, 

facilidades que não seriam conquistados de outra 

maneira. 

Nesta mesma edição da Revista Fé Cristã, se você voltar 

algumas páginas, encontrará o artigo “Ministério 

pastoral e magistratura: qual é mais importante no 

plano de Deus?”,  do Rev. William Steigenberger. Nele, 

o reverendo, com maestria, faz distinção entre os dois 

ofícios, o de pastor e o de magistrado (que se refere, 

também, ao político), mostrando o quão ligados eles 

estão com o plano de Deus e o quanto Deus é 

representado nessas esferas. Aquele artigo é suficiente 

para o que pretende. Contudo, faz-se necessário outro 

artigo, para que tratemos de uma questão ainda mais 

específica: cristãos que foram chamados para o 

pastorado devem se envolver com política? Pastores, 

líderes, pregadores, cantores, devem “tirar licença” de 

seus ministérios na esfera eclesiástica, para se 

aventurarem no mundo político? Ou dividirem-se entre 

eles?  

É claro que, como afirma o Rev. William, “a Igreja tem 

como função orientar e ensinar as perspectivas divinas 

sobre a magistratura aos vocacionados para tal ofício. 

Assim, a Igreja tem um importante papel no ensino 

sobre a magistratura civil e no despertamento da sua 

vocação. Quando a Igreja falha nesse aspecto, o governo 

civil é assumido por pessoas que não têm interesse em 

zelar pelo bem, pelo justo e proteger os valores 

fundamentais  de  uma  sociedade”.  Todavia,  atente-se  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

aqui para o termo “vocacionados”. A questão é: e 

quando o indivíduo fora chamado e vocacionado para o 

pastorado, para pregar o Evangelho, para dedicar-se à 

causa do Senhor, e tem, também, facilidade com o 

assunto e interesse por fazer política, o que fazer? 

Trataremos disso a partir de agora. 

Os dons vistos como vocações 

Em Israel, ainda, em meio à atividade profética, o Rei 

Davi esclareceu que a distribuição dos dons divinos se 

faria a todos os homens, indistintamente, na pessoa de 

Cristo: “Tu subiste ao alto, levaste cativo o cativeiro, 

recebeste dons para os homens, e até para os rebeldes, 

para que o Senhor Deus habitasse entre eles.” (Salmos 

68:18). Paulo parafraseou-lhe: “Subindo ao alto, levou 

cativo o cativeiro, e deu dons aos homens.” (Efésios 

4:8). Tiago arremata: “Toda a boa dádiva e todo dom 

perfeito vem do alto, descendo do Pai das luzes, em 

quem não há mudança nem sombra de variação.” 

(Tiago 1:17). 

Esses “dons” incluem todas as atividades humanas 

imagináveis e possíveis. São eles, não apenas os dons 

espirituais,  que  seriam  derramados  depois, quando do  



 

70 Nº 2 

 

derramamento do Espírito Santo, nem tão somente os 

ministérios eclesiásticos ou ofícios ordinários, mas, 

também, sem sombra de dúvidas, aquelas inclinações e 

disposições naturais que conhecemos por vocações e 

que encontramos em toda pessoa humana. Com qual 

propósito, no entanto, Deus concede esses dons aos 

homens através de Cristo? Para que Ele possa habitar 

entre os homens e ser glorificado neles! A este gracioso 

lidar de Deus, mesmo com os seus inimigos, chamamos 

de Graça Comum. Nele, está incluído o ofício da 

magistratura. Se, por um lado, o ímpio não pode 

glorificar a Deus de forma direta (Salmos 50.16,19), de 

forma indireta, ele nada pode fazer, senão glorificar a 

Deus. O fato é que, por Sua Graça, nosso Deus deu dons 

e talentos até mesmo aos descrentes, e nisso Ele habitou 

entre e nos homens, e glorificou a Si mesmo. 

É claro que, aqui, não estamos falando do terrível e 

majestoso tabernacular de Cristo entre os homens que 

aconteceu no evento da Encarnação, mas de Deus 

manifestando Seus atributos invisíveis nas coisas 

criadas, mostrando a Si mesmo na complexa 

composição da espécie humana, e por meio da vitória de 

Cristo, comunicando, desde o começo do mundo, aos 

homens salvos e não salvos, os Seus preciosos dons.  

Por qual propósito Deus desejou soberanamente habitar 

entre os homens? E por qual propósito Deus desejou 

fazê-lo por meio de dons? Por amor! (João 3:16) O 

mesmo sacrifício, portanto, que garante a salvação 

eterna aos que creem, garante dons a todos os homens 

desde o princípio. Do mesmo modo que Cristo se dirigiu 

aos discípulos dizendo “Eis que estou convosco todos 

os dias”, (Mateus 28:20), o Pai, amorosamente, habita 

entre os homens nos dons e atributos comunicáveis 

concedidos por Ele a eles. O ponto de contato do 

homem salvo com Deus é pela fé e pelo Espírito, o 

mesmo Espírito que distribui dons espirituais aos quais 

o mundo não pode receber. Por outro lado, o contato de 

Deus com os homens ímpios se dá por meio dos dons e 

de Seus atributos comunicáveis concedidos a eles e 

neles impregnados. Indubitavelmente, há diferentes 

dons e vocações, de maneira que, como preanunciado 

logo   acima,   não   podemos   nos   deixar   levar   pela  

 

 

 

 

 

 

suposição de que não haverá distinção entre o que serve 

a Deus e o que não serve (Malaquias 3:18). 

Conhecemos, pela Bíblia, que Cristo é o nosso grande 

exemplo de Rei e de Sacerdote, Ele é nosso exemplo de 

Pastor e (por que não?) de político (em seu ofício de 

Rei). Tanto espiritual e doutrinariamente, quanto 

administrativa e socialmente, devemos olhar para Jesus. 

O mesmo Jesus que não perdeu tempo e nem cedeu a 

nenhuma objeção na escolha de Seus auxiliares e 

discípulos (Mateus 10:5), concedendo dons à eles, 

capacitando-os para cumprirem seus ministérios 

(Marcos 16:17-18), morreu para que dons fossem 

distribuídos a todos os homens a fim de que eles, com 

capacidade, desempenhassem as mais diversas 

atividades, ao longo da história e ao redor do mundo, de 

maneira que Deus fosse glorificado nisso. Os dons 

como vocações, presentes em qualquer pessoa, 

portanto, são instrumentos do propósito divino. 

A glória de Deus no exercício das vocações   

Assim, a glória de Deus pode ser vista no exercício 

honesto e justo, dedicado e prazeroso, de toda e 

qualquer atividade existente no mundo, desde que, é 

claro, não sejam atividades que, ainda que consideradas 

no mundo moderno como profissionais, são pecado aos 

olhos de Deus e à luz de Sua Palavra. 

Sempre que o ser humano desenvolver e exercer honesta 

e justamente uma tarefa, quer considere-se vocacionado 

para isto, quer não, Deus será glorificado. Este é o 

resultado temporal do interesse divino de habitar entre 

os homens por meio dos dons e atributos que concedeu 

a eles. 

Aqui, estão incluídos, obviamente, os cristãos, os 

salvos. Deus é glorificado sempre que estes 

desempenham suas funções justa e piedosamente, não 

obstante se isso ocorre dentro da igreja e na esfera 

eclesiástica ou não. Se todos os trabalhadores, em suas 

profissões, por mais simples que elas possam parecer, 

podem glorificar a Deus, quando exercidas com esmero, 

honestidade e justiça, aqui estão incluídos os crentes, e 

aqui está incluído o oficio de magistrado, de político. O  

 

 

 

 



 

71 Nº 2 

cristão pode ser um político, e glorificar a Deus com 

isso. 

O dualismo que ensina que somente aquilo que é feito 

no âmbito da esfera eclesiástica é que tem valor 

espiritual e glorifica a Deus não é amparado pela Bíblia. 

Com a Palavra de Deus, aprendemos que tanto o pastor 

como o político podem agradar a Deus e glorificá-lo ao 

exercerem as suas funções.   

Um sapateiro convertido perguntou a Lutero o que 

deveria fazer para servir bem a Deus. Ele talvez 

esperasse o conselho de fechar o seu negócio e tornar-

se pregador do Evangelho. Lutero respondeu: “Faça um 

bom sapato e venda-o por um preço justo”. Ele serviria 

a Deus sendo um profissional competente e honesto 

(Michael Horton – O Cristão e a Cultura). 

Algo que muitas vezes é mal entendido entre nós 

cristãos é a separação entre atividades religiosas e as 

demais, como se as primeiras fossem relacionadas a 

Deus e as demais fossem apenas para nós mesmos. 

Portanto, tende-se a valorizar as atividades consideradas 

“espirituais” e a negligenciar atividades não 

eclesiásticas como estudo, trabalho e outras 

responsabilidades que não estão diretamente 

relacionadas à nossa fé. Porém, a Bíblia não mostra essa 

separação, mas quando diz “buscai primeiro o Reino de 

Deus” (Mateus 6.33), se refere a não andarmos ansiosos 

com o dia de amanhã, mas nos contentarmos em servir 

a Deus e confiar no sustento que vem dele. O Reino de 

Deus não se resume à oração, leitura bíblica, 

evangelismo e práticas religiosas apenas, mas envolve 

tudo o que fazemos, falamos e pensamos. Tudo deve 

estar debaixo do senhorio de Cristo. 

Para o sapateiro, servir a Deus só seria possível se ele 

dedicasse todo o seu tempo a pregar o Evangelho. Não 

imaginava que poderia servir a Deus fazendo sapatos. 

Afinal, o que sapatos têm a ver com o Reino de Deus? 

Não seria mais proveitoso se dedicar ao estudo bíblico, 

ao ensino ou à pregação, atividades de maior valor? A 

visão do sapateiro parte de uma compreensão limitada 

da soberania de Deus, que estaria alheio a qualquer 

atividade ou produção humana em que seu nome não 

estivesse escrito claramente. A Igreja quando 

abandonou as demais esferas da sociedade, 

demonizando a política, cometeu o mesmo erro. A 

resposta de Lutero mostra uma visão diferente, em que 

tudo aquilo que é bom e justo é visto como expressão 

do caráter de Deus. Isso mostra que podemos servir a 

Deus em nosso dia-a-dia, mesmo nas coisas mais 

simples, e que podemos enxergar o agir de Deus em 

diversas situações. Ele é a fonte de toda beleza e virtude. 

Lutero instruiu o sapateiro a fazer bons sapatos e vendê-

los por um preço justo. Da mesma forma, podemos usar 

isso como referência para o que fazemos: devemos nos 

dedicar a fazer algo de boa qualidade, e sermos honestos 

em nossas ações. A base para conhecermos o que é 

“bom” ou “justo” está na própria Bíblia, que nos mostra 

o padrão moral que Deus estabelece para nós, e é 

expressada de forma perfeita no exemplo de Jesus. Ele 

deve ser o ponto de partida e o objetivo de tudo o que 

fazemos. É nele que deve estar a nossa principal 

motivação e fonte de satisfação. Se nos concentrarmos 

não em nossos interesses próprios e em nosso bem-

estar, mas focarmos em glorificar a Deus com nossas 

atitudes, poderemos ter sempre satisfação nele, 

inclusive em nosso envolvimento com política. Quem 

sabe, sua vocação não é ser um deputado, um senador 

ou mesmo um presidente da República? Cada dia se 

torna uma nova oportunidade de servir a Deus, há 

sempre algo novo mesmo em meio à rotina comum de 

dias enfadonhos. 

A vocação política e o ministério pastoral 

De Gênesis a Malaquias, o pastorado e a magistratura 

tinham pesos semelhantes, de maneira que Deus e o 

povo os consideravam de igual importância. O 

sacerdote representava a Deus no templo; o magistrado 

representava a Deus no palácio. O sacerdote trazia aos 

homens Deus em Seu poder. O rei trazia aos homens 

Deus em Sua vontade. Juntos, eles legislavam e 

conduziam o povo nas guerras, nas disputas, no 

comportamento, na prática diária e no culto. Assim, 

todo o sistema mosaico, além de apontar para Cristo 

como Profeta, aponta para o Messias como Sacerdote e 

como Rei - Cristo, o Sumo-Sacerdote; Cristo, o Pastor 

das ovelhas – de maneira que o profícuo propósito da 

Lei de Deus era justamente o de levar o conhecimento 

de Deus e fazê-Lo conhecido, a fim de que os povos e 

nações fossem influenciados a olhar para Deus, 

acabando por serem convertidos (Isaías 55:1-9). Israel, 

no entanto, falhou neste quesito. 

Se, da perspectiva da glória de Deus, toda vocação e 

dom, quando exercidos sob certas condições, cumprem 

o propósito divino, de outra perspectiva, há diferença de 

valor entre a vocação política e o ministério pastoral. O 

político pode exercer sua vocação para a glória de Deus, 

mas trabalhará tão somente para o ambiente temporal, 

limitando-se ao exercício dessa vida. Pouco lhe 

aproveitará o exercício de sua profissão, pois, ao 

expirar.  

Como nos ensina o tópico anterior, todos os 

profissionais vocacionados devem ser exortados, 



 

72 Nº 2 

alertados, avisados e instruídos pelos evangelistas e 

pastores a exercerem suas atividades de forma que Deus 

seja glorificado (1 Coríntios 10:31). No entanto, Deus é 

muito mais glorificado através do exercício justo e 

piedoso do ministério pastoral, do que através do 

exercício justo e piedoso da vocação política. É claro 

que isso não quer dizer que alguém que não foi 

vocacionado para o pastorado nunca alcançará a mesma 

glorificação a Deus em sua vida profissional que está 

disponível ao pastor, mas que, o homem que encontra-

se certo de que foi chamado ao pastorado, ao 

episcopado, à obra de Deus, e que distrai-se com a 

política deve saber em que deve depositar suas energias 

e forças, e não é na política. 

Paulo, escrevendo a Timóteo, instrui: “Ninguém que 

milita se embaraça com negócios desta vida, a fim de 

agradar àquele que o alistou para a guerra.” (2 

Timóteo 2:4). Muitos interpretam esta passagem como 

uma instrução de Paulo a que não nos embaracemos 

com as coisas desta vida, antes, militemos dignamente, 

conforme nosso chamado e alistamento nas fileiras do 

Senhor, entretanto, por mais que a aplicação acima não 

esteja errada, é certo que Paulo estava instruindo a 

Timóteo sobre a importância de ele exercer o pastorado 

e o ministério que Deus lhe confiou sem desviar-se para 

este ou aquele lado. 

Logo após o Pentecostes e as primeiras conversões, a 

Igreja Primitiva crescia, e os apóstolos, responsáveis 

pelo ensino e pregação da Palavra, se viram às voltas 

com o problema de “servir às mesas”. Para esse serviço, 

elegeram diáconos, “homens de boa reputação e cheios 

[...] de sabedoria, aos quais constituamos sobre este 

negócio” (Atos 6:2-4). Naqueles dias, crescendo o 

número de crentes, houve uma murmuração dos gregos 

contra os hebreus, porque suas viúvas eram desprezadas 

no ministério cotidiano. Elas precisavam ser servidas. 

Havia, portanto, algum demérito no ato de “servir às 

mesas” daquelas mulheres? De maneira nenhuma. Mas, 

o que se vê são os apóstolos permanecendo fieis ao 

chamado e vocação concedidos por Deus, sem 

permitirem-se envolvimento com qualquer outra 

atividade eclesiástica, quanto menos social. De igual 

modo, os diáconos exerceram sua diaconia com esmero 

e honestidade, fazendo tudo para a glória de Deus. A 

questão, para os apóstolos, é que “não é razoável que 

nós deixemos a Palavra de Deus e sirvamos às mesas” 

(Atos 6:2).  

Servir às mesas glorifica a Deus. Servir às mesas é 

necessário. Existe essa demanda, deve haver alguém 

para servir às mesas de quem precisa, e Deus 

vocacionou pessoas para isso. Mas, não é razoável que 

quem foi chamado para a Palavra de Deus, abandone tal 

ofício para abraçar outra vocação que pensa ter recebido 

– mesmo que seja algo que possa ser exercido dentro 

dos limites da Igreja. “Nós perseveraremos na oração e 

no ministério da Palavra” (Atos 6:4), foi a conclusão. 

Veja que coisa esplêndida acontece a seguir: “E este 

parecer contentou a toda a multidão”, (Atos 6:5). Uma 

vez atendido com pessoas vocacionadas para o auxílio 

social, e suprido com a Palavra por homens totalmente 

dedicadas à ela, o povo ficou contente. O fato é que 

quando pastores limitam-se a serem pastores e agentes 

sociais, como os políticos, limitam-se a serem agentes 

sociais, nós temos pastores e agentes sociais. Entretanto, 

quando temos uma troca de funções, uma confusão de 

funções, não temos “nem um, nem outro”.  

Paulo, em Corinto, foi taxativo: “Cristo enviou-me, não 

para batizar, mas para evangelizar”, (1 Coríntios 1:17). 

Ou seja, não admitiu fazer nada além do que lhe era 

mister, a fim de honrar e cumprir, como servo fiel, o seu 

chamado e vocação concedidos por Deus.  

Conclusão 

O exercício da magistratura, na promulgação de leis 

justas e imparciais, garante à nação e suas instituições a 

paz, a segurança e a confiança necessárias para o 

progresso e o crescimento cultural da sociedade como 

um todo. Jamais uma nação que tenha políticos 

corruptos andará em paz, sem que seu povo sofra 

revezes em consequência desses erros, e sem que 

aconteça a tentativa de outra nação ou sistema político 

de exercerem alguma forma de influência nesse sistema 

político enfraquecido pelo crime e pela conivência com 

a corrupção.  

Nesta situação, o sistema eclesiástico nada poderá fazer, 

como influenciar para bem os magistrados, o que é 

papel da Igreja, como deixou claro o Rev. William, pois 

estará colhendo o fruto de seu desleixo e acomodação 

ministerial, bem como de sua confusão ao deixar que 

homens errados ascendam à política sem serem 

vocacionados para isso. 

O exercício do ministério pastoral pode ser valorizado 

pela fidelidade do pastor. Tal qual os apóstolos, em 

Jerusalém, e Paulo, aos coríntios, o pastor deve 

considerar o resultado eterno de suas escolhas, quando 

escolher seus auxiliares, que devem ser tão 

vocacionados para o ministério quanto ele próprio. Com 

visão divina, deve apontar possíveis candidatos à 

magistratura. Suas escolhas terão reflexos em toda a 

sociedade. Um bom pastor pode ser um péssimo 

político, por causa de sua falta de vocação e da retirada 

da bênção do Senhor de sobre a vida de um homem que 



 

73 Nº 2 

abandonou seu chamado. “Escolhas acertadas, 

resultados eternos; escolhas erradas, resultados 

limitados”. 

Também nesta edição da Revista Fé Cristã, no artigo “A 

Igreja e o Estado”, o irmão Natanael Castoldi apontou 

para a verdade de que “enquanto Reino de Cristo, nossa 

função é profética, alertando a todos, reis ou não, para o 

retorno de Cristo e exortando-os ao arrependimento. Se 

nos determos em excesso nas “coisas deste mundo”, 

logo perderemos essa prerrogativa e nos tornaremos 

apenas um destacamento do Estado para a realização de 

serviço social.” 

O exercício ministerial do pastor deve ser pautado pela 

observância dos preceitos bíblicos (Apocalipse 2 e 3); 

seus resultados serão eternos no Reino de Deus e na 

sociedade. O contrário será a rejeição divina. Numa 

cosmovisão abrangente, o ministério pastoral, flutuando 

entre sociedade e igreja e entre igreja e Estado, enquanto 

terreno é tão importante quanto o exercício da 

magistratura - sendo que ambos são benéficos, exercem 

influência, são necessários e trabalham em favor e para 

as pessoas de todos os segmentos sociais, sem distinção. 

Certamente, pelos seus dons, glorificam a Deus cada 

qual à sua maneira e conforme seu chamado, uma vez 

que ambos existem para serem representantes de Deus 

na terra, a quem foi conferido autoridade. Porém, no 

plano da história da redenção, o ministério pastoral deve 

ter primazia, pelo fato de ter seus valores e seus frutos 

considerados e conduzidos para a esfera eterna. 

Alguém pode dizer que as profissões honestas e o 

ministério da autoridade constituída (que é o caso do 

politico) também tem um lado eterno e/ou espiritual. 

Alguém pode dizer que, de certa maneira, “tudo é 

sagrado”, já que temos que fazer tudo para a glória de 

Deus, até mesmo comer e beber. E isso é bem verdade. 

No entanto, enquanto o político, que exerce um ofício 

não eclesiástico, deve honrar a Deus no exercício de sua 

vocação, o que, em um caso extremamente feliz, 

proporcionará a manifestação do que será uma 

sociedade redimida, como no Reino futuro de Cristo, o 

pastor e o obreiro, estão trabalhando, labutando, para 

que os homens possam entrar nesse Reino futuro, sendo 

salvos de uma eternidade de condenação. Portanto, sem 

o trabalho do ministro do Senhor, o trabalho do 

profissional comum ou político é inútil, visto que 

apenas aponta para o que será a realidade futura, mas 

não mostra o caminho nem proporciona que as pessoas 

alcancem esta realidade. 

“Meu filho, se Deus o chamou para o ministério, não se 

rebaixe ao ponto de ser rei em qualquer país.” - C. H. 

Spurgeon    

“Quão formosos os pés dos que anunciam o Evangelho 

da paz; dos que trazem alegres as boas novas”. 

(Romanos 10:15) 

“... me é imposta essa obrigação; e ai de mim, se não 

anunciar o Evangelho!” (1 Coríntios 9:16) 

 

Ilton da Motta é graduando em 

Sociologia, pela Unipe, em 

Sapiranga/RS. Estudioso de teologia 

há mais de 30 anos, é professor de 

Escola Bíblica Dominical e 

Presbítero na Igreja Evangélica 

Assembleia de Deus, em 

Sapiranga/RS. Escritor, pregador e músico. Casado com 

Nina Rosa, é pai de Marcos, Marília, Isabel e Raquel.    

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

74 Nº 2 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

75 Nº 2 

uem não se lembra do muro que foi instalado na 

Esplanada dos Ministérios, em Brasília, por 

ocasião da votação do impeachment de Dilma 

Rousseff? Aquela cerca com 80 metros de extensão, que 

separava os manifestantes pró e contra o impedimento 

da então presidente, é um símbolo emblemático da 

polarização política que nosso país vive, hoje. Aquele 

muro de aço dizia, em outras palavras: “Na 

impossibilidade de vocês dialogarem bem, dadas as suas 

discordâncias, melhor é ficarem afastados. Se eu não 

estiver  aqui,  vocês  falharão  em  sua  comunicação, na  

forma e no conteúdo, e acabarão apelando 

para a violência a fim de lidar com as suas 

divergências”.  

O psicanalista Christian Dunker, autor da 

obra Mal-estar, sofrimento e sintoma: Uma 

psicopatologia do Brasil entre muros, 

defende que aquele muro é um dos sintomas 

de uma forma de vida alimentada pela 

hiperindividualização e pelo encolhimento 

do espaço público. Ele alega que a exclusão 

da possibilidade de diálogo na polarização 

ideológica e política entre os brasileiros de 

esquerda e os de direita aconteceu de tal 

forma que o antagonismo político agora gera 

medo, ódio e ressentimento social. Fato é 

que aquele muro de aço denunciou o 

adoecimento da capacidade argumentativa e, 

consequentemente, de convivência de 

grande parte dos brasileiros. Entre eles, os 

cristãos.  

Deixamos de ser exclusivamente 

“brasileiros” e assumimos novas 

categorizações, desonestamente 

reducionistas, como “petralha”, “coxinha”, 

“golpista”, “mortadela, “fascista” e 

“esquerdopata”. Após um longo inverno 

despolitizado, o brasileiro voltou a ter a 

ideologia política como parte de sua 

identidade. Logo, de sua individualidade. 

Mas, infelizmente, essa determinação da 

individualidade cobrou seu preço, dada a 

profunda dificuldade de diálogo em meio à 

sociabilidade.  

A internet produziu fenômenos diversos, como as 

manifestações públicas convocadas por organizações de 

poder de articulação impensável na era pré-redes 

sociais. A pressão popular, intensificada pela 

mobilização via internet, viabilizou a prisão de um ex-

presidente da república, condenado por corrupção e 

lavagem de dinheiro — algo impensável até muito 

poucos anos atrás. De repente, postagens 

compartilhadas ad nauseam no Twitter e no Facebook 

lançaram personagens inexpressivos ao Olimpo da vida 

política nacional e reduziram fenômenos das urnas a 

personagens inexpressivos. A era da pós-verdade 

recebeu anabolizantes ideológicos por meio das redes 

sociais e passou a determinar nossa estrutura identitária, 

surda e incapaz de pensar fora de pacotes ideológicos 

pré-fabricados.  

O tsunami ideológico provocado pelo terremoto 

internético foi avassalador e, em sua sanha polarizadora,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

destruiu amizades, soterrou a capacidade argumentativa 

de muitos e enfiou a população brasileira num atoleiro 

de bolhas ideológicas reducionistas e furiosas em sua 

forma de (não) dialogar. Fomos emparedados entre 

paredes à prova de som, esbravejando, acéfalos, que 

quem discorda de nós deve morrer na ponta do fuzil.  

Q 



 

76 Nº 2 

Em meio a esse cenário, o mundo da teologia 

protestante no Brasil caminhou no passo da polarização 

político-ideológica e mimetizou assustadoramente seu 

modus operandi. No espírito deste tempo, os cristãos —

soterrados por sites, postagens em redes sociais, memes, 

patotas e preleções segmentadas, blogs e vlogs de todo 

tipo de DNA doutrinário — iniciaram um processo 

massivo de afastamento dos divergentes, investindo nas 

muralhas e dinamitando as pontes. Em pouco tempo, o 

ambiente de diálogo teológico foi completamente 

dominado por conteúdo destinado a dividir para 

conquistar, ops!, digo, fazer apologética.  

Nos últimos anos, passou a ser raro o dia em que 

entramos na internet para checar a timeline sem ver 

calvinistas brigando com arminianos, e vice-versa; 

cessacionistas brigando com continuístas ou 

pentecostais, e vice-versa; pedobatistas brigando com 

credobatistas, e vice-versa; adeptos da missão integral 

brigando com quem repudia a missão integral, e vice-

versa; progressistas brigando com conservadores, e 

vice-versa; amilenistas brigando com pré-milenistas, e 

vice-versa...  

Divergências teológicas sempre houve na história da 

Igreja, mas, com o advento da internet, ganharam 

proporções planetárias e lançaram multidões de cristãos 

em “guerras santas” contra seus irmãos em Cristo que 

pensam de modo discordante. A impressão que dá é que 

gostamos e nos orgulhamos de dividir a Igreja de Cristo,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

valorizando mais o que temos de diferente do que o que 

temos em comum. Tornou-se a tônica argumentar à la 

“creia em tudo o que creio ou seu lugar é na ponta do 

fuzil”. 

Devemos refletir seriamente sobre isso, se queremos 

contribuir efetivamente para o vigor da Igreja de Cristo, 

visto que Ele mesmo nos alertou: “Todo reino dividido 

internamente está condenado à ruína” (Mateus 12:25, 

NVT). Fato é que passamos a viver em ambientes 

polarizados, seja no âmbito político-ideológico, seja no 

teológico. Abraçamos um lado e eriçamos os pelos 

contra todos os outros. Especialmente no que se refere 

a diálogos sobre a fé, o que se vê nos ambientes real e 

virtual é que a polarização se tornou tão grave que tem 

levado muitos cristãos a um comportamento um tanto 

esquizofrênico: a fim de defender a sã doutrina pregada 

pelo Príncipe da Paz, usam de agressividade. A fim de 

defender a mensagem do manso Cordeiro, usam de 

cólera. A fim de defender a boa-nova do amor e da 

graça, usam ódio e ofensas.  

Parece que o comportamento humano não consegue 

acompanhar a velocidade da evolução tecnológica. 

Criam-se com rapidez vertiginosa novos ambientes de 

diálogo on-line, mas não temos tempo de refletir sobre 

as maneiras corretas de nos posicionarmos neles. 

Saímos, então, destrambelhados, afoitos, derrubando 

pelo caminho os ensinamentos bíblicos. Muitos temos a 

quixotesca  impressão  de  que  podemos  pregar  e  nos  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

77 Nº 2 

comportar nessas arenas de maneira que, em um púlpito, 

por exemplo, levaria os presbíteros a levar água com 

açúcar para o pregador — ou, até, a expulsá-lo de lá.  

Muitos de nós ainda não aprendemos a dialogar sobre 

Cristo de modo cristão. Jesus derrubou as mesas dos 

cambistas e, por isso, acreditamos que podemos vestir a 

capa da ira divina e explodir em confrontos estúpidos e 

ofensivos. Não podemos. Não somos Cristo. A ira 

humana alimentada e inflada é constantemente 

repreendida na Escritura, denunciada como um meio 

equivocado de procedimento. Mas, desculpados pela 

falácia de que “Deus muda o caráter, mas não o 

temperamento”, muitos continuamos sendo tão 

agressivos, coléricos, iracundos e, francamente, 

estúpidos após a conversão quanto antes dela. Afinal, 

“sou crente, mas não sou banana”, “sou profeta”, “sou 

ungido”, “sou eleito”, “estou agindo em nome de Jesus” 

ou “para defender a sã doutrina vale tudo”, então está 

tudo certo. Não, não está. 

Se você abraçou a polarização como estilo de vida e se 

tornou um gladiador dos coliseus dialógicos, alguém 

que, em vez de ensinar e explicar o evangelho em sua 

riqueza, confiando na ação transformadora de Deus — 

que sobrenaturalmente pegará a mensagem e fará dela 

vida eterna para quem ouve —, opta por proclamar o 

conteúdo bíblico mediante falta de amabilidade, 

respeito, paciência e mansidão, deixo minha amorosa 

sugestão: ore ao Senhor e peça que Ele renove a sua 

mente. Rogue que Ele transforme sua forma de pensar e 

seu coração, para que você enxergue onde tem errado e 

se arrependa de seus maus caminhos. Peça a Deus que 

o ajude a parar de usar as armas do maligno para 

combater o bom combate de Cristo, pois isso é insano.  

É o seu caso? Então, meu irmão, minha irmã, está em 

tempo: arrependa-se de seus pecados! Mude seu 

procedimento e passe a agir alicerçado nas virtudes do 

fruto do Espírito, tratando todos com respeito e amando 

seus irmãos em Cristo (1 Pedro 2:17). Assim que você 

se arrepender de seus erros de conteúdo e forma na 

transmissão da mensagem cristã, estará, enfim, 

preparado para dialogar com quem se opõe, não a fim 

de exaltar seu ego, suas capacidades intelectuais, sua 

cultura teológica e suas habilidades argumentativas, 

mas, sim, de modo a fazer o que em tudo devemos todos 

nós fazer (1 Coríntios 10:31): glorificar o Único que é 

digno de todo louvor, toda honra e toda glória, de hoje 

até a eternidade. 

Para concluir, gostaria de deixar 15 sugestões muito 

importantes em tempos de polarização política no 

Brasil: 

1. Oremos sem cessar.  

2. Não devolvamos mal com mal.  

3. Cuidemos para que toda palavra que sair de nossa boca 
seja temperada e só promova a edificação.  

4. Não vivamos brigando.  

5. Amemos nossos inimigos.  

6. Sejamos um, como Cristo e o Pai são um.  

7. Intercedamos pelos nossos governantes, para que 
tenhamos paz. 

8. Exerçamos o domínio próprio.  

9. Sejamos bem-aventurados pacificadores.  

10. Sejamos humildes em nossas opiniões.  

11. Tenhamos fome e sede de justiça.  

12. Instruamos com mansidão e paciência aqueles que se 
opõem.  

13. Não nos apressemos para falar.  

14. Façamos ao outro o que gostaríamos que ele fizesse a 
nós.  

15. Saiba que o Reino de Cristo não é deste mundo.  

E, em se tratando de polarização, não poderia deixar de 

indicar um livro extraordinário e fundamental sobre o 

assunto: Um clamor por unidade e paz na igreja, de 

John Bunyan, o mesmo autor de O peregrino. Escrito a 

partir de um sermão que ele ministrou no século 17, é 

uma mensagem absolutamente impactante e vital para o 

cristão do século 21, especialmente no que se refere à 

questão da polarização, seja ela teológica, seja ela 

política. Todo cristão deveria ler, a começar por você: 

https://amzn.to/3bMNNIP. 

 

Maurício Zágari é bacharel em 

Teologia, pela FTSA - Faculdade 

Teológica Sul Americana. Estudou na 

PUC-RJ e é pós-graduado em 

Comunicação Empresarial, pela 

Faculdade UNIBF. Frequentou 

Colégio de São Bento. Editora Mundo 

Cristão.



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



“Os caminhos de Sião estão de luto, porque não há 

quem venha à reunião solene; todas as suas portas 

estão desoladas; os seus sacerdotes gemem; as suas 

virgens estão tristes, e ela mesma se acha em 

amargura.” Lamentações 1:4 

spero que você não entenda pelo título que 

crentes devam ir para o culto solene mesmo que 

isso signifique a morte deles. Espero que você 

entenda que as milhares de mortes pelo mundo devido 

ao Corona Vírus e as consequências futuras 

devastadoras devem realmente nos entristecer e até 

mesmo nos fazer tremer. Porém, o intuito do texto é 

demonstrar que o pior resultado desta pandemia é o fato 

de igrejas pelo mundo estarem experimentando alguns 

domingos sem o culto solene, afinal ficar sem o culto 

solene é pior do que a morte. 

Espero estar errado, mas tenho a impressão de que 

pessoas estão achando que cultos on-line parecem ser 

suficientes para substituir o ajuntamento dos santos 

respondendo à santa convocação. Parece que líderes e 

leigos consideram que a questão dos cultos on-line é 

uma mera solução logística para a impossibilidade de se 

congregarem em um mesmo local de culto, o que na 

verdade significa a presença especial de Deus no meio 

do seu povo. Espero que nós, pelo menos, 

compreendamos que culto on-line não é culto solene e 

que isso não é apenas uma questão de nomenclatura. 

Durante os próximos domingos nós ficaremos 

IMPEDIDOS DE ESTAR NA PRESENÇA ESPECIAL 

DE JAVÉ EM CULTO SOLENE de acordo com a 

providência de Deus. Isso deveria amassar nossos 

pulmões, nos tirar o ar e nos prostrar com a boca no pó. 

Não há dúvidas de que Deus esteja pesando sua mão 

sobre a humanidade devido aos muitos pecados 

cometidos, mas será que compreendemos o peso dessa 

mão, especialmente nós crentes? Será que Deus não está 

apenas nos concedendo aquilo que nós temos desejado 

domingo após domingo, ou seja, não estar em sua 

presença santíssima em culto solene? Será que não 

temos tratado o culto como uma simples formalidade a 

ponto de podermos substituí-lo por “live streaming”? 

Houve um momento na história da redenção em que 

Javé retirou o culto solene de seu povo, quando o povo 

foi levado para o cativeiro babilônico. Nas Lamentações 

de Jeremias, nessa poesia hebraica fúnebre, o profeta diz 

no capítulo 2, versículos 5 e 6: “Tornou-se o Senhor 

como inimigo, devorando Israel; devorou todos os seus 

palácios, destruiu as suas fortalezas e multiplicou na 

filha de Judá o pranto e a lamentação. Demoliu com 

violência o seu tabernáculo, como se fosse uma horta; 

destruiu o lugar da sua congregação; o SENHOR, em 

Sião, pôs em esquecimento as festas e o sábado e, na 

indignação da sua ira, rejeitou com desprezo o rei e o 

sacerdote.” Javé estava furioso com a igreja! 

Não tenho tempo para explicar isso agora, por isso parto 

do pressuposto de que você entenda que o culto no 

templo na Antiga Aliança agora se tornou a assembleia 

pública dos santos em culto solene, que não “se 

restringe ou se faz mais aceitável a um certo lugar em 

que se ofereça” e “que não deve ser descuidada nem 

voluntariamente negligenciada ou esquecida, quando 

Deus, por meio de sua Palavra ou por sua providência 

proporcione ocasião.” (Confissão de Fé de 

Westminster, XXI, seção VI) A pergunta é: “Por que 

Deus não está proporcionando ocasião para O 

cultuarmos solenemente no meio destra catástrofe 

sanitária?” 

Se você é presbítero de uma igreja, você já teve que 

pastorear um membro que falta aos cultos por razões 

ilegítimas? Você já teve que lembrar uma ovelha que 

quando ela está de férias em uma outra localidade isso 

não significa férias do culto solene? (Você já teve que 

lembrar um ministro do Evangelho disso também?) 

Você já teve que ouvir algum insulto, porque você não 

foi à festa de aniversário de alguém da sua igreja, que 

não podia realizá-la noutro dia? Os exemplos são 

inúmeros de como o povo de Deus não deseja estar com 

Ele em culto solene especialmente no Dia do Senhor. 

Vejamos alguns textos da Palavra que nos admoestam 

nesse sentido (a lista não é exaustiva, obviamente): 

Salmo 84:10 – “Pois um dia nos teus átrios vale mais 

que mil; prefiro estar à porta da casa do meu Deus, a 

permanecer nas tendas da perversidade.” Será que o 

desejo do salmista tem sido o desejo do nosso coração? 

Nunca foi uma questão de formalidade, mas sempre de 

prioridade. 

Salmo 87:1,2 – “Fundada por ele sobre os montes 

santos, o SENHOR ama as portas de Sião mais do que 

as habitações todas de Jacó.” Enquanto no Salmo 

anterior vemos o desejo do salmista, aqui vemos o 

desejo do próprio Deus por seu culto solene. O contraste 

entre as “portas de Sião” e as “habitações de Jacó” 

representam uma diferença entre culto solene e outras 

atividades devocionais, o culto doméstico, por exemplo. 

Não discutimos a importância do culto doméstico para 

nossas vidas (aliás consigo prever uma revalorização 

desta prática nestes dias de quarentena), mas o Salmo 

nos deixa claro que para Javé não há momento mais 

sublime do que estar com seu povo em ajuntamento 

solene. Não deveríamos imitá-lo nesse sentido também? 

Salmo 137:1-4  – “Às margens dos rios da Babilônia, 

nós nos assentávamos e chorávamos, lembrando-nos de 

Sião. Nos salgueiros que lá havia, pendurávamos as 

nossas harpas, pois aqueles que nos levaram cativos 

nos pediam canções, e os nossos opressores, que 

fôssemos alegres, dizendo: Entoai-nos algum dos 

cânticos de Sião. Como, porém, haveríamos de entoar 

E 



 

80 Nº 2 

o canto do SENHOR em terra estranha?” Era 

impossível para o povo de Deus cultuá-lo solenemente 

fora de Jerusalém, longe do seu Santo Templo. Nós não 

estamos em terra estranha e mesmo assim estamos 

impedidos de estar na presença especial de Deus em 

nossas próprias igrejas, nos locais de culto. Se isso fazia 

o povo da Aliança chorar naqueles dias, quanto mais 

não deveríamos nós chorar, o povo da Nova Aliança? 

Você já chorou por causa dos idosos que estão 

falecendo na Itália? E por causa do próximo domingo 

no qual não poderemos responder à santa convocação 

de Deus? 

O título do capítulo XXI da Confissão de Fé de 

Westminster citado acima é: “Do Culto Religioso e do 

Dia de Descanso”. É impossível tratarmos da 

importância do culto sem considerarmos o Dia do 

Senhor, principalmente no contexto do profeta 

Jeremias. O profeta escreve em seu poema sombrio: 

“Jerusalém pecou gravemente; por isso se tornou 

repugnante; todos os que a honravam a desprezam, 

porque lhe viram a nudez; ela também geme e se retira 

envergonhada.” 

Sem dúvida, a lista de pecados de Sião contemplava 

toda a lei de Deus, mas geralmente, nos profetas, a 

ênfase do pecado recai sobre a violação dos sábados do 

Senhor. Em Isaías 56:2 lemos: “Bem-aventurado o 

homem que faz isto, e o filho do homem que nisto se 

firma, que se guarda de profanar o sábado e guarda a 

sua mão de cometer algum mal.” Já em Ezequiel 

20:12,13 lemos: “Também lhes dei os meus sábados, 

para servirem de sinal entre mim e eles, para que 

soubessem eu sou o SENHOR que os santifica. Mas a 

casa de Israel se rebelou contra mim no deserto, não 

andando nos meus estatutos e rejeitando os meus juízos, 

os quais, cumprindo-os o homem, viverá por eles; e 

profanaram grandemente os meus sábados. Então eu 

disse que derramaria sobre eles o meu furor no deserto, 

para os consumir.” Estes dois textos são bem claros, 

porém não tão detalhados quanto a profecia do próprio 

Jeremias, capítulo 17, versículos 19 a 27. Matthew 

Henry comenta a respeito dessa passagem: 

Eles devem descansar de seus empregos 

seculares no dia do Descanso, não devem fazer 

trabalho servil. Eles não devem carregar cargas 

para dentro de cidade nem para fora, para dentro 

de suas casas ou para fora; cargas de milho dos 

maridos não devem ser carregadas para dentro, 

nem adubo carregado para fora; nem cargas de 

mercadores ou suas mercadorias devem ser 

importadas ou exportadas. Cavalos, carros, ou 

carroças de carga não devem ser vistos no dia 

do Descanso, nem nas ruas nem nas estradas; os 

porteiros não devem fazer comércio neste dia, 

nem devem os servos ser obrigados a apanhar 

mantimentos ou combustível. É um dia de 

descanso, e não deve ser transformado em dia 

de trabalho, a não ser em caso de 

necessidade.[1] 

Matthew Henry também fala acerca das bênçãos 

mencionadas no texto detalhadamente: 

Que eles se prontifiquem a santificar o 

Descanso e a não realizar nenhum trabalho nele; 

então:  

1) A corte florescerá. Reis em sucessão, ou os 

muitos ramos da família real ao mesmo tempo, 

todos como grandes reis, com os outros 

príncipes que se sentam nos tronos de 

julgamento, os tronos da casa de Davi (Sl. 

122:5), passarão com grande pompa pelas 

portas de Jerusalém, alguns em carruagens e 

alguns em cavalos, acompanhados por um 

grande número dos homens de Judá. A honra do 

governo é a alegria do reino; e o suporte da 

religião contribuiria grandemente para ambos.  

2) A cidade florescerá. Que a face da religião 

esteja levantada em Jerusalém, pela 

santificação do Descanso, para que Jerusalém 

faça jus ao nome, a Cidade Santa, e então ela 

permanecerá para sempre e será para sempre 

habitada... tudo aquilo que apoia a religião 

tende a estabelecer os interesses civis da terra. 

3) O país florescerá: As cidades de Judá e a terra 

de Benjamim serão restauradas com um vasto 

número de habitantes, e estes terão tudo em 

abundância e viverão em paz, e isso será visto 

pela quantidade e pelo valor de suas ofertas, que 

eles apresentarão a Deus. Nisso um país pode 

ser julgado: O que ele faz para a honra de Deus? 

Aqueles que negligenciam a religião são países 

pobres ou estão a caminho de se tornarem 

pobres.  

4) A igreja florescerá: holocaustos, sacrifícios, 

ofertas de manjares e incenso serão levados à 

casa do Senhor, para a manutenção do serviço 

da casa e dos servos que nela servem. Os 

estatutos de Deus serão conscientemente 

observados; nenhum sacrifício ou incenso serão 

oferecidos a ídolos, nem a parte de Deus, mas 

tudo será conforme a vontade de Deus... Então 

quando a religião florescer no meio deles o 



 

81 Nº 2 

povo também florescerá. Este é o efeito da 

santificação do dia do Descanso; quando este 

ramo da religião é exaltado outros aspectos da 

religião serão exaltados; porém, quando ele é 

esquecido, a devoção também é esquecida e 

perdida em superstição e profanação... os rios 

da religião permanecem fundos ou rasos na 

mesma proporção em que o dia do Descanso é 

guardado ou negligenciado. [2] 

Por outro lado, se todas essas bênçãos não fossem 

suficientes para convencer Israel da importância do 

quarto mandamento, então Deus os ensinaria por um 

modo negativo, ou seja, por meio de maldição: “Mas, 

se não me ouvirdes, e, por isso, não santificardes o dia 

de sábado, e carregardes alguma carga, quando 

entrardes pelas portas de Jerusalém no dia de sábado, 

então acenderei fogo nas suas portas, o qual consumirá 

os palácios de Jerusalém e não se apagará.” (Jeremias 

17:27). Aqui temos a predição de Jeremias em relação 

ao cativeiro babilônico. Podemos ver que a maldição é 

inversamente proporcional às bênçãos, ou seja, usando 

as mesmas expressões que Matthew Henry utilizou para 

falar das bênçãos, caso Israel não santificasse o dia do 

sábado, a corte não floresceria, a cidade não floresceria, 

o país não floresceria e a igreja não floresceria. Hoje, 

nós como igreja, apresentamos os mesmos sintomas de 

Israel e experimentamos punições semelhantes. Não é 

irônico que nos próximos Dias do Senhor nós, de fato, 

veremos comércios fechados, trabalhos desnecessários 

não sendo realizados, recreações ilícitas nesse dia não 

acontecendo e a humanidade, não apenas a igreja, 

aprendendo a “descansar” forçadamente. Os domingos 

parecerão um sonho exceto que a igreja não estará 

vibrando com seus cultos solenes! 

Em Jeremias 29:10, aprendemos quanto tempo o povo 

de Deus passou em cativeiro: “Assim diz o SENHOR: 

Logo que se cumprirem para a Babilônia setenta anos, 

atentarei para vós outros e cumprirei para convosco a 

minha boa palavra, tornando a trazer-vos para este 

lugar.” Por que setenta anos? Seria esse um número 

aleatório? 

Temos a resposta em 2 Crônicas 36:21, “para que se 

cumprisse a palavra do SENHOR, por boca de 

Jeremias, até que a terra se agradasse dos seus 

sábados; todos os dias da desolação repousou, até que 

os setenta anos se cumpriram.” E principalmente na 

Torá, em Levítico 26:34,35,43 – “Então, a terra folgará 

nos seus sábados, todos os dias da sua assolação, e vós 

estareis na terra de vossos inimigos; nesse tempo, a 

terra descansará e folgará nos seus sábados. Todos os 

dias da assolação descansará, porque não descansou 

nos vossos sábados quando habitáveis nela..., mas a 

terra na sua assolação, deixada por eles, folgará os 

seus sábados; e tomarão eles por bem o castigo da sua 

iniquidade, visto que rejeitaram os meus juízos e a sua 

alma se aborreceu dos meus estatutos.” 

Os setenta anos de cativeiro foram equivalentes aos 

sábados não guardados por Israel! Você consegue 

imaginar Deus fazendo o mesmo conosco? Usando a 

mesma proporção? Você tem noção de como a igreja 

tem aborrecido os estatutos de Javé especialmente o 

quarto mandamento? Espero que o Corona Vírus e suas 

terríveis consequências não durem nem setenta dias. 

Repito, foram setenta anos sem que o povo cultuasse a 

Deus adequadamente no seu santo templo. Será que isso 

não é pior do que a morte? Viver sem poder cultuar a 

Deus na beleza de sua santidade em culto solene? Agora 

podemos entender um pouco melhor porque os 

discípulos pensaram que seria o fim do mundo quando 

Jesus profetizou que o templo seria destruído em 70 d.C. 

Como é que o mundo pode continuar sem que Deus 

manifeste a sua presença especial nos ajuntamentos 

santos? 

Não sei qual é a sua posição escatológica, mas posso lhe 

garantir que você não deve se desesperar diante desse 

quadro de grandioso juízo de Deus, se você estiver em 

Cristo. Bem no centro da tenebrosa poesia das lágrimas 

do profeta chorão nós lemos: “Quero trazer à memória 

o que me pode dar esperança. As misericórdias do 

SENHOR são a causa de não sermos consumidos, 

porque as suas misericórdias não têm fim; renovam-se 

cada manhã. Grande é a tua fidelidade. A minha porção 

é o SENHOR, diz a minha alma; portanto, esperarei 

nele. Bom é o SENHOR para os que esperam nele, para 

a alma que o busca. Bom é aguardar a salvação do 

SENHOR, e isso, em silêncio.” A salvação do SENHOR 

é o próprio Senhor Jesus Cristo e é por isso, e somente 

por isso que você não deve se desesperar, mesmo 

enquanto Deus nos pune violentamente. 

Não sei o que será de cada um de nós durante a 

pandemia. Deus que puniu o povo com o cativeiro 

prometeu que eles voltariam e eles reconstruíram o 

templo. 

Aqueles que estão em Cristo e não sobreviverem ao 

Corona já estarão diante do Senhor da Glória cultuando-

O sem defeito. Nesse caso morrer é melhor do que ficar 

sem cultuar solenemente a Deus. Já aqueles que estão 

em Cristo e que sobreviverão ao vírus, terão a 

oportunidade de cultuar como nunca cultuaram antes. O 

seu principal prazer será estar no culto solene a Deus. 

Não haverá outra atividade mais importante do que essa. 



 

82 Nº 2 

O principal planejamento de suas férias será onde 

cultuar. Guardarão o Dia do Senhor como nunca 

guardaram antes. De fato, terão deleite nesse dia e não 

trabalharão e nem farão outros trabalharem 

desnecessariamente. Preferirão a morte do que ficar 

mais um domingo sequer sem a presença especial de 

Javé no ajuntamento solene. Cantarão sinceramente o 

Salmo 63, especialmente seus primeiros versículos: “Ó 

Deus, tu és o meu Deus forte; eu te busco ansiosamente; 

a minha alma tem sede de ti; meu corpo te almeja, como 

terra árida, exausta, sem água. Assim eu te contemplo 

no santuário, para ver a tua força e a tua glória. Porque 

a tua graça é melhor do que a vida; os meus lábios te 

louvam.” Se a graça de Deus é melhor do que a vida, 

então ficar sem sua graça no culto solene é pior do que 

a morte! Ó Deus, nos livre do Corona Vírus para que 

possamos, o mais rapidamente possível, te louvar com 

nossos lábios novamente em ajuntamento solene. 

Amém. 

*artigo escrito no final do mês de Março de 2020, 

quando as igrejas começaram a fechar suas portas, 

devido à quarentena decretada pelas autoridades em 

virtude da pandemia do coronavírus. 

 

Rodrigo Brotto, casado com 

Alessandra Brotto há 17 anos, pai de 

Sofia, Tito e Giana. Pastor da Igreja 

Presbiteriana Litorânea, em João 

Pessoa/PB, uma congregação da 

Igreja Presbiteriana do Alto Branco, 

localizada em Campina Grande/PB. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 


