
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

2 Nº 1 

FUNDADA EM 2020 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos Motta CAPA: Gabriel 

Ferreira DESIGN INTERNO: Marcos Motta CONTRIBUIÇÕES NA 

EDIÇÃO: Equipe de colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos Motta 

PUBLICIDADE/DIVULGAÇÃO/PROPAGANDA: Equipe de colaboradores 

ATENDIMENTO AO LEITOR: Marcos Motta CONTATO: redes sociais.  

REVISTA FÉ CRISTÃ, edição 1, ano 1, nº 1, abril de 2020, é uma 

publicação cristã independente, interdenominacional e mantida tão 

somente por seus colaboradores. EDIÇÕES ANTERIORES: disponíveis 

para download no endereço eletrônico da revista. Disponíveis para 

pedido através de contato via redes sociais oficiais. A REVISTA FÉ 

CRISTÃ não tem fins lucrativos. Este é um material gratuito, portanto, 

este arquivo não pode ser vendido. O compartilhamento via redes 

sociais e dispositivos eletrônicos é livre. A impressão, total ou parcial, 

para uso pessoal ou congregacional, no caso de igrejas, é totalmente 

permitida, desde que, quando de uso público, a fonte do material seja 

citada. O conteúdo de cada coluna e/ou artigo é de inteira 

responsabilidade de seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista 

         



 

3 Nº 1 

 



 

4 Nº 1 

 



 

5 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Olá, seja bem-vindo! É com grande alegria que 

iniciamos os trabalhos da revista Fé Cristã, a revista 

cristã para a geração da era digital, da era nano, da 

era “não tenho tempo para estar comprando e lendo (e 

carregando para lá e para cá) materiais de papel, que 

envolvam volume, que estragam e que se perdem”.  

ste projeto é o fruto, para a glória de Deus, do 

trabalho e da união destes irmãos e amigos, os 

quais Deus trouxe, um a um, para a equipe da 

revista - sim, o Senhor enviou “trabalhadores para a 

Sua obra”. Em menos de dois meses, o projeto foi 

suprido em praticamente todas as suas carências, com 

colunas sendo assumidas por “peças” especialmente 

ajustadas para elas, irmãos muito bem preparados para 

falar dos assuntos para os quais foram escalados. 

Quando contatei aqueles que, agora, fazem parte desta 

equipe, tinha em mente que propor a ideia de uma 

revista era o mesmo que apresentar a eles um projeto 

sobre algo antiquado, ultrapassado. Uma vez inseridos 

neste universo eletrônico dominado pelas redes sociais, 

quem mesmo, hoje em dia, imagina que alguém vai 

reservar um momento para ler uma revista? Pois bem, 

me surpreendi com o fato de que eu não era o único que 

pensava que isso poderia, de fato, acontecer. 

Surge a revista Fé Cristã, feita por teólogos, pastores e 

aspirantes ao santo ministério, destinada especialmente 

para os cristãos da era virtual, os webcrentes, porém, 

recheada com muito mais do que mera teologia de 

internet. Reunimos um timaço de homens e mulheres 

que servem em suas igrejas locais, adeptos das mais 

diversas linhas teológicas e que, apesar de serem  

 

membros das mais diferentes igrejas visíveis, são parte 

da única Igreja, a invisível, o Corpo de Cristo, a família 

da fé. Crentes que vivem santa, justa e piedosamente, 

que influenciam pessoas para a glória de Deus e que 

desejam, mais do que tudo, ver a vinda do Reino e a 

vontade de Deus sendo feita “assim, na terra, como é 

no céu”.  

Deixamos para trás as polêmicas, as “tretas de internet”, 

a contenda e os movimentos separatistas. Se você deseja 

ler sobre temas ácidos e escandalosos, esta revista não é 

para você. Nós, pelo contrário, estamos empenhados em 

construir, e não em demolir. Abandonamos os velhos 

costumes, as disputas e debates sem fim, para 

avançarmos um pouco mais. Por isso, lutaremos para 

edificar o Reino, em prol do Reino, para a glória do Rei 

do Reino. 

A partir de agora, estaremos sempre perto de você, em 

algum grupo de WhatsApp, do Telegram, em perfis no 

Facebook, no Instagram e no Twitter, vamos inundar a 

internet com aquilo de melhor que pode ser produzido 

pelo povo para o povo – porque, é isso que somos. Não 

somos figurões do mercado da fé, não temos grandes 

grupos editoriais em nossa retaguarda. Estamos 

escondidos em meio à multidão – e é assim que 

desejamos permanecer. Somos a mídia cristã 

independente. Que você possa ser abençoado e 

edificado por nosso esforço, eis aqui o fruto do nosso 

labor. Compartilhe à vontade. Comente. Reposte. 

Critique. Tente refutar nas redes sociais [com respeito], 

só não deixe de ler tudo, até o fim. Até a próxima edição. 

Deus abençoe você e sua família.

E 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

“E te lembrarás de todo o caminho, pelo qual o Senhor 

teu Deus te guiou no deserto estes quarenta anos, para 

te humilhar, e te provar, para saber o que estava no teu 

coração, se guardarias os seus mandamentos, ou não.” 

Deuteronômio 8:2 

assunto do momento é a pandemia provocada 

pelo novo coronavírus. Se você liga a TV, 

desde a manhã até a noite, o assunto principal é 

o coronavírus. Até mesmo nesta primeira edição da 

Revista Fé Cristã, você vai se deparar com este assunto 

diversas vezes. Se fala dos estragos, das pessoas que 

foram vítimas fatais, das pessoas que estão internadas, 

e há muitas projeções quanto aos futuros estragos que 

ainda serão causados pelo Covid-19. São tantas 

informações ruins, que muitos de nós queremos 

distância dos veículos de notícias. 

O fato é que o novo coronavírus humilhou o mundo. 

Milhares de pessoas estão se lamentando intensa e 

inconsolavelmente, neste exato momento, por terem 

perdido parentes, amigos e empregos. Não é raro 

vermos, nas mídias, os poderosos governantes com seus 

semblantes visivelmente abatidos, sem terem [quase 

que] nada a dizer para a população. Tudo isso leva 

muitos a fazerem a seguinte indagação: qual a razão 

disso, Senhor? 

Eu não quero, aqui, tentar penetrar na mente do Senhor 

para entender o que está acontecendo, isso nem é 

possível - sou uma pobre criatura que mal consegue 

compreender o próprio coração, quanto menos a mente 

do Senhor. Mas, temos muitas passagens bíblicas que 

nos dão a compreensão que precisamos sobre as razões 

pelas quais Deus, em Sua soberania, permite a 

ocorrência de coisas como essa pandemia. Uma dessas 

passagens é Deuteronômio 8:2. 

O texto nos diz que foi Deus quem guiou o povo pelo 

deserto durante aqueles quarenta anos, e o Seu soberano 

objetivo era expor o que havia no coração de cada 

israelita. Em várias ocasiões, o povo de Israel 

encontrou-se faminto, sedento e cansado da jornada, de 

maneira que, principalmente nesses momentos, 

mostrava ser um povo irritado e crítico. Isto não é 

semelhante ao que está ocorrendo em nossos dias? 

O modo como reagimos às provas da vida revela o que 

há, de fato, dentro de nosso coração, e o fato de o 

coronavírus estar em nosso meio nos faz crer, pela 

Palavra, que estamos sendo conduzidos a passar por esta 

prova para que seja revelado o que está em nosso 

coração. Deus sabe o que há dentro do coração de Seus 

filhos, mas nem sempre os Seus filhos o sabem - ou 

querem saber. 

O que mais ficou evidente nesse contexto de crise, não 

foi a nossa fé - visto que tivemos problemas até mesmo 

para nos unirmos em oração. Se não houve evidência de 

fé, como consequência, não encontramos muitas 

evidências de caridade. Infelizmente, o que ficou 

evidente é o quanto somos egoístas. Ver o mundo 

correndo para as farmácias, para os mercados, 

enfrentando filas desesperadamente a fim de manter as 

dispensas cheias, é normal - o mundo não conhece a 

Deus, o mundo está em trevas, perdido – ídolos como o 

dinheiro, o emprego e os políticos, sempre falham.  

Porém, infelizmente, o que vimos, também, foi que 

muitos cristãos fizeram as mesmas coisas, isto é, agiram 

da mesma maneira que os não-cristãos. Desrespeitando 

a opinião diferente, correndo para mercados dominados 

pelo desespero, sem sequer pensarem no próximo, se 

humilhando e arriscando serem contaminados em 

longas filas nos diversos estabelecimentos comerciais 

regulamentados para evitarem a aglomeração de 

pessoas, expondo a si mesmos e a Igreja à vergonha, e 

até mesmo mentindo para obter alguns benefícios. Sim, 

no final das contas, Deus, em Sua soberania, nos guiou 

O 



 

7 Nº 1 

por essa crise e nos mostrou que o vilão não é o 

coronavírus. O vilão somos nós! 

Nós é que ficamos mais tempo no sofá do que 

suplicando a Deus. Nós é que usamos dinheiro para 

pagar Netflix, internet, para garantir luxo e conforto, 

sem sequer ajudarmos aos necessitados com um quilo 

de alimento. Enfim, existem inúmeros exemplos do 

quanto temos sido egoístas, e que somos os principais 

vilões de nossa história.  

Por outro lado, a crise é a oportunidade perfeita para 

demonstrarmos o quanto cremos, confiamos e amamos 

a Deus e o quanto amamos o nosso próximo. Estamos 

perdendo a oportunidade de glorificarmos a Deus de 

diversas formas. Acima de tudo isso, no entanto, dou 

graças a Deus por sempre nos mostrar que, mesmo em 

meio a todo esse caos, Ele está nos guiando. Sim, Deus 

não nos desampara e, mesmo em meio ao sofrimento, 

podemos provar o quanto Deus é bom. 

No deserto, o povo teve água e maná providenciado por 

Deus - eles não mereciam, mas Ele proveu. Não é 

diferente, hoje. Deus, em Sua infinita misericórdia, 

reservou para Si os sete mil que não se dobraram à crise, 

antes, com corações movidos de compaixão, fizeram 

campanhas para arrecadar alimentos e ajudar os mais 

necessitados. Deus fez os tímidos ligarem para outros 

disponibilizando ajuda e recursos. Deus fez quem não é 

visto por ninguém passar horas suplicando misericórdia 

e, por meio dessas orações, o Senhor abençoou a muitos. 

Ainda dá tempo de nos arrependermos, de 

reconhecermos o quão pecadores somos, suplicando 

misericórdia. Para enfim, perdoados, dispormo-nos a 

Deus: Eis me aqui Senhor, envia-me a mim!  

 

Henrique Vidal, 26 anos, é membro 

na Igreja Evangélica Assembleia de 

Deus, em Salvador – BA, onde é 

professor e coordenador da Escola 

Bíblica Dominical, e diretor de 

missões. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

8 Nº 1 

uando falamos sobre feminilidade de acordo com 

as Escrituras, é natural e quase automático 

pensarmos em Provérbios 31. Mas, o papel e a 

relevância da mulher são mencionados vastamente na 

Bíblia, desde a criação do mundo, em Gênesis, até a 

consumação de tudo, em Apocalipse. Devemos 

concordar que Provérbios 31 nos traz informações mais 

diretas sobre a mulher segundo o coração de Deus, 

entretanto, essa mulher também é encontrada em 

Débora, em Ester, em Rute, e em muitas outras. Existem 

muitas personagens preciosas nas Escrituras e, talvez, 

seja mais proveitoso extrairmos um pouco das 

características de cada uma delas a fim de chegarmos a 

um modelo ideal para sobrevivermos a essa pandemia, 

visto que a grande maioria das mulheres está passando 

24 horas por dia na companhia de esposo e filhos, em 

reclusão dentro de casa. 

Antes de mais nada, precisamos enfatizar que só existe 

um que é perfeito, a saber, Deus. Buscar a perfeição não 

somente é irrealista como também é uma loucura. Não 

podemos tentar alcançar padrões inexistentes. Contudo, 

devemos buscar, todos os dias, nos aproximarmos dos 

padrões bíblicos propostos para todos os crentes em 

Cristo Jesus. No entanto, isso ainda não é a perfeição. 

Passaremos por momentos turbulentos ao longo de 

nossa caminhada. Erraremos. Acertaremos. Perderemos  

o controle e ganharemos as rédeas da situação em 

muitas vezes, também. O importante é não tirar os olhos 

do alvo, é não subestimar a importância da santificação 

na caminhada cristã, seja você homem ou mulher. 

A fé nos justifica, mas por si só não nos santifica. 

Concordo com J. C. Ryle, quando diz que somos 

justificados apenas pelo crer e isso é um presente 

totalmente imerecido, conquistado por Jesus no 

Calvário. Todavia, a santificação requer esforço e um 

desejo ardente e infindável de sermos pessoas melhores. 

Paulo nos deixa bastante claro que a vida cristã é uma 

batalha: carne contra espírito, o tempo todo. Nosso 

corpo foi vendido como escravo ao pecado, ao passo 

que nosso espírito clama pela presença do Criador. Na 

justificação, a palavra de ordem é: creia e será 

justificado. Na santificação, a palavra de ordem deve 

ser: vigie, ore, lute. O autor de Hebreus nos garante que 

sem santificação ninguém verá o Senhor. Devemos, 

portanto, buscá-la em todo o tempo, sabendo que a vida 

cristã aqui na terra não será proveitosa a menos que 

compreendamos o verdadeiro conceito de santidade. 

A verdadeira santidade, diferente da justificação, não 

consiste apenas em crer, mas em atos que resultam em 

uma demonstração prática da graça ativa e passiva. 

Podemos dizer que a forma como falamos, como nos 

portamos, a nossa conduta como cônjuges, pais, patrões, 

Q 



 

9 Nº 1 

empregados, governantes e governados, nossa postura 

na abundância e na escassez, na saúde e na doença, 

enfim, tudo isso está intimamente ligado à santidade ou 

à total ausência dela. A santidade denota características 

de Cristo que podem ser observadas e testadas em nossa 

vida. E qual seria o momento mais propício para 

observarmos isso senão durante uma crise global?  

Quanto maior a graça recebida, maior a humildade. E 

quanto maior a comunhão com o Espírito, maior a 

mansidão e a longanimidade. A verdadeira feminilidade 

bíblica nos traz um panorama de diversos conceitos, 

dentro dos quais podemos citar:  

➔ a mulher sábia que edifica a casa (Provérbios 

14:1) e que seguramente não busca sabedoria 

em si própria, na confiança de que é Deus quem 

a dá (Tiago 1:5);  

 

➔ a mulher que abre a boca com sabedoria 

(Provérbios 31: 26), compreendendo a 

importância de ser tardia em irar-se (Tiago 

1:19) e de ouvir com atenção antes de responder 

(Provérbios 18:13);  

 

➔ a mulher que compreende o honroso papel da 

submissão no casamento (Efésios 5:22), porque  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

entende, de todo o coração, que todos somos 

chamados a sujeitar-nos uns aos outros por 

temor a Cristo (Efésios 5:21) e que submissão 

não significa subserviência; 

 

➔ a mulher que compreende seu papel em sua 

casa, de ser o coração do lar e a auxiliadora 

idônea de seu esposo, não se tornando, portanto, 

uma criadora de confusão e nem mesmo alguém 

que busca competir com seu esposo, pois 

compreende seu papel e o papel do seu esposo 

e isso lhe traz alegria;  

 

➔ a mulher que não deixa “se pôr o sol sobre sua 

ira” (Efésios 4:26), buscando soluções 

coerentes e mansas para os problemas 

conjugais, com amor e por amor a Cristo;  

 

➔ a mulher que vive de forma cristocêntrica e tem 

Jesus como principal convidado em seu 

casamento, sabendo que Ele opera milagres 

onde estiver presente (João 2:1-11); 

 



 

10 Nº 1 

➔ a mulher que é fiel ao seu esposo e sente prazer 

em considerar os outros superiores a ela mesma 

porque tem a humildade do evangelho e não 

busca alimentar seu próprio ego ou ambição 

(Filipenses 2:3);  

 

➔ e, por fim, a mulher que se alegra em instruir 

outras mulheres com amor e de acordo com a 

Palavra de Deus (Tito 2:3-8). 

Perceba que, para chegarmos a esses breves exemplos, 

não nos utilizamos apenas daquelas passagens bíblicas 

que são direcionadas especificamente às mulheres. É 

importante sabermos que a concepção do que é uma 

mulher biblicamente ideal não pode ser apreendida 

apenas dos versículos cuja mensagem cita de forma 

direta as mulheres, mas em toda a Escritura Sagrada. 

Não podemos negar que a verdadeira feminilidade 

bíblica como vimos, provém de uma perfeita comunhão 

com Deus (Provérbios 31:30). Não é possível para uma 

mulher manifestar a verdadeira feminilidade bíblica 

sem antes ter sido justificada por Cristo, regenerada 

pelo Espírito, ter crido em Deus e buscado santidade. 

Ou seja, sem que haja justificação, regeneração e 

santificação, não haverá mulher proverbiana e nem 

mesmo um homem segundo o coração de Deus.  

Vivemos em uma sociedade onde as mulheres são 

levadas a acreditar que precisam entrar em conflito com 

os homens em busca de uma igualdade de papéis, mas 

não é isso o que o verdadeiro cristianismo ensina. O 

cristianismo nos ensina que, perante Deus, não existe 

diferença entre homem e mulher - ambos são 

igualmente importantes e amados pelo Pai, todavia, 

recebendo papéis distintos no lar, na Igreja e na 

sociedade. Isso não quer dizer que a mulher tenha sido 

criada para ser apenas a rainha do lar, mas para 

desenvolver um papel importante na história, de acordo 

com os parâmetros de Deus. Basta lermos o Gênesis 

para entender o que isso quer dizer: “não é bom que o 

homem fique só”. E, a partir daí, sabemos que a mulher 

entra em cena com um papel extremamente relevante e 

fundamental na história. No entanto, enquanto as 

mulheres buscarem equiparar papéis com os homens de 

forma competitiva, não haverá possibilidade alguma de 

vivermos aquilo que Deus nos chamou para viver. Não 

haverá harmonia no lar. Não haverá harmonia na Igreja. 

Não haverá harmonia na sociedade. E, infelizmente, é 

isso que temos vivido. 

Portanto, em tempos de pandemia e crise mundial, que 

possamos refletir acerca desses fatos e que passemos a 

mergulhar na verdade de Deus, que é a Sua Palavra, para 

que a vontade de Deus para nós esteja encravada em 

nosso coração. Sua vontade é a nossa santificação (1 

Tessalonicenses 4:3). Jesus não morreu de forma 

expiatória apenas para nos livrar da culpa do pecado, 

mas, para nos livrar também do domínio do pecado. Ele 

fez tudo quanto era necessário para Seu povo e isso 

inclui nossa santificação, por meio da obra do Espírito 

Santo. Que possamos, então, nos lembrar todos os dias 

que todo e qualquer sentimento que nos afasta do querer 

de Deus para cada uma de nós é fruto do pecado, contra 

o qual devemos lutar todos os dias - vigiando, orando, 

nos alimentando do alimento espiritual e buscando o 

enchimento do Espírito Santo de Deus. Sem que esses 

importantes passos sejam observados, me atrevo a dizer 

que se torna impossível alcançar a feminilidade bíblica, 

para a qual somos chamadas, e que os tempos de crise 

não somente irão agravar aquilo de ruim que há dentro 

de nós, mas também hão de dissolver os nossos 

relacionamentos, como consequência desse 

agravamento.

 

Bella Falconi congrega na Igreja 

Presbiteriana de Pinheiros, São Paulo 

– SP. É palestrante, Bacharel e Mestre 

em Nutrição e Pós-graduanda em 

Teologia Sistemática.  



 

11 Nº 1 



 

12 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 conceito de “Justiça segundo Deus” é claro nas 

Escrituras. No que diz respeito ao homem, este 

deve amar a Deus de todo o seu coração, 

entendimento e forças, e amar ao seu semelhante como 

a si mesmo. Para Deus, um mundo justo é um mundo 

onde Ele é reconhecido de acordo com a Glória que de 

fato possui, isto é, onde Ele é digno de ser plenamente 

amado, e quando isso acontece, se alguém ama a Deus 

com todo seu ser, consequentemente amará àquilo que 

Deus ama, e não há nada que Deus ame mais do que 

seres humanos nesta terra. 

Logo, o homem considerado perfeito é o homem que 

ama perfeitamente a Deus e àqueles que são membros 

da sua espécie, ou seja, toda a raça humana. Por isso 

Jesus, e somente Jesus, foi Homem com “H” maiúsculo. 

Nunca houve outro homem que caminhasse sobre este 

planeta que fosse tão digno de ser chamado homem 

como Jesus o é. 

Se vamos pensar sobre masculinidade que seja então 

partindo do Único que é verdadeiramente homem na sua 

plenitude. Ser homem na plenitude significa ser santo, 

que consiste em se amar a Deus e ao próximo 

perfeitamente, este é o propósito final do ser-se humano. 

A dignidade da humanidade reside exatamente aí, em se 

amar a Deus e ao próximo, em ser-se santo. No entanto, 

O 



 

13 Nº 1 

ninguém pode realizar esta tarefa se não receber do 

próprio Deus este Dom. As responsabilidades 

masculinas refletem a imagem de um Deus que é 

Criador e Sustentador, e isso significa que todo homem 

nasceu para ser tanto um provedor quanto um cuidador, 

igualmente, e isso em todas as estruturas criadas por 

Deus, a saber, na família, na igreja e na comunidade. Tal 

coisa requer amor a todas as criaturas de Deus, todavia, 

amar não apenas é algo difícil, é impossível! Há 

somente Um que se chame Amor, somente Ele ama 

perfeitamente, de maneira que nossa única conclusão 

aqui é que, para sermos homens, precisamos de um 

milagre. Esse milagre pode acontecer e acontece todos 

os dias.  

O desafio de cada homem consiste em primeiro se fazer 

pobre de espírito e recolher o seu maná diário para poder 

caminhar sobre este deserto árido de guerras e dor, sobre 

este mundo, que é um vale de lágrimas, sem perder a fé, 

a esperança e o amor, sem perder a alma! Os desafios 

são imensos: devemos amar nossas esposas e filhos, e 

fazer com que a missão de nossas vidas seja fazer a vida 

deles verdadeiramente feliz. Isso implica em prover 

espiritualmente, emocionalmente e fisicamente, ao 

mesmo tempo em que somos chamados a nos doar, a 

serviço deles, com todo nosso tempo, recursos e dons, 

pois eles são os nossos próximos mais próximos, sem 

falar que também devemos expandir esse amor até a 

Igreja e, por fim, à sociedade em geral. 

Jesus disse que sem Ele nada podemos fazer (João 

15:5). Hoje, entendo que na verdade até mesmo quando 

faço, não sou eu quem faz, mas Ele em mim. Paulo 

entendeu isso e disse que trabalhou como ninguém, 

depois corrigiu, percebeu que não fora ele, mas a Graça 

de Deus, isto é, era o Seu Espírito Quem operava nele 

todo querer, cada ação, palavra, dom e boa dádiva (1 

Coríntios 15:10). 

Espero que você entenda isso, que nós não conseguimos 

ser pastores, mas Jesus pode pastorear por meio de nós; 

não conseguimos ser maridos, mas Jesus pode ser por 

meio de nós; não conseguimos ser pais, mas Jesus pode 

ser por meio de nós; também não conseguiremos servir, 

amar e dar nossas vidas em favor de outras pessoas, não 

conseguimos resistir às tentações e muito menos às 

traições, as pancadas e as lutas dessa vida, mas Jesus em 

nós pode, e Ele já o fez. Em tudo, Ele foi tentado, sofreu 

todas as dores, Ele é experiente, experimentado, passou 

por cada etapa que passamos, lutou cada luta que 

lutamos, enfrentou cada trauma que enfrentamos, 

inclusive as culpas que carregamos, e pelo Espírito, tudo 

derrotou, tudo venceu, não perdeu a fé, nem a esperança 

e muito menos o amor. 

Gostaria de terminar lhe encorajando a separar um 

tempo diário, de preferência no início de cada dia, para 

colocar diante do Senhor todos os seus desafios 

humanamente impossíveis, mas que são plenamente 

possíveis para Jesus, e experimentar a alegria da 

salvação que consiste em uma vida que é vivida para a 

Sua Glória, como um Homem de Deus, pegando 

emprestado este “H” maiúsculo de Jesus, para, assim 

como Ele, ver os seus inimigos se tornarem em nada! 

 

Rafael Ribas graduou-se em 

Teologia pela Faculdade Teológica 

Sul Americana. Plantou a Igreja 

Batista da Graça, em Santa Maria – 

RS, onde foi pastor durante 5 anos. 

Hoje, faz parte do time de pastores da 

Igreja Acção Bíblica, de Faro, em 

Portugal, onde se dedica integralmente ao plantio de duas 

novas igrejas e a projetos com pessoas em estado de 

vulnerabilidade social por meio Associação BeAlive.

 



 

14 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Durante essa pandemia global, muitas foram as esquisitices que surgiram no meio cristão. 

Dentre as várias bizarrices que surgiram, as mais chocantes, sem dúvida, foram as celebrações 

de Ceia e de Batismo via internet – ou a tentativa de realizar estas. As redes sociais foram 

transformadas em mediadores necessários para a realização dos sacramentos. Muitos líderes 

deixaram claro que não conhecem os benefícios e as bênçãos de celebrar a Ceia do Senhor; isto 

é, a comunhão e ajuntamento dos santos. A certa altura, alguns podem até perguntar o por que 

de não podermos celebrar a Ceia do Senhor pela internet. E a razão para isto é simples: a própria 

Palavra de Deus “se fez carne e habitou entre nós” (João 1:14).  

Posso ilustrar melhor: o mesmo corpo que foi partido na crucificação pelo perdão de nossos 

pecados, antes fora colocado em uma manjedoura, quando do seu nascimento. Essa analogia 

representa perfeitamente o ajuntamento dos santos. Assim como estiveram os anjos, Maria, 

José, pastores humildes e viajantes sábios, todos reunidos em torno desse Deus colocado em 

uma manjedoura, devemos nos juntar para celebrar a Ceia do Senhor: “Ele se fez carne e habitou 

entre nós” (João 1:14). O Deus Santo, soberano sobre tudo o que existe, deitado em uma caixa 

de madeira como uma refeição para ovelhas. Um banquete para os pecadores. Um banquete 

para mendigos. A imagem é impressionante e reconhecidamente escandalosa.  

Quero destacar algo: uma manjedoura é uma cocheira de alimentação de animais. Seu nome 

vem do termo latino “manducare” que significa “comer”. Sabemos que a cidade onde essa 

manjedoura estava localizada era Belém, que quer dizer “Casa do Pão”.  Também sabemos que 

Jesus se refere a si mesmo dizendo: “Eu sou o pão da vida”, (João 6:35) e “Eu sou o pão que 

desceu do céu” (João 6:41). O Pão da Vida desceu do céu à Casa do Pão para ser colocado em 

uma manjedoura, como uma refeição para ovelhas. O Criador de todas as coisas se humilhou a 

ponto de ser colocado em uma cocheira onde animais sujos vão comer. Esses animais não vão 



para preparar uma refeição, a sua própria, mas para 

receberem o que foi preparado para eles. Eles vão à 

manjedoura para serem alimentados. Olhe para Belém, 

para a “Casa do Pão”. Os pobres pastores estão lá. E 

hostes de anjos estão lá. Todos reunidos em volta da 

mesa mais humilde onde o Pão da Vida, que desceu do 

céu, foi colocado.  

Algumas pessoas ficaram totalmente escandalizadas 

quando Jesus disse: “Quem come minha carne e bebe 

meu sangue viverá para sempre” (João 6:52-58). A 

questão aqui é que nós, como Igreja, chegamos ao altar 

do Senhor para recebermos o que foi preparado para 

nós. Somos ovelhas que vêm comer do que nosso Bom 

Pastor nos deu. E Ele nos deu a Si mesmo! Somos 

pecadores esperando a festa da salvação. Somos 

mendigos famintos esperando o banquete diante de nós. 

É um mistério que o Verbo se tornou carne. É um 

mistério que a carne e o sangue de Cristo estão ocultos, 

com e sob o pão e o vinho da Ceia do Senhor! Que 

mistério! Que honra! Há tanta discussão sobre como 

isso acontece, mas tanta ignorância quanto ao fato de 

que isso de fato acontece! Transubstanciação, 

consubstanciação? Quem sabe? O fato é que em todas 

as vezes que você recebe o Sacramento, você tem um 

encontro físico e pessoal com o Filho de Deus. Você tem 

perdão nos seus lábios. Salvação na sua língua. Por isso, 

provamos e vemos “que o Senhor é bom” (Salmo 34: 

8). 

Se nos ajoelhamos no trilho da comunhão ou recebemos 

a comunhão através da distribuição coletiva, devemos 

comer e beber este Sacramento juntos. Quando 

comungamos com nossos irmãos e irmãs em Cristo, não 

estamos tolerando seus pecados mais do que eles estão 

perdoando os nossos, de modo que Jesus nos dá Seu 

corpo e sangue para remissão dos pecados, não para 

defendê-los. O perdão que recebemos por meio do 

corpo e do sangue de Jesus é o mesmo perdão que 

nossos irmãos e irmãs em Cristo recebem. No altar, 

Deus se une a nós como um só - compartilhamos o 

mesmo corpo e sangue, o mesmo perdão dos pecados, a 

mesma paz com Deus que excede todo entendimento.  

A verdade é que tudo sobre a Ceia do Senhor aponta 

silenciosamente para a maneira extraordinária e 

humilde com que Ele pretende continuar vindo até nós. 

De uma maneira muito real, e toda vez que recebemos a 

Ceia do Senhor, estamos experimentando-O 

novamente, e aguardando-O até que Ele venha. A 

Palavra se tornou carne para nós, este pão do céu se 

doando para nós pecadores repetidamente. Ele é a razão 

pela qual devemos manter a celebração da Ceia do 

Senhor como algo coletivo, oferecido a toda a 

comunidade local de crentes. É impossível, portanto, 

celebrarmos este Sacramento virtualmente.   

Quando recordamos a harmonia da Palavra se tornando 

carne e sendo colocada em uma manjedoura e o Filho 

de Deus de carne e sangue sendo colocado sobre o altar, 

por que pensamos que podemos receber o Sacramento 

sem nos reunirmos como um só Corpo? Esta é uma 

refeição preparada para nós. É uma refeição que 

compartilhamos com nossos irmãos e irmãs na fé. É 

uma refeição de perdão através d’Aquele que foi 

colocado em uma manjedoura, para que Ele pudesse ser 

o Cristo colocado na cruz, para que Ele pudesse ser o 

Cristo ressuscitado da sepultura, para que Ele pudesse 

ser o Cristo colocado no altar da comunhão, para que 

pecadores reunidos pudessem alimentar-se do Pão da 

Vida. 

 

Frankle Brunno é bacharelando em 

teologia pela Faterge - Faculdade de 

Teologia Reformada de Genebra.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

16 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

17 Nº 1 

 

ssa é nossa primeira edição 

da revista Fé Cristã, de 

maneira que me sinto 

muito feliz de estar escrevendo 

esse artigo para vocês. No caso, 

como era de se esperar, em tempos 

de quarentena, pandemia, e em 

meio, até certo ponto, de uma crise 

mundial, o assunto de nosso 

primeiro Artigo do Mês não 

poderia ser outro: o novo 

coronavírus, ou COVID-19, como 

queiram chamar.  

 

 

 

 

 

 

 

 

Pois bem, não falaremos única e 

exclusivamente sobre o vírus. Já 

existe muito conteúdo sobre ele 

disperso em diversos meios - 

alguns sensacionalistas, outros 

racionais, outros menosprezando a 

situação em si. Além disso, no que 

tange ao ambiente nacional, o 

problema não é apenas o vírus, 

mas, infelizmente, sua utilização 

como arma político-ideológica – 

sem falar do enorme desespero que 

tem sido promovido pela grande 

mídia e pessoas atreladas a ela. É 

com peso no coração que 

constatamos que nossa situação 

relacionada a este vírus e à crise 

mundial por ele causada é agravada 

por questões econômicas, sociais, 

políticas e midiáticas que 

dificultam [e muito] a solução do 

problema em território nacional. 

Diante disso, não podemos buscar 

uma solução relacionada 

unicamente à saúde ou unicamente 

de cunho econômico, antes, 

devemos escolher um meio-termo, 

a fim de que o país não entre em 

colapso sobre seu próprio eixo e o 

mínimo de mortes ocorram (sim, 

um número mínimo, pois, de modo 

geral, as mortes são inevitáveis).  

Durante o artigo, veremos o que é 

um vírus de fato, ou pelo menos o 

conceito científico mais claro 

quanto a isso. Posteriormente, 

trataremos sobre sua ação no 

 

 

 

 

 

 

 

 

organismo e, por fim, 

abordaremos a questão do vírus 

em si. Uma vez inteirados acerca 

do vilão propriamente dito, 

buscaremos analisar seus números 

até o momento, analisando-os em 

paralelo com as demais pandemias 

e epidemias da história, 

compreendendo seus sintomas, o 

que é realmente um grupo de risco, 

seu verdadeiro risco e perigos, o 

que as Escrituras nos dizem sobre 

essas epidemias e como podemos 

reagir em meio à esta crise. 

Devemos depender do estado ou 

não? Temos que ficar em casa ou 

trabalhar? Vamos ver tudo isso, no 

decorrer do artigo. 

O que é um vírus? 

Embora consigamos encontrar 

algumas novas linhas de pesquisa 

defendendo o vírus como um tipo 

de ser vivo, a grande maioria dos 

trabalhos realizados até o 

momento é de linha mais 

conservadora, isto é, a parcela 

muito maior é a de pesquisas que 

não definem o vírus dessa 

maneira, como um ser vivo. E é 

assim que fazemos ciência: quem 

apresenta mais quantidade de 

provas e provas mais convincentes 

deve ser levado em consideração. 

Sendo assim, vamos levar em 

consideração a definição geral, 

ensinada na maior parte das  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

E 



 

18 Nº 1 

 

universidades, sobre os vírus:  

originalmente, no latim, seu nome 

é utilizado para definir qualquer 

toxina, ou fluído venenoso. Em 

termos científicos, podemos 

defini-lo como uma partícula de 

proteínas (principalmente seu 

material genético e cápsula) que 

pode infectar organismos vivos. 

Em suma, os vírus são parasitas 

obrigatórios, o que significa que 

não possuem capacidade de 

reprodução, necessitando de um  

 

 

 

 

 

 

 

organismo mais complexo para se 

multiplicar (uma das razões de não 

serem considerados como seres 

vivos). Eles podem possuir DNA 

ou RNA para transmitir suas 

informações genéticas, ou os dois. 

Devido à sua simplicidade e alta 

taxa de reprodução, as mutações 

ocorrem muito rápido. Podemos 

ver isso no vírus da gripe, para o 

qual sempre existem vacinas 

disponíveis, mas que, mesmo 

assim, permanece sendo um vírus 

que pode ser contraído em quase 

todos os anos. Também vemos isso 

com o coronavírus: este vírus que 

surgiu na China, não possui os 

mesmos efeitos no Oriente Médio, 

Itália e Brasil, sofrendo variações 

endêmicas. Uma vez infectando 

um indivíduo, em específico as 

suas células, o vírus geneticamente 

modifica o mecanismo de 

multiplicação dessas células a fim 

de produzir seu próprio material 

virulento e assim multiplicar o 

mesmo ao invés do material da 

própria célula, levando a célula à 

morte, à exaustão, ao rompimento 

de organelas devido à sua 

multiplicação desordenada, entre 

outros efeitos. Essas modificações 

de nível microscópico fazem 

alterações no corpo de maneira 

clara, causando febre, resfriados, 

tosses secas, tosses com sangue, ou 

mesmo insuficiência respiratória, 

como vemos no caso das mortes 

provocadas por coronavírus.  

Então,  temos  o  “agente  perfeito” 

para um filme de 

ficção científica, 

horror científico, 

ou ação: uma 

espécie de “arma 

biológica natural” 

(ou não), com alta 

taxa de transmissão 

e mutação, sendo 

quase impossível 

controlar o seu 

alastramento  e  sua  

modificação, o que pode facilitar a 

utilização do vírus como uma 

arma, levando à morte milhares, 

milhões, dezenas de milhões de 

pessoas.  

Basicamente, isso é um vírus: um 

parasita intracelular não-vivo 

“buscando” a própria 

multiplicação e destruindo o 

hospedeiro no percurso. Voltando 

ao caso do coronavírus, seus 

sintomas principais são, como já 

relacionado acima: tosse, febre, 

cansaço e dificuldade para respirar 

(em casos graves). Em uma 

quantidade menor de casos, é 

possível encontrarmos diarreia e 

dores abdominais relacionadas 

com o vírus, além de olhos 

vermelhos, coceira e conjuntivite. 

Os problemas gastrointestinais 

surgem em menos de 17% dos 

casos, e em outro estudo, de 1099 

infectados, apenas 9 tiveram os 

distúrbios oftalmológicos. Tendo 

em vista os sintomas, podemos 

compreender como funciona o 

grupo de risco: pessoas que podem 

ter seus sintomas agravados, o que 

os levará à morte. Simples assim. 

Idosos e pessoas com doenças 

crônicas (insuficiência renal, 

doença respiratória), doenças 

cardiovasculares, diabéticos, 

hipertensos, fumantes (por razões 

óbvias de aumento do efeito dos 

sintomas por causa de sua saúde já 

debilitada), pessoas com 

imunidade mais baixa ou saúde já 

debilitada (semelhante ao grupo 

anterior), profissionais da área da 

saúde (devido à quantidade de 

vezes que são expostos ao vírus, as 

probabilidades de contaminação e 

morte são maiores), crianças 

(devido à sua saúde frágil e ao fato 

de que os órgãos, em muitas vezes, 

ainda não estão maduros ou 

porque o sistema imunológico 

ainda não está preparado para 

doenças. Devemos lembrar, 

também, o risco que correm os 

filhos de “pais anti-vacina”...). 

Esses grupos nos servem para 

indicar os maiores riscos, não os 

únicos. Isso significa que pessoas 

fora desses grupos não podem 

morrer? Não, significa que suas 

chances são menores (levando em 

conta a taxa de mortalidade atual 

em nosso país, isto é, do momento 

em que o artigo foi elaborado, que 

está abaixo de 5%, muito menor 

do que qualquer doença já nativa 

de nosso país, as chances de morte 

de alguém que não esteja no grupo 

de risco seria ainda menor, 

beirando menos de 1%). Isso 

significa que uma pessoa do grupo 

de risco que está contaminada 

automaticamente está condenada à 

morte? Também não. Significa 

que suas chances de sobrevivência 

são menores (há mesmo casos de 

idosos em nosso país que se 

recuperaram, como o caso do Gal. 

Augusto Heleno, Chefe do  



 

19 Nº 1 

 

Gabinete de Segurança 

Institucional do Brasil).  

Os grupos têm esse nome 

justamente por isso: os riscos são 

maiores, mas não necessariamente 

fatais, caso contrário, seriam 

chamados de grupo de condenados. 

Todavia, ambos - tanto grupos de 

risco como grupos de “infectados 

padrão”, devem atentar para as 

medidas cautelares e preventivas, 

em virtude não apenas da 

preservação dos próprios 

indivíduos que os compõem, mas 

também, tendo em vista seus 

familiares, amigos, colegas, e 

demais pessoas com quem se 

relacionam todos os dias. 

Agora que juntamos algumas 

poucas informações sobre o vírus 

e, em específico, sobre o foco de 

nosso artigo, vejamos um pouco 

sobre sua classificação: ele foi 

classificado como uma pandemia, 

uma doença que, resumidamente, 

se torna uma ameaça em escala 

mundial. Vamos verificar agora, 

algumas mortes provocadas por 

outras pandemias.  

Varíola: em uma época sem 

vacinas, levou à morte um número 

incontável de pessoas. 

Literalmente incontável, devido à 

dificuldade estatística da época. 

Porém, sabemos que o número de 

mortes foi maior do que 500 

milhões, exterminando, por 

exemplo, os indígenas, nas 

Américas, a menos de 5% de sua 

população total. Peste bubônica: 

levou à morte entre 75 e 200 

milhões de pessoas.  

Os surtos dessas duas doenças 

aconteceram em períodos em que 

não se tinha muito conhecimento 

sobre hábitos saudáveis e de 

higiene, não existia vacinas e a 

medicina era muito inferior 

comparada à de hoje. Tais fatores 

podem, com certeza, ter agravado a 

situação, assim como, hoje, temos 

um outro agravante: a quantidade 

de pessoas em grupo de risco, 

principalmente em países como a 

Itália, que tem um sistema de saúde 

com condições inferiores às do 

nosso Brasil e com uma população 

idosa que passa da casa dos 20%. 

Há uma argumentação corrente de 

que devemos julgar as mortes pelo 

coronavírus em relação à uma 

doença do passado com condições 

e características semelhantes, e 

ainda, que devemos esperar a crise  

 

 

 

 

 

 

 

 

passar para compará-lo com outras 

pandemias. Pois bem, vamos 

comparar esta pandemia com 

outra, que está acontecendo 

simultaneamente, em todo o 

mundo, por anos, e ainda não 

possui cura: a AIDS. 

A AIDS matou mais de 30 milhões 

de pessoas até hoje, e continua 

matando. Existem muitas outras 

epidemias menores, surtos de 

doenças, como peste bubônica, que 

retornam em outras datas, como na 

praga de Justiniano, que matou 

cerca de 25 milhões, como a gripe 

espanhola que matou em torno de 

50 milhões, como a gripe asiática 

que matou 2 milhões, entre várias 

outras. Enquanto isso, na pandemia 

atual, do coronavírus, ou COVID-

19, os contaminados estão entre 

1.273.794 [menos de dois 

milhões], enquanto o número de 

mortos está abaixo de 70 mil (sim, 

setenta mil e não milhões) - o total 

de recuperados passou de 260 mil. 

Os números não mentem: dentre as 

pandemias, as baixas provocadas 

pelo coronavírus são ínfimas. E 

isso se deve a diversos fatores: os 

sintomas provocados, sua taxa de 

fatalidade (em um cálculo simples, 

a taxa de mortalidade está entre 5 e 

6%, baixíssima, comparada com as 

demais), o avanço da tecnologia da 

informação e medicina atual, e o 

fato de as medidas preventivas 

serem tomadas em grande escala, 

isolando muitas comunidades, com  

 

 

 

 

 

 

 

 

cada país agindo a partir de sua 

realidade e possibilidades.  

Mas a tendência não é piorar? 

Graças a Deus, não: as 

contaminações na china 

diminuíram e as mortes estão 

deixando de ocorrer, a curva de 

contaminação da Itália também 

tem diminuído (inclusive, lidando 

com estatísticas, a previsão do 

governo é que os números de 

contaminados fosse dez vezes 

maior, porém não conseguiriam 

comprovar. Isso diminuiria a 

mortalidade de 9% para 0,9%). A 

Espanha também tem apresentado 

regressão das contaminações. O 

quadro tem melhorado nos países. 

Por outro lado, nada disso é razão 

para, simplesmente, abrirmos todas 

as fronteiras e vivermos nossas 

vidas normalmente, afinal, o vírus 

ainda circula, e quanto mais 



 

20 Nº 1 

circula, mais se multiplica e sofre 

mutações, podendo ficar ainda 

mais perigoso, ou, ainda, o sistema 

imunológico dos afetados criar 

imunidades. Todavia, essas duas 

possibilidades são impalpáveis e 

variáveis demais para serem 

explicadas nesse artigo.  

Nós, porém, devemos manter os 

cuidados de saúde básicos, a 

esterilização e, na medida do 

possível, a quarentena. O que isso 

significa? Que devemos trabalhar 

e, ao mesmo tempo, fazer o 

máximo possível para evitar 

contatos, aglomerações, tomando 

todos estes cuidados citados acima. 

Infelizmente, nosso país  não 

possui uma economia estável como 

França, Inglaterra, entre outros, de 

maneira que não temos suporte 

financeiro para prolongarmos 

nossa situação atual. Passamos por 

mais de 20 anos sendo roubados 

em milhões, [há desvios que ainda 

estão sendo descobertos], e temos 

um conjunto de governantes 

divididos entre o grupo dos que 

querem continuar com extorsões e 

corrupção para aprovar leis 

baseando-se em “articulação 

política” [também conhecida por 

propina], em troca de favores e 

cargos, e o grupo dos que 

pretendem fazer as coisas do jeito 

certo. “O Brasil não é um país para 

amadores”, já disse o ditado 

popular. Além disso, vivemos em 

um estado democrático, não temos 

o controle de empresas e população 

em países como tem a China, que, 

deixando as teorias de conspiração 

de lado, é um regime ditatorial que 

controla sua população e suas 

empresas, além de ter uma 

economia extremamente sólida 

para ser fechada, virtualmente, por 

todo o tempo necessário. Não 

somos como a Coréia do Norte 

que, em um crime insano, decretou 

que os contaminados pelo vírus 

deveriam ser exterminados. Eis o 

fruto de uma nação com ciência, 

mas sem o mínimo conhecimento 

de Deus e de moral, que está há 

décadas em primeiro lugar no 

ranking de perseguição a cristãos. 

Não surpreende.  

Nosso país é dependente de moeda 

estrangeira, dependente de 

empresas multinacionais, 

dependente economicamente de 

outros países, somos exportadores 

de matéria-prima e bens de 

consumo, recém recuperados de 

uma crise financeira e política, 

ainda militando por um bom 

crescimento ou, pelo menos, em 

favor da estabilidade do país, em 

todas as suas áreas.  

Quanto tempo um pai de família, 

de classe média, com três filhos em 

casa, consegue sustentar e manter 

sua família sem trabalhar? Quanto 

tempo sua família irá sobreviver, 

sem sustento? Quanto tempo uma 

pequena empresa, que não possui 

um caixa reserva, consegue 

permanecer sem abrir as portas? 

Quantas pessoas ficarão 

desempregadas, se uma loja de 

roupas onde trabalham um gerente, 

dez vendedores, cinco caixas e 

duas faxineiras, parar de 

funcionar? Essa empresa entraria 

em falência e não pagaria sequer os 

direitos aos seus funcionários, de 

maneira que, aqui, já teríamos 

várias famílias passando fome: 

consequentemente, teríamos mais 

criminalidade, mais miséria e mais 

doenças. 

O governo não consegue sustentar 

todo o país nessas condições, nem 

mesmo por um mês. Empresas 

multinacionais sairiam do país e, 

consequentemente, centenas, 

milhares de funcionários também 

ficariam desempregados e sem 

seus direitos. Com isso, todo o país 

seria condenado a uma crise de 

miséria, e milhões de pessoas 

acabariam mortas. Não podemos 

deixar a histeria e o desespero 

tomarem conta de nossos corações. 

Devemos lutar por nossas famílias 

e, em função delas, por nosso país. 

Porém, resgatando um termo 

militar: esta é uma batalha que 

temos de lutar em dois frontes: não 

podemos morrer de fome e 

condenar todo o país à miséria, o 

que acontecerá com certeza a 

milhares de pessoas, para que 

sobrevivam menos de 5% da taxa 

de mortos de nosso país, que são os 

que verdadeiramente morreriam 

devido ao vírus em questão [não 

5% da população]. É anti-lógico. 

Ao mesmo tempo, não podemos 

viver como se o vírus não existisse, 

tão anti-lógico quanto o que foi 

dito anteriormente. Devemos 

evitar sair de nossas residências, 

devemos tomar todas as 

precauções e seguir toda a cartilha 

já elaborada, sem pânico, e com fé. 

Caminhando para o final, o povo 

precisa dos cristãos nisso: na 

demonstração de sua fé. Aqueles 

que estão perdidos em seu 

desespero precisam de nossas 

orações. Lembramos o quanto 

ficarmos confinados e sozinhos 

pode aumentar casos de ansiedade, 

depressão e até mesmo as 

ocorrências de suicídio. Oremos, 

consolemos, liguemos e, se 

possível, trabalhemos em casa. Em 

nossos trabalhos, evitemos os 

contatos normais do dia a dia. 

Quanto aos que passam 

necessidade, devemos agir como 

cristãos, abrindo nossas despensas 

e compartilhando com os 

necessitados, “pois é melhor dar, 

do que receber” (Atos 20:35). 

Precisamos nos lembrar dos 

irmãos, nos esforçando para não 

perdermos a comunhão. 

Essa é uma oportunidade para 

todos os cristãos: não de 

demonstrarmos a face do ódio, 

proclamando que isso é justiça 



 

21 Nº 1 

pelos crimes contra a Cristo, ou 

que é um praga enviada por Deus, 

ou, até mesmo, que é o julgamento 

apocalíptico, afinal de contas, 

vimos que muito mais pessoas já 

morreram em outras eras, mas a 

raça humana continua viva, como 

sempre. À título de curiosidade, no 

Brasil, foram contabilizados mais 

de 300 mil casos de dengue até o 

meio de março de 2020 e mais de 

100 mortes – e isso não gerou 

desespero e histeria. 

Demonstremos a face de um Deus 

misericordioso, que nos envia a 

amarmos o próximo, a doarmos o 

pouco que temos, a nos 

importarmos, a orarmos, e a 

cuidarmos, mantendo nossos olhos 

fitos no céu, n’Aquele que nos 

criou. Como disse o salmista: 

“aquietai-vos e sabeis que eu Sou 

Deus”. “E, para ele, vocês têm 

muito mais valor do que os 

passarinhos. As vossas 

preocupações poderão porventura 

acrescentar um só momento ao 

tempo da vossa vida?” (Mateus 

6:26b-27). 

Que Deus tenha misericórdia de 

nossa nação! 

Paz seja com todos. 

 

   

 

 

 

Sthaner Mendes de Sousa, 26 anos, é 

membro da Primeira Igreja 

Presbiteriana de Barretos-SP, 

licenciado em Ciências Biológicas, 

pelo IFSP – campus Barretos-SP. 

   

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

22 Nº 1 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

a atual configuração da sociedade, o ambiente 

acadêmico é um dos ambientes mais hostis à fé 

cristã. É provável que você conheça jovens 

cristãos que foram induzidos a questionar sua fé após 

ingressarem na universidade. Infelizmente, muitos deles 

acabam por sucumbir diante das fortes pressões por 

conformação ao secularismo, o que acaba os forçando a 

assumir como sendo verdade uma visão de mundo que 

nega a existência de Deus e que negligencia Sua 

soberania, que rege o universo desde a Criação. Aliás, 

essa pode ser a situação de seus colegas de graduação e 

amigos próximos ou, pior do que isso, a sua própria 

história. 

De imediato, as vivências no espaço acadêmico trazem 

hesitação, expondo os valores cristãos a novas questões 

em um ritmo frenético, muitas vezes levando os jovens 

a repensarem no que creem e o que viveram até então. 

O senso de identidade, de propósito e de vida cristã é 

desafiado, sofrendo um pesado bombardeio ideológico 

capaz de abalar toda fé que não estiver alicerçada sobre 

a Rocha Eterna, Jesus Cristo. Diante de tão severo 

ataque aos princípios divinos, surge uma questão: é 

possível, então, ao jovem cristão, permanecer apegado, 

convicto e fiel às Escrituras em um ambiente tão avesso 

à fé cristã? 

Para responder à esta questão, é preciso entendermos o 

que causa essa confusão na mente do homem, fazendo-

o ter esta tendência de colocar em dúvida as verdades 

eternas e considerar formas alternativas de ver o mundo, 

sendo influenciado a conformar-se e resistir à 

autoridade divina.  

Cada parte da natureza humana foi distorcida pela 

Queda, incluindo a mente. O conhecimento humano 

sobre Deus foi afetado levando o homem a rejeitá-lo.  

N 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Na universidade temos contato direto com os efeitos disso, eles são refletidos na visão, 

no pensamento e na vida daqueles que rejeitam a autoridade de Cristo. O relativismo, 

que é o cerne do pensamento pós-moderno, é um exemplo disso. A verdade foi 

reduzida a uma “construção social”. Nesta, cada pessoa deve definir a verdade 

segundo suas vivências e aquilo que lhe é conveniente - o indivíduo, assim, se torna o 

padrão e a medida de todas as coisas, perdendo por completo o contato com a 

realidade. Mas nós, cristãos, sabemos que não é assim que acontece: há uma Verdade 

absoluta e imutável, de modo que devemos vivê-la e fazê-la conhecida. 

Como uma cristã e universitária que passa por estes mesmos desafios, permita-me dividir 

com você algumas ferramentas que encontrei através da observação, da experiência e, 

sobretudo, da Palavra de Deus, que podem te ajudar a andar seguro por este caminho. 

Para termos êxito nessa caminhada guardando a fé, é fundamental que tenhamos uma 

cosmovisão cristã. Precisamos desenvolver uma mente capaz de compreender de maneira 

clara e profunda o que a Bíblia ensina, colocando diante dela toda base teórica, isto é, todas 

as visões de mundo que nos são apresentadas, tais como o deísmo, o existencialismo, o 

niilismo, entre tantas outras que tem dominado o pensamento contemporâneo. Também é 

nosso dever conhecer minimamente cada uma dessas cosmovisões e lidar com o pluralismo 

presente no ambiente acadêmico. Se não interpretarmos tudo a partir da perspectiva bíblica, 

estaremos aderindo a uma visão secular que nega a existência de Deus e rejeita os princípios 

por Ele estabelecidos. Lembre-se que não há neutralidade, todo conhecimento é produzido 

a partir de uma cosmovisão, e eis, neste fato, a necessidade de termos um senso crítico que 

nos auxiliará a rejeitarmos o que contraria os princípios cristãos: devemos levar cativo todo 

conhecimento à obediência de Cristo (2 Coríntios 10:5). 

Não negligencie a sua vida com Deus, dê prioridade ao momento devocional, à oração e à 

leitura da Palavra. Conheça as doutrinas básicas da fé cristã e seus fundamentos teológicos 

para assim estar preparado para responder a qualquer pessoa que perguntar qual é a razão da 

sua esperança (1 Pedro 3:15). É a partir do conhecimento e do relacionamento íntimo com 

o Criador que seremos capazes de identificar e resistir a tudo o que não o reconhece como 

Senhor. 

No capítulo 12 da carta de Paulo aos Romanos, o apóstolo Paulo nos exorta a não vivermos 

conforme os padrões e valores deste mundo, pois ele é mau e ainda ameaça àqueles que 

pertencem a Cristo. Nossa mente deve ser constantemente renovada para que estejamos 

aptos a discernir e experimentar a vontade de Deus - aquilo que é bom e agradável a Ele. 

Uma vez que nossa mente foi renovada, devemos rejeitar totalmente qualquer movimento 

anticristão que muitas vezes é introduzido de forma sutil no discurso e na prática daqueles  



que, na tentativa de abraçar os dois mundos, crendo ser 

possível relacionar o cristianismo às teorias antibíblicas 

e separar o secular do sagrado, acabam criando uma fé 

híbrida, ineficaz e ofensiva ao verdadeiro Evangelho. É 

preciso reconhecer que, na maioria das vezes, esse 

diálogo não será possível. Você deverá agarrar-se, 

então, à única verdade: a que está revelada nas 

Escrituras. Para isso, é necessário lembrarmos do 

conselho que encontramos em Colossenses 2:8: 

“Tenham cuidado para que ninguém os escravize a 

filosofias vãs e enganosas, que se fundamentam em 

tradições humanas e nos princípios elementares deste 

mundo, e não em Cristo”. Ou o cristianismo é inteiro, 

ou não é cristianismo. E para não seguirmos um 

cristianismo falso, devemos compreender que o 

cristianismo não é apenas mais uma cosmovisão entre 

tantas outras. Nós cremos na Verdade que é absoluta e 

definitiva, portanto, não devemos ter medo de afirmá-la 

como tal, mesmo que isso soe imodesto num ambiente 

pluralista e relativista como a universidade. 

Mesmo sendo um lugar desafiador, a universidade 

também é onde temos a oportunidade de glorificar a 

Deus intelectualmente, conhecendo de forma mais 

profunda a Criação e toda a sua dinâmica. Devemos, 

ainda, considerar a importância de formarmos cristãos 

que ajudarão a criar um lugar para as ideias cristãs na 

academia e que exercerão influência além do âmbito 

religioso. Temos todos os motivos para buscar o 

conhecimento, pois entendemos que Deus é Senhor 

sobre todas as coisas, inclusive sobre as áreas do saber. 

Ele é a fonte de toda sabedoria, sim, em Cristo estão 

escondidos todos os tesouros da sabedoria e do 

conhecimento (Colossenses 2:3).  

É Cristo quem nos liga novamente ao Pai depois da 

ruptura causada pelo pecado, é somente por meio dEle 

que temos a nossa mente renovada e nos submetemos à 

autoridade inquestionável das Escrituras, fazendo uso 

da nossa mente e do conhecimento para a glória de 

Deus. O salmista dá uma resposta breve e completa a 

essa questão: “De que maneira poderá o jovem guardar 

puro o seu caminho? Observando-o segundo a tua 

palavra” (Salmos 119.9).                                                         

Se na universidade você tem encontrado objeções que 

estão causando dúvidas e têm prejudicado a sua vida 

espiritual, apresente todas elas a Deus em oração e peça 

que Ele ajude a resolvê-las. Creia que Ele o ajudará! 

Diante das perplexidades do ambiente acadêmico, cabe 

ao cristão achegar-se mais a Deus, a Rocha da nossa 

salvação, para que receba dEle força espiritual e 

sabedoria – itens essenciais para defesa da fé cristã. 

Cabe ainda lembrar que, independentemente do lugar 

em que estivermos – seja na igreja, na universidade, no 

local de trabalho –, não podemos esquecer de quem 

somos, quem é o nosso Deus e que somente a Ele 

pertence todo louvor, gratidão e fidelidade. Vivamos, 

pois, em tudo, para que a nossa vida o glorifique cada 

dia mais! 

 

Mariane Brum Gomes é membro da 

Igreja Evangélica Assembleia de 

Deus, em Lajeado/RS, e graduanda 

em Psicologia, pela Univates, da 

mesma cidade.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

25 Nº 1 



 

26 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

  

 

ueridos, a Paz do Senhor! Acredito que devam estar se questionando sobre 

os assuntos que abordarei nesta coluna e sobre a forma com que irei 

desenvolver tal tarefa. A psicologia, infelizmente, tem sido conhecida e 

difundida no meio social através de discursos de senso comum que a descrevem 

como “cuidado com loucos”, “estudo da mente”, “desabafos” e “conversa de 

comadre” - exemplos que ouço frequentemente. Em nosso meio, também circulam 

narrativas generalizadas e reproduzidas, a respeito dessa ciência que, diga-se de 

passagem, tem tanto a contribuir para a vida e caminhada cristã. Sem a intenção 

de culpabilizar, acredito que exista entre nós, cristãos, uma propagação de ideias 

pautadas no medo, da parte de alguns líderes e irmãos mais antigos, de se perder 

alguns “fieis”, em especial os jovens, da segurança e comodidade de estarem 

dentro das quatro paredes do templo, rumo ao desconhecido, em direção àquilo 

sobre o que não se possui nenhum tipo de domínio - e isso acaba impossibilitando 

a muitos de conhecerem, adentrarem e ocuparem lugares, como Igreja de Cristo.  

Minha pretensão, neste primeiro mês, no entanto, é tão somente apresentar um breve resumo sobre a psicologia e levantar 

alguns conceitos que, possivelmente, serão abordados mais a fundo nas próximas edições da revista, ressaltando que 

psicologia não é “para loucos” e que doenças mentais, psicossomáticas e, principalmente, nossas emoções, precisam ser 

levadas em consideração durante nossa passagem nesta terra. No decorrer dos meses, vamos falar sobre alguns tabus 

como a depressão e outras formas de sofrimento relacionados à psique humana, as quais não podem, de forma alguma, 

Q 



ser banalizadas, menosprezadas e ignoradas por nós, 

cristãos. Falaremos também sobre algumas dúvidas 

existentes, como, por exemplo, se podemos ou não fazer 

psicoterapia e se podemos relacionar a psicologia ao 

cristianismo.  

Há tantas verdades bíblicas que são reproduzidas, ainda 

que camufladas, por grandes nomes da psicologia, 

como, por exemplo, Sigmund Freud, fundador da 

Psicanálise, que, apesar de todas as suas teses 

anticristãs, desenvolveu seu método da “cura pela fala” 

inegavelmente e é certo que involuntariamente, fazendo 

lembrar, ao longe, a verdade bíblica. Me perdoem, todos 

os simpatizantes e leitores – inclusive, sou uma de 

vocês, mas Tiago, um dos autores bíblicos, já conhecia 

este método, quando escreveu, há bons anos antes de 

Freud, o capítulo 5 e versículo 16 do seu livro 

neotestamentário: “confessai as vossas culpas uns aos 

outros, e orai uns pelos outros, para que sareis [...]”. A 

ciência não surpreende Deus, sendo Ele o provedor de 

toda a sabedoria e conhecimento. O que devemos fazer 

é utilizar estes recursos em prol do Reino d’Ele. O que 

podemos e devemos, amados irmãos, é sermos sal fora 

do saleiro, para que Deus seja glorificado através de 

nós. Para isso e por isso, estou nesta área. Espero tê-los 

comigo, ainda que em oração e de maneira distante.  

Aos estudantes, graduados e interessados da área, que 

não são adeptos da fé em Cristo Jesus, mas chegaram a 

esta coluna por algum motivo e de alguma maneira, 

peço que considerem os aspectos do cristianismo, como, 

no mínimo, benéficos e transformadores ao sujeito, 

visto que há estudos e comprovações neurocientíficas 

dos benefícios da oração e da fé. Não há dúvidas, 

também, que, da ação do grupo, da comunhão enquanto 

Corpo de Cristo - Igreja -, se originam benefícios 

relacionados à estruturação grupal e necessária que 

todos, enquanto sujeitos, temos. Sem falar nos estudos 

na área da psicologia social, dadas as transformações e 

intervenções causadas pela ação do Evangelho, com 

resultados expressivos no auxílio de pessoas em 

situação de rua, em estado de drogadição, em 

vulnerabilidade social, entre outros fatores relevantes. 

Assim como a psicologia não deve ser encarada 

meramente através do senso comum, o Evangelho, em 

meio à ciência, também não deve, visto que causa 

influência sobre ela.  

Perdoem-me, pois escrevi até aqui e ainda não resumi a 

psicologia. Para isso, utilizarei das palavras do 

Conselho Regional de Psicologia (CRP/2019):  

“A psicologia trabalha com pessoas na complexidade 

das relações com os outros e consigo mesmas. Os 

psicólogos(as) possuem formação para trabalhar com a 

saúde mental e a qualidade de vida de pessoas em 

diversas realidades de forma individual e também em 

grupos, comunidades e instituições. A psicologia amplia 

nossos horizontes desenvolvendo as subjetividades que 

compõem as formas de viver em sociedade e que fazem 

com que cada pessoa seja única.’’  

Há uma equivocada concepção do modelo clínico-

terapêutico como sendo o único cenário de atuação 

desta ciência, sendo que existem outros ramos nos quais 

ela pode e deve ser aplicada, como, por exemplo, os 

meios escolar, organizacional, jurídico, esportivo, 

hospitalar e social, entre outros. Usufruamos, portanto, 

deste espaço, da psicologia e das verdades bíblicas para 

o nosso crescimento e enlevo espiritual, com efeitos de 

mudança em pensamentos e comportamentos. Até o 

próximo mês! Fiquem na Paz! 

 

Kamila Maciel Del Rio é formada 

em Marketing, pela UNOPAR, e 

graduanda em Psicologia, pela 

Univates, de Lajeado – RS. Faz parte 

da Superintendência da Juventude da 

Igreja Evangélica Assembleia de 

Deus, na mesma cidade.

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

29 Nº 1 

“Escrevi o primeiro livro, ó Teófilo, relatando todas as coisas que Jesus 

começou a fazer e a ensinar.” (Atos 1:1) [1] 

 

livro de Atos é a segunda parte do tratado de Lucas para Teófilo. 

É o segundo volume que faz do Evangelho de Lucas e do livro dos 

Atos dos apóstolos uma única obra. O trabalho de Lucas é fruto 

de pesquisa, o que requereu do escritor empenho e dedicação para captar 

e organizar as informações disponíveis sobre Jesus. Os feitos e ensinos de 

Cristo foram averiguados com meticulosidade, testemunhas oculares 

foram ouvidas, informações examinadas e, depois das devidas 

certificações, o produtor dos dois livros ordenou os dados na compilação 

de sua obra (Lucas 1:1-3). Sua intenção é clara: deseja que seu leitor tenha 

“plena certeza das verdades em que fostes instruído” (Lucas 1:4), e tal 

certeza só poderá ser obtida conhecendo “todas as coisas que Jesus 

começou a fazer e a ensinar” (Atos 1:1). 

Fantástico! Em Jesus, fé e prática se harmonizam, doutrina e conduta se 

encontram, teoria e prática estão amalgamadas. A operosidade não 

atropela a reflexão e o pensar não amortiza a funcionalidade. Em Jesus, 

pensamento e ação são vividos e praticados com profundidade e 

intensidade. Deste modo, não são autoexcludentes, não estão em tensão e 

não precisam ser cronológicos - primeiro um, depois o outro - antes, são 

sincrônicos: Jesus quando ensina faz e, quando faz, está sempre ensinando. 

Se há algo no ensino de Jesus que não está nítido, sua prática clarificará 

isso. Se a ação de Jesus parecer obscura, seu ensino explicará tal 

comportamento. Sim, a ortodoxia (a doutrina correta) e a ortopraxia (a 

conduta correta) estão entretecidas em Jesus de Nazaré. É nele que elas se 

complementam, estão de mãos dadas e, mais do que isso, dançam exibindo 

vida e poder.        

O assombroso é que para o evangelista tudo o que Jesus fez e ensinou “até 

o dia em que foi elevado às alturas” (Atos 1:2), é apenas o começo de algo 

que continua e que está acontecendo. Smith (p. 30, 1984) afirma que Lucas 

quer dizer que o ministério terreno de Jesus nada mais é do que “o início 

de uma ação que não tem fim [...] os eventos subsequentes, desencadeados 

pelo Espírito Santo são, na realidade, a continuação da obra de Jesus” [2]. 

David J. Williams (p. 32, 1996) afirma de maneira contundente que:   

“A tese de Lucas é a seguinte: Jesus continua ativo. O que Ele mudou foi 

seu método de trabalho. Agora, Ele não está mais na carne; Ele prossegue 

a “fazer, mas também a ensinar” mediante seu “corpo”, a Igreja. Esta é a 

história de Atos.” [3] 

Quando cristãos param para indagar sobre o que vem primeiro ou que é 

mais importante: “fazer ou ensinar?”, revelam que, individual ou 

coletivamente, tem abandonado o fluxo natural da sua vocação como corpo 

de Cristo. Jesus Cristo continua fazendo e ensinando por meio da Igreja 

cheia do Espírito Santo. É, portanto, anômala à luz da natureza do que seja 

ser Igreja de Jesus a ideia do intelectual que vive sem engajamento com 

uma comunidade local, ou mesmo do indivíduo que é uma patrola 

missionária, todavia, acéfalo, incapaz de refletir com um pouco mais de 

consistência, inapto de discernimento. 

O 



Este desafio é enfrentado por todas as tradições cristãs, 

sem exceção. Dos orientais aos ocidentais, dos 

históricos aos pentecostais, todos vivem o drama de 

ajustar crenças e tradições com uma vida piedosa: vida 

na verdade e verdade na vida; luz na mente e fogo no 

coração. A história do cristianismo atesta este recorrente 

movimento em que o próprio Deus age em Sua Igreja 

para livrá-la do ativismo irracional, bem como de uma 

racionalidade árida e morta.  

Qualquer destes extremos é desastroso e não pode ser 

encarado com naturalidade ou brandura. Dissociar fé e 

prática (fazer e ensinar) sempre será disfuncional e o 

saldo sempre será negativo. Talvez uma das razões 

desta distorção seja o caminho percorrido pela 

doutrina/teologia, como diz Pelikan (p. 28-29, 2014), da 

Igreja para o monastério, do monastério para a 

universidade [4]. Estou convencido de que este caminho 

que a doutrina percorreu é apenas um efeito colateral do 

nosso estado de queda. O pecado nos impõe a triste 

realidade da fragmentação do ser, da dicotomia entre 

mente  e  coração.   Doutrina   sem  prática   é   hipocrisia,  

 

 

 

 

 

 

 

 

prática sem doutrina é ativismo fanatizado. A redenção 

em Cristo é o único caminho de mudança deste estado 

miserável. O glorioso salvador é aquele que, em 

perfeição, faz e ensina, redimindo pecadores, 

transformando-os em seu povo para também fazerem e 

ensinarem. 

A missão de Cristo no mundo é levada a efeito na Igreja 

e por meio da Igreja. A pregação e o ensino cristão não 

podem cair no alçapão da abstração desconectada da 

realidade. Qualquer ensino que encante, aguce a 

curiosidade, suscite polêmica, contudo, não faça cair 

prostrado diante do Rei Jesus conduzindo a adorá-lo por 

sua santidade e glória, deve ser considerado secundário 

e não precisa investimento de atenção, energia e 

divulgação. Para Martinho Lutero, os Dez 

Mandamentos, o Credo Apostólico e o Pai-Nosso são o 

conteúdo mais consistente e resumido necessário para 

qualquer cristão e podem servir como norteadores 

atualmente: 

“Na verdade, nessas três partes está contido, básica e 

sobejamente, tudo o que consta na Escritura e o que 

pode ser pregado, bem como tudo o que o cristão 

necessita saber. E o que ele precisa para a salvação está 

redigido com tal brevidade e facilidade que ninguém 

pode se queixar nem se desculpar de que é demais ou 

muito difícil para guardar.” [5] 

A ação da Igreja, por sua vez, não deve acontecer 

motivada por emoções e circunstancialidades, as quais 

refletem mais a sua cultura do que o reflexo da verdade 

revelada. Os métodos evangelísticos e litúrgicos e a 

ação social, que tem a intenção de limpar a barra dos 

cristãos e gerar simpatias com o mundo atual, porém 

não se preocupa em buscar razões bíblicas para a sua 

práxis, precisam ser refeitos. John Stott propõe o 

caminho mais sensato quando diz que:  

“Alguns cristãos, ansiosos, sobretudo por serem fiéis a 

revelação de Deus sem concessões, ignoram os desafios 

do mundo moderno e vivem no passado. Outros, 

ansiosos por reagir ao mundo ao seu redor, podam e 

torcem   a   revelação   de   Deus   em   sua   busca   por  

 

 

 

 

 

 

 

relevância. Tenho lutado para evitar ambas as 

armadilhas. Pois o cristão tem uma condição livre, que 

lhe permite não se render à antiguidade nem à 

modernidade. Antes, tenho procurado com integridade 

submeter tudo à revelação de ontem, dentro da realidade 

de hoje. Não é fácil aliar lealdade ao passado com 

sensibilidade ao presente. Porém, este é o nosso 

chamado cristão: viver, sob a palavra, no mundo.” [6] 

Uma igreja que se apresenta em nome de Cristo sob o 

desajuste do fazer e ensinar é um simulacro e uma 

caricatura.  O primeiro, porque está fingindo ser o que 

não é; o segundo, por realçar traços da Igreja com um 

único intuito de produzir amenidades para as quais não 

é destinada: “Se me perseguiram a mim, também 

perseguirão a vós outros” (João 15:20). A Igreja não 

pode enganar-se, está em missão no mundo, está de 

passagem por aqui. 

A espiritualidade e a consciência cristãs carregam essa 

dinâmica redentiva que harmoniza fazer e ensinar 

conforme Jesus e é assim que, na Igreja e por meio dela, 



 

31 Nº 1 

Cristo continua sua obra no mundo. Portanto, não há 

escala de valores entre fazer e ensinar no Reino de Deus, 

tais valores se complementam, justapondo-se dinâmica 

e harmoniosamente. Sendo assim, que a prática cristã 

seja fruto da verdade revelada; que a doutrina gere 

prática, conduta vida e engajamento; que o mundo 

encontre Deus no agir e proclamar da Igreja cristã; que 

os “Teófilos de Deus” encontrem a certeza nas verdades 

em que foram instruídos e que a graça de Cristo os 

constitua igreja que faz e ensina para a glória de Deus 

somente.    

Em Cristo, 

 

David Sander Soares Pinheiro é 

evangelista na Igreja Evangélica 

Assembleia de Deus, em Porto 

Alegre/RS. Licenciado em História, é 

especialista em Metodologia do 

Ensino da História e Geografia, pós-

graduado em Teologia. Casado com 

Daniela Espinosa Soares, pai de Daniele Espinosa Soares.

 

NOTAS 

[1] Bíblia de Estudo Herança Reformada. Barueri, SP: Sociedade bíblica do Brasil; São Paulo: Cultura Cristã, 2018; Texto bíblico: Almeida 

Revista e Atualizada. 

[2] ALLEN, Clinfton J. Comentário Bíblico Broadman. RJ: JUERP, 1984.  

[3] WILLIAMS, David J. Novo Comentário Bíblico Contemporâneo. SP: Editora Vida, 1996. 

[4] PELIKAN, Jaroslav. A Tradição Cristã: uma história do desenvolvimento da doutrina, o surgimento da tradição católica 100-600 – Vol.1. SP: 

Shedd Publicações, 2014.  

[5] LUTERO, Martinho. Obras Selecionadas. O programa da Reforma escritos de 1520. 2ª edição. São Leopoldo: Sinodal, Porto Alegre: Concórdia, 

2000, p. 174. 

[6] STOTT, John. Os Cristãos e os Desafios Contemporâneos. Viçosa, MG: Ultimato, 2014, p. 8-9.



 

32 Nº 1 

 

ela graça de Deus, o brasileiro médio tem 

despertado para o debate e para a participação 

política, após anos de predominante letargia. 

Esta realidade inclui, claro, os cristãos. Contudo, ainda 

são notórios o incipiente conhecimento e a pouca 

maturidade para um envolvimento saudável com esse 

universo. No caso dos cristãos, tudo se torna 

particularmente mais delicado, uma vez que o alto 

padrão moral que nos exige Cristo é frequentemente 

negligenciado em favor das idolatrias políticas ou 

mesmo da egolatria. O fato é que poucos de nós têm 

verdadeiramente buscado honrar a Deus com nossa 

participação na política ou no debate sobre ela. 

Este não é um texto de um “isentão”. Pelo contrário, este 

que vos fala se considera decididamente posicionado no 

tocante ao espectro político e acredita que a neutralidade 

genuína é impossível. No entanto, não me proponho, no 

momento, a argumentar em favor desta ou daquela visão 

ideológica. Não enquanto algo que deveria ser basilar a 

nós, seguidores de Cristo, não for devidamente refletido 

e assimilado. Dito isto, vamos ao objeto de nossa 

introspecção. 

O comportamento de muitos irmãos, sejam eles de qual 

denominação ou tradição teológica forem, é, no geral, 

preocupante. A pouca consciência acerca dos 

postulados ideológicos e das intenções por trás das 

inúmeras correntes de poder inseridas no meio político 

são uma pedra de tropeço para a maioria de nós. O 

desconhecimento prevalente nos leva a pensar mal, 

votar mal, manifestar mal – seja favorável ou 

contrariamente a algo –, e a debater mal sobre o tema. E 

o pior de tudo: de modo não cristão. Nem todo mundo é 

envolvido na vida pública a ponto de saber como agir 

politicamente em todas as frentes possíveis, mas todo 

mundo parece gostar de opinar, debater, se expressar. A 

ilusão de que precisamos sempre dizer o que pensamos 

sobre tudo – e que alguém tem de necessariamente nos 

ouvir e concordar –, parece inerente aos millenials, 

geração da qual faço parte. A beleza residente na 

humildade de admitirmos que não entendemos sobre 

tudo parece não mais existir. Atenhamo-nos, por ora, à 

maneira como discutimos política.  

Tornou-se normal usarmos as mídias sociais para 

expressar nossos posicionamentos políticos, embora 

eles geralmente não passem de impressões e palpites. O 

poder de convencimento em debates políticos na 

internet é praticamente nulo; paradoxalmente, 

discussões sobre o assunto são até mais recorrentes no 

ambiente virtual do que presencialmente, uma vez que 

ali nos parece ser mais fácil ganhar atenção e um 

ambiente mais confortável do que deblaterar face a face 

com um militante contrário. Neste ponto, o cristão já 

corre o risco de estar deixando de lado vários preceitos 

bíblicos que o deveriam nortear. 

A Confissão de Fé de Westminster, documento adotado 

pelas igrejas presbiterianas e amplamente aceito pelas 

igrejas reformadas como legítima exposição das 

doutrinas bíblicas, ao tratar do magistrado civil, versa: 

“É dever do povo orar pelos magistrados, honrar a 

pessoa deles, pagar-lhes tributos e outros impostos, 

obedecer às suas ordens legais e sujeitar-se à sua 

autoridade, e tudo isso por dever de consciência. 

Incredulidade ou indiferença de religião não invalida a 

justa e legal autoridade do magistrado, nem isenta o 

povo da obediência que lhe deve, obediência essa qual 

P 



 

33 Nº 1 

não estão isentos os eclesiásticos.” (Confissão de Fé de 

Westminster, capítulo XXIII, seção IV). 

Tomando como base uma das referências bíblicas que 

sustentam o referido trecho, podemos pontuar que 

somos ensinados que “Antes de tudo, que se façam 

deprecações, orações, intercessões, e ações de graças, 

por todos os homens; Pelos reis, e por todos os que 

estão em eminência, para que tenhamos uma vida 

quieta e sossegada, em toda a piedade e honestidade; 

Porque isto é bom e agradável diante de Deus nosso 

Salvador,” (1 Timóteo 2:1-3). 

Adiantamo-nos, nos comportando como cínicos e 

escarnecedores, ao criticar, muitas vezes 

injustamente, por não reunir as informações 

necessárias para uma avaliação correta, as 

autoridades civis (o que, por si, já seria desonrá-las); 

mas, será que estamos, antes de tudo, orando e 

intercedendo pelos magistrados instituídos por Deus 

(Daniel 2:21; 4:17; Romanos 13:1)? Neste ponto, é 

provável que nos questionemos se não seria 

justificável ignorar tais orientações quando os 

governantes não se mostram tementes a Deus, ou, 

dizendo o serem, demonstram o contrário com suas 

ações (cf. Mateus 15:8; Isaías 29:13; J 33:31). Pois 

bem, quando Paulo escreveu a primeira epístola a 

Timóteo, os governantes em seu contexto histórico-

geográfico eram majoritariamente inimigos da Igreja. 

Isto deveria reforçar a necessidade de orarmos pelas 

autoridades civis, mesmo quando discordamos de sua 

fé, preceitos ideológicos ou medidas práticas, algo 

que encontra respaldo adicional em passagens como 

1 Pedro 2:13-20. 

O Catecismo Maior de Westminster, da pergunta 123 

à 133, trata do quinto mandamento (Êx 20:12), e, ali,  

conceitua “pai e mãe”, à luz das Escrituras, como todo 

tipo de autoridade, “quer na família, quer na igreja, quer 

no Estado” (resposta à pergunta 124). A resposta à 

pergunta 128, que trata dos pecados dos inferiores 

contra seus superiores, inclui também “a maldição, a 

zombaria, e todo comportamento rebelde e escandaloso, 

que vem a ser uma vergonha e desonra para eles e seu 

governo.” 

Outros aspectos reprováveis das corriqueiras 

manifestações de opiniões políticas – especialmente 

preocupantes quando se trata de cristãos –, são 

certeiramente apontados pelo ensino de Provérbios 

6:16-19: “Estas seis coisas o Senhor odeia, e a sétima 

a sua alma abomina: olhos altivos, língua mentirosa, 

mãos que derramam sangue inocente, o coração que 

maquina pensamentos perversos, pés que se apressam 

a correr para o mal, a testemunha falsa que profere 

mentiras, e o que semeia contendas entre irmãos.” 

Os “olhos altivos” podem muito bem ser expressos na 

arrogância de nos considerarmos aptos a formar 

opiniões, mesmo quando não reunimos as ferramentas 

teóricas ou as informações suficientes para tal. 

Frequentemente, este pensamento inflado acerca de nós 

mesmos     vem     acompanhado     de     declarado     ou 

dissimulado     desprezo     para      com      pensamentos  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

contrários. O formador de opinião política de redes 

sociais, por mais que negue ou disfarce, não tem como 

meta principal ajudar outrem (ou glorificar a Deus, no 

caso dos cristãos); antes, seu objetivo supremo é 

simplesmente ter razão. Trata-se de uma egolatria 

facilmente ignorada e certamente disfarçada. Não 

entrarei no mérito das “mãos que derramam sangue 

inocente”, do “coração que maquina pensamentos 

perversos”, “pés que se apressam a correr para o mal” 

e “o que semeia contendas entre irmãos”. Embora o 

Senhor Jesus tenha dito que gestar no coração o desejo 

de fazer o mal é algo digno de juízo (Mateus 5:20,21), 

não tenho como afirmar que é isto que ocorre no íntimo 

dos irmãos ao debaterem política sem que me arrisque a 

fazer um julgamento temerário e injusto. 



 

34 Nº 1 

A sabedoria proverbial bíblica nos alerta ainda que o 

Senhor abomina a língua mentirosa (v. 17) e a 

testemunha falsa que profere mentiras (v. 19). Aliás, 

advertências contra a mentira estão por toda a Escritura, 

e sabemos muito bem quem é o pai dela (João 8:44). 

Partindo do pressuposto otimista de que cristãos 

genuínos não inventam mentiras perniciosas, que dizer 

quando nos prestamos a propagá-las de modo 

irresponsável? Temos alguma desculpa? Estamos 

isentos da culpa de espalhar informações manipuladas, 

narrativas enviesadas, assassinatos de reputação, as 

famosas fake news? As perguntas 143 a 145 do referido 

Catecismo Maior de Westminster tratam mais 

especificamente do nono mandamento (Êxodo 20:16) e, 

certamente, têm muito a nos ensinar, à luz da Bíblia, 

sobre o quão lamentavelmente falhamos no que 

concerne ao zelo pela verdade. 

Não estou dizendo com estas linhas que devemos 

simplesmente silenciar e aceitar qualquer tipo de 

desmando governamental. Tampouco que não devamos 

pensar ou debater a política. De fato, são abundantes as 

absurdas pautas políticas e ideológicas que afrontam 

diretamente ensinos bíblicos. É nosso dever nos opor 

tenazmente a tudo aquilo que milite contra as verdades 

morais do Evangelho. João Calvino já dizia, em suas 

Institutas da Religião Cristã, no capítulo em que trata do 

governo civil, que “o Senhor [...] deve ser o único a ser 

ouvido, antes de todos e acima de todos os homens; 

depois dele, estamos sujeitos àqueles [...] com 

autoridade acima de nós, mas exclusivamente nele. Se 

ordenam algo contra o que ele mandou, não façamos 

nenhum caso, seja quem for que mande.” Na verdade, o 

reformador  francês  está  simplesmente  fazendo coro a  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Pedro e aos demais apóstolos quando estes disseram: 

“Mais importa obedecer a Deus do que aos homens” 

(Atos 5:29). 

Se meditarmos bem naquilo que vimos até agora, 

veremos que zelar pela verdade ao disseminar notícias 

e opiniões, honrar as autoridades constituídas e resisti-

las quando preciso não implica em contradição alguma. 

Querer o bem ao próximo é um princípio que pode e 

deve ser praticado através da atuação e manifestação 

política, mesmo que isto envolva algum tipo de 

confronto com aqueles imbuídos de poder (Daniel 4:27; 

Neemias 5:15). Espera-se, inclusive, que as autoridades 

civis cumpram seu papel como ministros de Deus para 

punir o mal e promover o bem (Romanos 13), afinal elas 

foram colocadas onde estão e lá são mantidas pelo 

próprio Senhor (Romanos 13:1; Provérbios 8:15,16). 

Deste modo, é natural e legítimo que cobremos que 

assim atuem. Todavia, é imperativo que não usemos da 

mentira ou sejamos dominados pela imprudência (1 

Pedro 3:9,10; Provérbio 19:11). Que sejamos prontos 

em ouvir, mas tardios em falar e nos irar (Tiago 1:19). 

E que, antes de tudo, oremos. Nenhuma obra nossa é 

digna – incluindo nossa atuação política – se não for 

confiada ao Senhor (Provérbios 16:3). 

 

Frederico Bragança é professor de 

Língua Inglesa na rede privada e 

bacharel em Relações Internacionais, 

pela Universidade Potiguar. Serve a 

Deus como professor na Escola 

Bíblica da Congregação 

Presbiteriana do Alto da Candelária, 

em Natal/ RN. Casado com Rebeca.   

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

36 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

epois de escrever a sua primeira epístola para Timóteo, Paulo partiu de Corinto, com Tito, e navegou para 

Creta, onde deixou Tito para tomar conta da Igreja (Tito 1:5). A seguir, Paulo retornou para a Grécia ou para a 

Ásia Menor, de onde escreveu a epístola para Tito. Depois, foi para Nilópolis com Trófimo, e Erasto, onde 

pretendia passar o inverno (Tito 3.12). O apóstolo deixou Erasto em Oriento, e Trófimo doente em Mileto, e, ao voltar 

para Trôade, de maneira repentina, acabou sendo preso na casa de Carpo. A  prisão  foi  tão  surpreendente que Paulo não  

teve tempo sequer de pegar seus objetos pessoais, incluído seus livros, 

pergaminhos e uma capa. Foi da prisão romana que Paulo escreveu sua 

segunda carta a Timóteo, para pedir àquele seu discípulo, que é 

carinhosamente chamado de filho amado, que trouxesse a ele esses 

objetos. No entanto, antes de pedir esse favor, ele encoraja o jovem 

Timóteo em seu ministério na cidade de Éfeso.  

Pelo tom de sua carta, Paulo sabia muito bem que sua execução estava 

muito próxima, por isso ele tratou de asseverar algumas admoestações 

importantes ao ministério de Timóteo. Destas admoestações, quero 

aqui trazer duas delas à lume. A primeira é: “Procura apresentar-te a 

Deus aprovado, como obreiro que não tem que se envergonhar, que 

maneja bem a palavra da verdade.” (2 Timóteo 2:15). Dentro desse 

texto, o primeiro conselho do Apóstolo a Timóteo foi que este devia 

apresentar-se a Deus aprovado.  

O que isso significa e como esse conselho pode nos ajudar? 

O objetivo do ministério não é agradar a homens, antes, a preocupação 

primordial do ministro deve ser a de se apresentar a Deus aprovado. É 

ter a mentalidade que o seu serviço deve estar alinhado unicamente à 

vontade de Deus, pois é Ele quem determina a sua aprovação. 

Atualmente, temos visto homens sacrificando as doutrinas bíblicas em 

favor da popularidade e status - estes podem até serem “aprovados” 

pelos homens, todavia, certamente são rejeitados por Deus. Costumo 

dizer que ser bem-sucedido diante dos homens desagradando a Deus, é 

viver um ministério em última análise: fracassado. 

D 



O que Paulo escreve a Timóteo é exatamente isso, que 

sua busca não deveria estar à mercê do populismo, ou 

envidada a opiniões alheias, mas sim na aprovação de 

Deus. O termômetro para um ministério eficaz nunca 

será definido segundo o aplauso dos homens. O 

resultado dessa busca, culmina exatamente no que Paulo 

orienta a seguir: “como obreiro que não tem de se 

envergonhar”. Aqui, o Apóstolo destaca um dos frutos 

do ministério aprovado por Deus: este é um ministério 

que não tem “rabo preso” com ninguém, um ministério 

que não tem sujeira acumulada debaixo do tapete, um 

ministério que reflete o caráter de Jesus. 

O segundo ponto, não menos importante, fala da 

característica teológica do ministro: 

“Que maneja bem a palavra da verdade.” 

Além de ser aprovado por Deus, o ministro deve saber 

manejar a palavra com perspicácia, firmeza e preparo. 

A tradução grega para “manejar bem” ou 

“corretamente” (2.15) é o termo “orthotomounta”. 

Esta palavra é composta pelo adjetivo “orthos”, que 

significa “perfeitamente correto ou em linha reta”, e o 

verbo “tomo”, que significa “cortar”. Assim, 

“orthotomounta a palavra da verdade” significa 

“cortar perfeitamente ou em linha reta a palavra da 

verdade”. Deus requer diligência em “cortar” 

perfeitamente a Sua Palavra, e isso significa que não 

podemos ter “três ou até mesmo dois cortes da palavra 

da verdade e eles serem perfeitamente corretos, 

simultaneamente”. Apenas uma interpretação da 

Palavra de Deus é “perfeitamente correta”. 

Talvez, Paulo estivesse pensando em seu trabalho como 

fabricante de tendas, o qual exigia grande habilidade 

para que cada golpe de faca na lona contribuísse para a 

força da tenda depois de pronta. Aquele que manejava 

bem o corte, fazia tendas mais resistentes. Para Paulo, é 

impossível ser um ministro de Deus, e ser desleixado 

em relação à sua Palavra. 

Ao falar sobre a Palavra da Verdade, Paulo não só 

qualifica a palavra que se deve pregar, como nos alerta 

quanto ao fato de que, se existe uma palavra da 

verdade, existem outras que não são verdadeiras. A 

Verdade, por definição, é única. A mentira pode ser 

variada e ilimitada, mas, verdade só existe uma e, em 

toda a Escritura, ela é o que Deus diz e ponto final. 

 

Alisson Bruno é um pensador 

cristão, escritor e blogueiro. É 

presbítero na Igreja Assembleia de 

Deus - Nova Serrana/MG. Formando 

em Capelania cristã pela UCEBRAS, 

Bacharel em Teologia pelo Instituto 

Metodista Izabela Hendrix e médio 

pelo Seminário Batista Livre. Atua e também é idealizador de 

vários projetos teológicos nas mídias sociais. Casado com 

Juliana Avelino e pai de Benício Lucas. 

 

 



 

38 Nº 1 



 

39 Nº 1 

alienígena chegou à Terra com a missão de 

coletar dados e observar a prática do 

cristianismo entre nós. Ele passou um bom 

tempo indo a cultos, participando de atividades de 

ministérios, lendo livros cristãos, acompanhando as 

postagens de protestantes nas mídias sociais… enfim, 

aquele alien mergulhou profundamente no universo do 

cristianismo brasileiro de nossos dias. Recentemente, 

ele retornou ao seu planeta de origem. Mas, antes de 

partir, aceitou me conceder uma entrevista exclusiva, 

para falar sobre suas percepções. Compartilho a seguir 

esse bate-papo, na íntegra. 

ZÁGARI – O QUE O MOTIVOU A VIR À TERRA ESTUDAR 

A IGREJA CRISTÃ BRASILEIRA? 

ALIEN – Logo que nossos primeiros exploradores 

chegaram aqui, décadas atrás, ouviram falar desse 

negócio chamado cristianismo e se interessaram em 

conhecê-lo mais. 

ZÁGARI – E COMO FIZERAM ISSO? 

ALIEN – Eles descobriram que a essência do 

cristianismo estava descrita num livro. Por isso, 

decidiram abduzir um exemplar, traduzi-lo e estudá-

lo. 

ZÁGARI – E COMO FOI ESSA EXPERIÊNCIA? 

ALIEN   –   Cara,   foi   sensacional!   Nada   na   Terra  

despertou mais o interesse do meu povo do que o cristianismo. Que conteúdo extraordinário! Minha gente ficou 

encantada com Jesus e sua mensagem. Incrível, nunca em nossa civilização tivemos algo semelhante. Que mensagem! 

Um pensamento que fala de amor, gentileza, carinho, alegria, paz, paciência, tratar bem quem nos trata mal, abrir mão 

de si pelo outro, depender de Deus para tudo e não dos esforços pessoais, santidade… Meu camarada! Fala sério, que 

negócio incrível!  

ZÁGARI – E COMO VOCÊS… 

ALIEN – Ah! Desculpe interromper, mas não posso deixar de mencionar: graça! Que conceito ex – tra – or – di – ná – ri 

– o! O entendimento do que é Graça mudou a vida em nosso planeta! Perdão sem merecer, bênçãos sem merecer, vida 

eterna sem merecer… tem coisa mais linda que isso? 

ZÁGARI – (risos) ENTÃO, EM RESUMO, VOCÊ ESTÁ DIZENDO QUE O CONTEÚDO DA BÍBLIA TRANSFORMOU O POVO DE 

SEU PLANETA? 

ALIEN – Totalmente! Como não transformaria? Passamos a entender a partir da mensagem de Cristo que devemos amar 

sempre e a todos. Até mesmo nossos inimigos! Tem noção do que esse entendimento fez no meu planeta? Não temos 

mais guerras, mas, em tudo, promovemos a paz.  Passamos a fazer coisas e agir sempre em benefício do próximo. Não 

há mais crimes. O perdão tornou-se prática prioritária nos relacionamentos. Nós nos tornamos contritos, amáveis, 

abnegados, devotados. Passamos a valorizar muito menos os bens materiais, promovendo a solidariedade e ajudando o 

próximo. Nossa vida de lá para cá é muito melhor, consegue acreditar? 

ZÁGARI – MAS ISSO TUDO SÓ A PARTIR DA MENSAGEM DE CRISTO? COMO É POSSÍVEL?  

ALIEN – (silêncio confuso) Desculpe, não entendi sua pergunta.  

O 



 

40 Nº 1 

ZÁGARI – VOCÊ ESTÁ DIZENDO QUE APENAS CONHECER O EVANGELHO TRANSFORMOU RADICALMENTE A FORMA DE 

SER DO SEU POVO. ISSO É POSSÍVEL? 

ALIEN – (ainda confuso) Ué… Mas não é essa a proposta do Evangelho? Não entendo você perguntar como seria possível 

uma mensagem de transformação… transformar. (risos) Se uma mensagem de transformação como o Evangelho de 

Cristo não transformasse, algo estaria errado. Ela faz de pessoas desonestas guardiões da ética; de gente arrogante, 

servos humildes e devotados; de egoístas, pessoas altruístas; de indivíduos explosivos, mansos de coração; e assim por 

diante. As boas-novas de Cristo mudam o caráter e o temperamento. (pausa silenciosa e pensativa) Entenda, Zágari, que 

nós abraçamos verdadeiramente a mensagem de Jesus. E como seria possível fazer isso e não viver plenamente o 

cristianismo? Nós nos tornamos amorosos, alegres, pacíficos e pacificadores, pacientes, bondosos, amáveis, fiéis, 

mansos e autocontrolados. E isso mudou tudo. Na bandeira de nossa confederação de nações inserimos como slogan um 

trecho da Bíblia que traz o segredo de viver em paz e harmonia.  

ZÁGARI – É MESMO? QUAL? 

ALIEN – É o que Jesus disse em Mateus 7:12: “Tudo 

quanto, pois, quereis que os homens vos façam, assim 

fazei-o vós também a eles”. Tudo o que precisamos 

fazer foi pôr isso em prática. Muda tudo! Tudo!  

ZÁGARI – ENTENDI. É, FAZ SENTIDO. APESAR DE QUE… 

BEM, VAMOS ADIANTE. ENTÃO ISSO TUDO 

ACONTECEU A PARTIR DESSA PRIMEIRA VIAGEM DE 

VOCÊS À TERRA. E DEPOIS? 

ALIEN – Aqueles primeiros exploradores tiveram 

pouquíssimo tempo para ficar aqui por conta da 

tecnologia disponível na época. Por isso, foram direto 

à fonte: a Bíblia. Só deu tempo de pegá-la e levá-la. 

Não tivemos como ver a aplicação dela na vida dos 

terráqueos. Mas, agora, alguns séculos depois, já 

temos a tecnologia que nos permite passar mais tempo 

aqui, por isso fui escolhido para vir e estudar não mais 

a fonte e o conteúdo do cristianismo, mas sua 

aplicação prática na vida de vocês. Foi o que fiz nesses 

anos que passei aqui na Terra.  

ZÁGARI – E VOCÊ PODE COMPARTILHAR SUAS 

PERCEPÇÕES? O QUE VOCÊ PERCEBEU SOBRE OS 

RELACIONAMENTOS HUMANOS ENTRE CRISTÃOS? 

ALIEN – Olha… foi muito estranho. Confesso que 

ainda estou tentando entender algumas coisas que não 

me parecem fazer sentido.  

ZÁGARI – COMO O QUÊ? 

ALIEN – Bem, Jesus ensinou que devemos amar aos outros como a nós mesmos. Mas, encontrei muito pouco disso. Na 

parábola do bom samaritano, Jesus ensina que devemos amar os inimigos, mas os cristãos da Terra quando fazem 

inimigos se tornam realmente inimigos deles! Falam mal, descem o malho, são sarcásticos e depreciativos… alimentam 

esse tipo de postura como se fosse uma virtude. Mas isso não se encaixa no que entendemos da Bíblia. Será que 

entendemos errado e amar o inimigo não significa bem amar o inimigo? 

ZÁGARI – PREFIRO NÃO OPINAR. SOU APENAS O ENTREVISTADOR.  



 

41 Nº 1 

ALIEN – Pois é… (silêncio). Enfim, vi muitos cristãos 

terráqueos que dizem seguir Jesus, mas tratam quem 

discorda deles com uma deselegância tão grande! 

Atacam com agressividade, fazem chacota, 

ofendem… no nosso planeta, não vivemos dessa 

maneira as diferenças pessoais. Se um crê na eleição 

condicional e outro na incondicional, se um é 

continuísta e outro é cessacionista, se um é ortodoxo e 

outro da missão integral… nós nos respeitamos e nos 

amamos, pois sabemos que, ainda assim, somos 

irmãos e pertencemos a uma mesma família, 

valorizando o que temos em comum e não as 

diferenças periféricas. Os cristãos da Terra não fazem 

isso, mas amam segregar, promover dissensões e 

facções, e vivem se agredindo. Não faz o mínimo 

sentido para nós isso, teremos de estudar esse 

fenômeno com mais calma.  

ZÁGARI – BOA SORTE COM ISSO. (silêncio) MAS, DIGA, 

O QUE MAIS CHAMOU SUA ATENÇÃO NA IGREJA 

BRASILEIRA? 

ALIEN – (ajeitando-se na cadeira) Uma coisa que nos 

impressionou é um tipo de comportamento bizarro. No 

nosso planeta, absolutamente todos nós nos dedicamos 

ao estudo profundo da Bíblia. Afinal, como viver algo 

se não o conhecemos extremamente bem? É o óbvio! 

Mas não conseguimos ficar só estudando e debatendo,  

 

pois automaticamente desejamos pôr em prática o que 

aprendemos. Então, por exemplo, se no estudo de hoje 

lemos sobre “dar de comer a quem tem fome”, assim 

que termina o encontro saímos à rua para alimentar 

aqueles que estejam famintos. Ou, se hoje estudamos 

no seminário sobre “chorar com quem chora”, saímos 

imediatamente a campo em busca de quem esteja 

triste, para tentar consolá-lo. Se hoje estudamos sobre 

caridade, não conseguimos ir para a cama sem 

participar de alguma ação social que beneficie outros 

alienígenas. Se o tema do dia é pacificar, nos 

esforçamos para promover e paz em todo tipo de 

relação. E assim por diante.  

ZÁGARI – E QUAL FOI O COMPORTAMENTO BIZARRO 

QUE VOCÊ IDENTIFICOU NA TERRA QUANTO A ISSO? 

ALIEN – Rapaz, aqui a parada é louca (risos).  Percebi 

que existe uma quantidade gigantesca de cristãos 

terráqueos que só ficam lendo sobre Cristo e teologia. 

Para eles, parece que ser cristão é só ler sobre 

cristianismo e ficar debatendo, debatendo, debatendo, 

debatendo, debatendo, debatendo e debatendo! Amam 

uma polêmica! É surreal, não faz sentido nenhum para  



nós esse comportamento. É gente cheia de diplomas na 

parede, cheia de livros nas estantes, mas que nunca foi 

a um orfanato levar amor, nunca saiu na noite fria para 

distribuir cobertores aos desabrigados, tampouco se 

dedica a ações práticas em benefício dos outros, não se 

importa em continuar com o mesmo temperamento 

explosivo e briguento que tinha antes da conversão, que 

trata quem discorda de si de modo repulsivo “em nome 

de Jesus”, claro… É como tirar carteira de motorista, ler 

milhões de livros sobre carros e seu funcionamento, 

saber as leis do trânsito de cor… mas jamais sair com o 

carro da garagem! Muito estranho.  

ZÁGARI – (risos) 

ENTENDI A 

METÁFORA.  

ALIEN – Mas, para 

piorar a confusão, é 

enorme a quantidade 

de terráqueos que se 

dizem seguidores de 

Cristo, mas se 

recusam a estudar a 

Bíblia! Não sabem 

nada de teologia, 

não leem bons livros 

cristãos… odeiam 

uma biblioteca! 

Mas, como pode 

alguém seguir algo 

sem conhecer esse 

algo a fundo? Não 

faz nenhum sentido 

para nós, aliens, que 

abraçamos uma 

prática cristã 

exclusivamente e 

inegociavelmente 

bíblica.  

ZÁGARI – O QUE 

MAIS? 

ALIEN   –   Rapaz,  se  

tem      uma      coisa  

estranha na igreja da Terra é o exclusivismo. No meu 

planeta, entendemos que as denominações são apenas 

formas diferentes de ver a mesma coisa, mas aqui cada 

um acha que só a sua denominação é a certa. Encontrei 

pessoas que são mais presbiterianas que cristãs! Outras 

que acham que só na Assembleia de Deus o Espírito 

Santo tem liberdade de agir. Outros que consideram o 

jeito batista de ser o único válido. Não conseguimos 

entender esse conceito, me lembra aquela passagem da 

Bíblia em que uns dizem que são de Paulo, outros de 

Apolo. Vi pregações de pastores que diziam que as 

pessoas que amadurecessem na fé necessariamente 

seriam conduzidas por Deus à sua denominação. Caso 

de estudo.  

ZÁGARI – COMO ENTREVISTADOR PREFIRO NÃO 

COMENTAR ISSO.  

ALIEN – Eu entendo sua posição, às vezes é melhor não 

falar nada mesmo. É a vantagem de eu ser alienígena. 

(risos). É, Zágari, sinto que o povo de meu planeta vai 

ter um choque quando apresentarmos as conclusões das 

minhas   pesquisas.   Em   especial,   no   que   se   refere   

ao coração humano.  

ZÁGARI – COMO 

ASSIM?  

ALIEN – Baseamos 

toda a transformação 

de nossa sociedade 

na ideia de que um 

povo que teve a 

Bíblia como 

norteador de suas 

posturas por dois 

milênios estaria hoje 

evoluído ao 

extremo. Meu 

parecer, portanto, 

será bastante 

decepcionante. A 

maioria das pessoas 

do planeta Terra não 

tem Jesus no 

coração e a parcela 

que tem, age com 

frequência como se 

não tivesse. 

ZÁGARI – MAS, ME 

DEIXE DEFENDER O 

MEU PESSOAL UM 

POUCO, POIS VOCÊ 

ESTÁ PINTANDO UM 

CENÁRIO MEIO, 

TIPO,     PESSIMISTA  

DEMAIS (risos). VOCÊ NÃO ACHA QUE TEMOS DADO UM 

BOM TESTEMUNHO PARA O MUNDO NÃO CRISTÃO? 

ALIEN – (silêncio). Sinceramente? (silêncio). Olha, me 

responda você. Como os cristãos tratam um 

homossexual que chega a uma igreja em busca de Jesus? 

ZÁGARI – EU… AHM… PREFIRO NÃO OPINAR.  

ALIEN – (risos) Tá vendo? Quando surge uma polêmica 

entre cristãos e não cristãos, digamos, sobre assuntos 

como aborto, identidade de gênero, essas coisas…  



 

43 Nº 1 

vocês reagem como aqueles que se opõem, como Paulo 

disse a Timóteo, ou com agressividade e ataques brutos? 

ZÁGARI – NÃO SEI DO QUE VOCÊ ESTÁ FALANDO. O QUE 

PAULO ESCREVEU A TIMÓTEO SOBRE A FORMA DE 

REAGIR AOS QUE SE OPÕEM? 

ALIEN – Você tem uma Bíblia aí? Abra, por favor, em 2 

Timóteo 2:24-26. Leia, por favor.  

ZÁGARI – “ORA, É NECESSÁRIO QUE O SERVO DO 
SENHOR NÃO VIVA A CONTENDER, E SIM DEVE SER 
BRANDO   PARA   COM   TODOS,   APTO   PARA   INSTRUIR,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

PACIENTE, DISCIPLINANDO COM MANSIDÃO OS QUE SE 
OPÕEM, NA EXPECTATIVA DE QUE DEUS LHES CONCEDA 
NÃO SÓ O ARREPENDIMENTO PARA CONHECEREM 
PLENAMENTE A VERDADE, MAS TAMBÉM O RETORNO À 
SENSATEZ, LIVRANDO-SE ELES DOS LAÇOS DO DIABO, 
TENDO SIDO FEITOS CATIVOS POR ELE PARA 
CUMPRIREM A SUA VONTADE”. 

ALIEN – Certo. Vamos lá: você conhece servos do 

Senhor que vivam a contender? 

ZÁGARI – (gargalhada) VOCÊ ESTÁ DIZENDO QUE UM 

VERDADEIRO SERVO DO SENHOR NÃO PODE VIVER A 

CONTENDER?  

ALIEN – Eu não! A Bíblia que está dizendo! E o que eu 

mais vejo hoje em dia são servos do Senhor 

contendendo. O tempo todo. É impressionante. Olhe o 

Facebook! 

ZÁGARI – ÉÉÉÉ… AHN… BEM… 

ALIEN – Mas, vamos adiante no que Paulo escreveu. 

Você conhece cristãos terráqueos que são brandos com 

todos, inclusive com os que discordam deles? Seja 

sincero, Zágari!  

ZÁGARI – PRECISO RECONHECER QUE CONHEÇO MUITO 

POUCOS ASSIM.  

ALIEN – Pois é. E cristãos aptos a instruir os que se 

opõem? 

ZÁGARI – (silêncio) BEM… NA VERDADE… GERALMENTE, 

A NOSSA REAÇÃO AOS QUE SE OPÕEM NÃO É DE 

INSTRUÇÃO, MAS DE ATAQUES.  

ALIEN – Olhaí! Exatamente! Tá vendo como a parada é 

louca aqui no cristianismo dos terráqueos? Mas tem 

mais! Vocês são pacientes com os que se opõem? 

ZÁGARI – (risos) RAPAZ, NÃO ME FAÇA RESPONDER 

ISSO …  

ALIEN – Ah, tá achando ruim? Tem mais! E sobre o que 

Paulo escreveu, que é preciso o servo do Senhor 

“disciplinar com mansidão os que se opõem”? Fala a 

verdade, Zágari! A apologética de vocês, cristãos 

terráqueos, é feita com mansidão? 

ZÁGARI – CARA, SÉRIO, NÃO ME FAÇA RESPONDER 

ISSO… 

ALIEN – (risos) Tá, respondo eu. Vocês, em geral, são 

brutos na sua apologética. Verdadeiros neanderthais, 

tascando a clava na cabeça de quem se opõe ao que 

vocês acreditam. Vocês não aprenderam a disciplinar 

com mansidão os que se opõem, acham que Deus se 

agrada de ficarem em cruzadas internéticas contra os 

que se opõem.  

ZÁGARI – MAS, ALIEN, VOCÊ PRECISA COMPREENDER 

QUE ESTAMOS FALANDO DE DEFESA DA FÉ. NÃO DÁ PRA 

SER BRANDO QUANDO OS FILHOS DA IRA SE OPÕEM AO 

EVANGELHO E… 



 

44 Nº 1 

ALIEN – Então, você está dizendo que, para defender a 

fé bíblica, podemos fazer o contrário do que a bíblia diz? 

ZÁGARI – AHM… ÉÉÉ… NÃO, OLHA SÓ… É QUE… 

ALIEN – Não tem “mas”, Zágari. A Bíblia diz ou não diz 

que devemos disciplinar com mansidão os que se 

opõem?  

ZÁGARI – SIM, MAS… 

ALIEN – Mas? 

ZÁGARI – DEIXA PRA LÁ. (pausa, pensativo) EU 

ENTENDO QUE VOCÊ PRECISA ESTUDAR COISAS QUE 

NÃO ENTENDE, MAS… DEIXA PRA LÁ. DE MODO GERAL, 

QUAL É SUA PERCEPÇÃO GERAL SOBRE A PRÁTICA DO 

CRISTIANISMO NA TERRA?  

ALIEN – Em poucas palavras, o que mais exigirá esforço 

dos nossos cientistas é tentar decifrar essa contradição 

entre a teoria doutrinária da Bíblia e a prática dos 

cristãos terráqueos. No nosso planeta, fazemos o que a 

Bíblia diz. Aqui, parece que milhões de pessoas 

acreditam no que está na Bíblia… mas, não vivem na 

prática o que ela diz.  

ZÁGARI – É UMA CONCLUSÃO DESANIMADORA. OLHA, 

EU ESPERO QUE VOCÊ ESTEJA ERRADO NESSAS 

CONCLUSÕES. ESPERO MESMO. (silêncio) BEM, 

QUERIDO, QUE DEUS O ABENÇOE EM SEU RETORNO 

PARA CASA.  

ALIEN – (levantando-se com pressa) Rapaz! Minha 

nave está saindo, preciso correr! Zágari, valeu pelo 

papo, mas tenho de ir! Grande abraço, meu amigo. Deus 

o abençoe!  

Antes que o Alien subisse as escadas de sua nave, gritei 

de longe:  

ZÁGARI – ALIEN! DEIXE UMA MENSAGEM PARA QUE OS 

TERRÁQUEOS VIVAM UM CRISTIANISMO CADA VEZ 

MAIS AUTÊNTICO! 

De longe, ele gritou: 

ALIEN – Meu amigo, se eles não vivem o cristianismo 

autêntico tendo a Bíblia em mãos, não será um 

homenzinho verde vindo de outro planeta que os fará… 

E a porta da nave se fechou. 

 

Maurício Zágari é bacharel em 

Teologia, pela FTSA - Faculdade 

Teológica Sul Americana. Estudou na 

PUC-RJ e é pós-graduado em 

Comunicação Empresarial, pela 

Faculdade UNIBF. Frequentou 

Colégio de São Bento. Editora Mundo 

Cristão. 



 

45 Nº 1 

 

relativismo moral é uma das ameaças culturais mais danosas à 

causa do Evangelho. Relativismo moral e Evangelho não podem 

coexistir. Onde o Evangelho verdadeiramente prevalece, o 

relativismo moral desaparece. O exegeta N.T. Wright declarou: “o 

Evangelho de Paulo sobre Jesus e seu senhorio desafia todos os tipos de 

relativismo”. [1] O motivo é que no escopo principal de doutrinas do 

Evangelho se encontra a verdade de que Jesus é Senhor e é Aquele que 

detém autoridade absoluta nos Céus e na Terra (Mateus 28:18). O 

Evangelho que declaramos leva as pessoas a confessarem o Senhorio d’Ele 

como requisito para a salvação: “Se com a tua boca confessares ao Senhor 

Jesus, e em teu coração creres que Deus o ressuscitou dentre os mortos, 

serás salvo. Visto que com o coração se crê para a justiça, e com a boca 

se faz confissão para a salvação” (Romanos 10:9,10). Se Jesus é o Senhor 

e exerce autoridade soberana sobre tudo, não há uma só esfera da 

existência que Ele não possa dizer: “é meu”, como diria Abraham Kuyper. 

[2] Isso inclui a esfera imanente da moralidade: Jesus é o único Senhor das 

consciências, sua norma escrita na Sagrada Escritura é a regra máxima do 

comportamento humano.  

De forma geral, podemos definir o relativismo moral como a doutrina 

segundo a qual não existe um padrão moral absoluto para todas as pessoas 

de todas as épocas e em todos os lugares. Em outras palavras, certo e errado  

O 



são noções sujeitas ao tempo e ao espaço que jamais 

podem encontrar uma aplicação universal. O que é 

terminantemente errado para alguém pode ser 

decisivamente correto para outro e vice-versa. 

Nenhuma opinião sobre assuntos morais pode ser 

considerada melhor que outra. É tudo relativo.  

Isso é terminantemente contrário ao modo de pensar 

apostólico. Quando o grande missionário do 

cristianismo primitivo se pôs a pregar aos gentios no 

Areópago, ele contrariou severamente tudo aquilo que 

prezam os defensores do relativismo moral. Paulo assim 

anunciou: “Mas Deus, não tendo em conta os tempos da 

ignorância, anuncia agora a todos os homens, e em 

todo o lugar, que se arrependam; porquanto tem 

determinado um dia em que com justiça há de julgar o 

mundo, por meio do homem que destinou; e disso deu 

certeza a todos, ressuscitando-o dentre os mortos”, 

(Atos 17:30-31). Deus convoca (através de cada 

pregador do Evangelho) todos os homens, em todo 

lugar, a se arrependerem. Arrependimento é uma 

mudança completa de atitude, um abandono do antigo 

modo de viver. A pregação do Evangelho inclui uma 

real reinvindicação divina de domínio sobre o estilo de 

vida humano. Se Deus fosse favorável ao relativismo, a 

pregação do Evangelho seria uma sugestão, não um 

comando. Mas, Deus ordena o arrependimento. Ele 

requer a nossa obediência. Fazer o bem é fazer o que 

Deus ordenou. 

Sabemos que – teologicamente falando – o cristianismo 

contraria o relativismo moral. Isso é indiscutível. No 

entanto, quais subterfúgios filosóficos teria um cristão 

para contrapor essa tendência cultural tão forte na era 

pós-moderna? Examinemos adiante alguns insights que 

podem ser úteis.  

Examinando o Relativismo Moral 

Para um defensor do relativismo moral, bem e mal são 

relativos. Em outras palavras, tudo o que se refere à 

moral tem como base preferências subjetivas. Por esse 

motivo, um proponente consistente do relativismo 

moral se “auto-refuta”, como bem explica o apologeta 

John Frame: “A afirmativa de que os valores éticos 

sejam meramente subjetivos contradiz a si mesma, 

como todas as declarações de subjetivismo ou de 

ceticismo. O que o subjetivista nos diz é que não temos 

qualquer obrigação moral de concordar com o seu 

subjetivismo, ao mesmo tempo em que nos diz que 

ninguém tem obrigação moral de concordar com 

qualquer coisa”. [3] O ponto de Frame é que, se todos 

os padrões morais são relativos e subjetivos, não existe 

diferença real entre os padrões e, portanto, não existem 

padrões melhores do que outros, os que os torna todo 

irrelevantes. Isso inclui o próprio padrão do relativista, 

é claro. Por que alguém deveria acreditar que o padrão  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

do relativista, segundo o qual todos os padrões são 

relativos, é correto, se o próprio padrão dele é relativo?  

Ademais, como bem destacam Norman Geisler e 

Ronald M. Brooks, “para negar absolutos, é preciso 

fazer uma negação absoluta. É como dizer: ‘nunca diga 

nunca’. Você acabou de dizer... Ou seja, jamais 

deveríamos usar um termo absoluto para dizer que outro 

absoluto não exista. Como você pode eliminar, 

absolutamente, todos os absolutos morais?”. [4] O 

relativista defende que todos (um absoluto) valores 

morais são subjetivos (uma relatividade), cometendo 

uma contradição performática porque ele considera o 

ponto de vista dele superior (afinal, não creria nele e o 

defenderia), ao mesmo tempo em que defende que tudo 

nesse campo é relativo.  

Deixando de lado as contradições teóricas internas, 

avaliemos agora as consequências nefastas para a vida 

prática das pessoas. Se a moral é relativa, de acordo com 

qual padrão podemos considerar Madre Teresa de 

Calcutá uma pessoa objetivamente melhor que Hittler? 

Se a moral é apenas uma questão de preferência 

subjetiva, por que deveríamos louvar uma doação de 

cestas básicas e reprovar um roubo de alimentos e não o 

inverso? Se estabelece aqui um verdadeiro caos. 

Quando sofremos uma injustiça, logo queremos ser 

reparados. Na vida prática, “agimos e pensamos como 



 

47 Nº 1 

se valores fossem objetivos”. [5] Como Frame expõe: 

“é fácil descrever desse modo os padrões éticos de 

outras pessoas como sendo subjetivos ou emocionais. 

Mas, poucos de nós, se houve alguém, estaríamos 

dispostos a descrever assim os nossos próprios padrões 

[...] Quando chamamos uma ação de “má” ou de 

“errada” [...] normalmente pretendemos dizer algo 

objetivo; roubo não é errado porque desgostamos dele; 

antes, não gostamos dele porque é errado. Nossa 

avaliação de roubo, em outras palavras, não é somente 

porque o nosso gosto é subjetivo”. [6] Fazer caridade é 

sempre correto. Estuprar é sempre errado. Em todas as 

culturas, locais e tempos. Negar isso é um absurdo. 

Geisler e Brooks bem colocam: “C.S. Lewis mencionou 

vários deles [valores morais absolutos] em seus escritos. 

Ele mostrou que muitas coisas são reconhecidas 

universalmente como erradas, como por exemplo, a 

crueldade com crianças, o estupro, o assassinato sem 

uma causa justa e assim por diante”. [7] É irônico que 

relativistas morais se queixem que, se o mal existe no 

universo, portanto, Deus não poderia existir. De acordo 

com qual padrão eles julgam que há mal no mundo? Se 

esses valores morais são absolutos e eternos, em 

contrapartida, o relativismo moral necessariamente está 

errado e se não são, o argumento do relativista contra a 

existência de Deus perde a força. O próprio Lewis, em 

sua fase ateísta, se deparou com essa contradição: “meu 

argumento contra Deus havia sido que o universo 

parecia muito cruel e injusto. Mas, de onde eu havia 

tirado essa ideia de justo e injusto? Uma pessoa só 

chama uma linha de torta se tiver alguma ideia do que é 

uma linha reta. Com o que eu estava comparando o 

universo?”. [8] 

Devolvendo o argumento 

Além de ser incoerente, a teoria moralmente relativista 

traz a discussão para um campo favorável ao cristão. 

Como demonstraremos no prosseguimento, se valores 

morais absolutos existem (como se intentou provar 

anteriormente) deve existir algo que sirva como o 

fundamento objetivo desses princípios. John Frame 

explica o assunto da seguinte forma: 

“Somente dois tipos de respostas são possíveis: a fonte 

da autoridade moral absoluta é pessoal ou impessoal. 

[...] Entretanto, que espécie de ser impessoal pode fazer 

isso? Certamente, se as leis do universo forem reduzidas 

ao acaso, nenhuma significância ética poderia 

simplesmente surgir. O que poderíamos aprender, de 

significância ética, de colisões de partículas 

subatômicas totalmente ao acaso? A qual lealdade 

seríamos devedores se tudo fosse ao acaso? [...] como é 

que uma estrutura impessoal poderia criar uma 

obrigação? [...] Ou: em que base uma estrutura 

impessoal demanda lealdade ou obediência?”. [9] 

Simplificando: temos duas opções – ou a fonte do nosso 

padrão é pessoal ou impessoal. Como já demonstrado, a 

fonte não pode ser impessoal. Portanto, deve ser 

pessoal. Frame arremata: “obrigações e lealdades 

brotam no contexto de relacionamentos pessoais [...] se 

obrigações absolutas têm de surgir de relacionamentos 

pessoais, então obrigações absolutas têm de surgir de 

pessoas absolutas [...] Padrões morais, portanto, 

presumem padrões morais absolutos, que, por sua vez, 

pressupõem a existência de uma personalidade absoluta. 

Em outras palavras, pressupõem a existência de Deus”. 

[10] É verdade que não provamos a partir disso que o 

cristianismo é verdadeiro, nem é esse o objetivo. O que 

demonstramos aqui é que aqueles que creem em Deus 

estão justificados em defender um padrão moral 

absoluto conquanto materialistas, ateístas e agnósticos 

que defendem padrões morais absolutos são 

completamente inconsistentes. No evangelismo, o 

cristão deve se empenhar em mostrar a maior 

razoabilidade racional da tese cristã a respeito da 

moralidade em comparação com as diferentes linhas.  

Encerro esta seção com as palavras do Dr. Clark: 

“Entre as prescrições morais, a opinião comum incluiria 

o sexto, sétimo e oitavo mandamentos. Não matarás, 

não adulterarás e não furtarás são geralmente 

consideradas leis morais importantes [até mesmo entre 

os incrédulos]. Um cristão ortodoxo ou judeu ortodoxo 

pode sincera e consistentemente inculcar essas leis 

porque crê que são leis de Deus. Elas são corretas 

porque Deus as ordenou. E são leis porque Deus impôs 

penalidades à sua transgressão. Dessa forma 

[defendemos que] a educação moral [somente] pode ser 

consistentemente baseada na religião bíblica [...] 

Obviamente, o humanismo, naturalismo ou ateísmo não 

têm esse fundamento para a moralidade nem aceita 

uniformemente essas leis.” [11] 

Conclusão 

Foram manifestas suficientes provas para que possamos 

crer (A) que o relativismo moral leva a inúmeras 

consequências filosóficas ruins – tais como 

contradições lógicas (auto-refutação) e contradições 

práticas (anarquia teórica que pode reverberar em 

repita-se: nefastas consequências para a práxis social), 

(B) o cristianismo escapa as problemáticas elencadas 

fornecendo bases sólidas sob as quais o padrão moral 

absoluto objetivo pode ser fundamentado.  



 

48 Nº 1 

Faço coro às palavras de Tim Keller: “Se você insistir 

que ninguém é capaz de identificar as crenças corretas e 

equivocadas [quanto à moral], porque acreditaríamos no 

que você está dizendo? Na verdade, todos alegamos ter 

posse da verdade [quanto a esse assunto]”. [12] Os 

cristãos devem explorar essas questões ao abordarem 

incrédulos. O cristianismo fornece o que essas 

ideologias não podem fornecer: um Rei absoluto na 

Pessoa de Jesus Cristo que exige a obediência e lealdade 

de cada ser humano, do maior ao menor, do mais pobre 

ao mais rico e, com isso, uma lei confiável na qual 

podemos descansar. Façamos as seguintes perguntas 

aos incrédulos: “como é que você está seguro que o 

relativismo [moral] é verdadeiro, quando ele mesmo 

descarta toda segurança? [...] Que base você usa para a 

tomada de decisões? Que base você tem para criticar o 

tratamento que outros lhe dispensam? Como pode dizer 

que uma coisa está errada ou é injusta?”. [13] 

Atacaremos os pressupostos deles diretamente e 

sustentaremos a nossa visão contra essas perspectivas. 

 

 Jadson Targino da Silva Júnior, 20 

anos, é membro da Igreja 

Presbiteriana do Brasil, em Cruz das 

Armas, João Pessoa/PB. Seminarista 

pelo CETAD/PB, é graduando em 

Ciências da Religião pela UFPB.

 

NOTAS 

[1] N.T. Wright. Paulo em Diferentes Perspectivas. Palestra proferida na Auburn Avenue Presbyterian Church (Moroe, Louisiana), em 3 de Janeiro 

de 2005. 

[2] Cf. Sphere Sovereignty (p. 488) cited in James D. Bratt, ed., Abraham Kuyper, A Centennial Reader, (Grand Rapids, MI: Eerdmans, 1998).  

[3] FRAME, John. Apologética para a Glória de Deus. 1 ed. São Paulo: Cultura Cristã. 2010, p. 80. 

[4] GEISLER, Norman; BROOKS, Ronald. Resposta aos Céticos. 1 ed. Rio de Janeiro: CPAD. 2015, p. 304. 

[5] FRAME, John. Apologética para a Glória de Deus. 1 ed. São Paulo: Cultura Cristã. 2010, p. 79. 

[6] Ibid. 

[7] GEISLER, Norman; BROOKS, Ronald. Resposta aos Céticos. 1 ed. Rio de Janeiro: CPAD. 2015, p. 304.  

[8] LEWIS, C.S. Cristianismo Puro e Simples. 1 ed. Rio de Janeiro: Thomas Nelson. 2017, p. 71. 

[9] FRAME, John. Apologética para a Glória de Deus. 1 ed. São Paulo: Cultura Cristã. 2010, p. 81. 

[10] Ibid, p. 82-83. 

[11] CLARK, Gordon. Ensaios sobre ética e política. 1 ed. Brasília, DF: Editora Monergismo. 2018, p. 21. 

[12] KELLER, Tim. A fé na era do Ceticismo: como a razão explica Deus. 1 ed. São Paulo: Vida Nova. 2015, p. 37. 

[13] FRAME, John. Apologética para a Glória de Deus. 1 ed. São Paulo: Cultura Cristã. 2010, p. 154. 

 



 

49 Nº 1 

 

 



 

50 Nº 1 

“O novo dia começou na cruz, com a maior demonstração de amor de todas as eras. A Igreja Primitiva vivenciou, 

durante o tempo de tribulação, a madrugada do novo dia, quando Jesus lhes parecia como a Estrela da Manhã. 

Somos convidados a vivenciar a alvorada desse Dia chamado Hoje, e aguardar pelo momento em que o Sol se 

posicionará no centro do Céu, dissipando as sombras, e trazendo avaliação e juízo a todas as obras. Quando isso se 

der, não apenas nossas obras serão julgadas, mas também as motivações que as produziram.”  

- Hermes C. Fernandes 

 

stou muito contente - a Deus, toda a honra e 

glória para sempre - em poder contribuir com a 

Revista Fé Cristã. Agradeço a meu amigo 

Marcos Motta, por me confiar a coluna que trata da 

doutrina que carrego no coração com muito amor e 

devoção. Há muito tempo, a escatologia me encantou, 

produzindo desafios e também consolo, e tudo isso 

unido à segurança no Senhor que, através desta 

doutrina, me trouxe muita luz e satisfação n’Ele. À 

serviço do Reino, pretendo mostrar aos leitores da 

Revista Fé Cristã a doutrina em sua complexidade, quer 

seja na área filosófica, quer seja na área especulativa, 

tanto nas questões ortodoxas, como também nas 

questões históricas. Sem esquecer a aplicação de tudo 

isso ao coração do leitor, buscarei trazer maturidade 

para os que já têm intimidade com a matéria e apontar 

para aqueles que não são íntimos dela um olhar novo 

para Cristo, como Aquele que é o Senhor de nossa 

história e também do cosmos, onde tudo está submetido 

a Ele.  

O academicismo sistemático, ao longo dos anos, deu 

uma boa orientação à doutrina, a fim de que ela se 

tornasse uma matéria de fácil entendimento. No entanto, 

a escatologia, comparada às outras doutrinas, se mostra 

ainda engessada, limitada e, para muitos, não 

merecedora de atenção. Isso, de certa forma, é 

consequência direta do fato de que as linhas 

escatológicas mais populares não respondem grande 

parte das perguntas daqueles que têm o primeiro contato 

com a doutrina, isto é, não fornecem as respostas que 

todo cristão necessita. Infelizmente, a “escatologia 

preguiçosa” se limita a ter voz apenas no que tange à 

Grande Tribulação e Milênio, o que é uma lástima perto 

de tudo o que a doutrina tem a nos dizer, como, por 

exemplo, sobre a revelação do caráter de Deus através 

de suas ações ao longo da história. O que se percebe é 

que a maioria dos estudiosos acaba caindo no populismo 

das escolas milenaristas, enquanto pesquisadores com 

uma abordagem investigativa, compreendem e aplicam 

melhor a doutrina, colocando-a nas esferas corretas de 

aplicação em nossa vida com Deus. 

 

 

Escatologia 

O nome da doutrina (escatologia) é derivado do grego 

eschatos, que quer dizer “último”. A partir do termo 

grego, temos a origem daquela que conhecemos como 

“a doutrina das últimas coisas”, que, não obstante o 

nome, não se envolve apenas na revelação final de tudo 

o que envolve o homem e a criação, antes, traz-nos tanto 

o conhecimento da “escatologia individual”, quanto da 

“escatologia cósmica”, isto é, a revelação das 

experiências que se colocam, umas, no futuro do 

indivíduo e, outras, no futuro da raça humana e de toda 

a Criação. A primeira, a escatologia individual, ocorrerá 

a cada indivíduo na hora da morte. A segunda, a 

escatologia cósmica, ocorrerá a todas as pessoas, 

simultaneamente, em associação com eventos 

cósmicos, quando da segunda vinda de Cristo.  

A Bíblia, quando se trata de escatologia, não tem 

interesse em responder curiosidades, ao mesmo tempo 

em que não mede esforços para consolar e encorajar. A 

partir de uma visão mais panorâmica da natureza da 

doutrina, dizemos que ela é “a direção de Deus no 

exercício da Aliança da fidelidade ativa na ordem 

criada”. Ensinando desta forma, tornamos mais evidente 

para o leitor, na doutrina, o trabalho TRINITÁRIO na 

ênfase CRISTOCÊNTRICA da criação, que é sempre 

orientada para um futuro governado pelos bons 

propósitos de Deus para a história, construída para 

revelar o triunfo de Cristo, vitorioso pelos séculos dos 

séculos. Por causa dessa ênfase cristocêntrica, o dedo do 

Deus trino move a história adiante, conferindo direção 

e propósito ao curso de toda a Criação, se fazendo 

entender e manifestando Sua soberania tanto em seu 

decretar como em seu executar. Através da escatologia, 

Deus coloca diante de nossos olhos os verdadeiros 

motivos da existência humana, isto é, Ele nos ensina que 

existimos para que a eternidade seja povoada por 

pessoas semelhantes ao Seu Unigênito amado.  

Deus, como Senhor do tempo e da história, assim como 

de todo o desenvolvimento dentro dela através de Seu 

firme, justo e confiável governo, se revelou aos hebreus 

quando estes vagavam pelo deserto com pouco 

conhecimento de quem era o Deus de seus pais, Abraão, 

E 



 

51 Nº 1 

Isaque e Jacó. Em Gênesis, portanto, Ele se auto-

revelou a estes hebreus como sendo o único Deus e 

Senhor, poderoso em glória e majestade, verdadeiro 

Criador dos céus e da terra, Aquele que deu origem à 

existência e à toda criatura e que deu fôlego de vida ao 

homem. Desta forma, quando tratamos, na escatologia, 

dos livros bíblicos de Gênesis e Apocalipse, estamos 

nos referindo aos livros que mostram o início e a 

consumação de todas as coisas, que são chamados de “a 

Primeira e Ultima estrela”, isto é, o “Princípio e o Fim” 

(Alpha e Ômega). Gênesis revela o Deus que começa a 

história, já o livro de Apocalipse mostra como essa 

história será concluída. 

Para base de nosso estudo escatológico, vejamos alguns 

dos paralelismos existentes entre os dois livros:  

1. Gênesis mostra a Antiga Criação, Apocalipse 

mostra a Nova Criação.  

2. Gênesis mostra a primeira obra de Satanás, 

Apocalipse mostrar sua a punição por esta obra. 

3. Gênesis mostra o casamento do primeiro Adão, 

Apocalipse mostra o casamento do segundo 

Adão. 

4. Gênesis relata sobre dor e lágrimas, Apocalipse 

diz que Deus enxugará de nossos olhos toda 

lágrima. 

5. Em Gênesis, o paraíso é perdido; em 

Apocalipse, ele é restaurado. 

6. Em Gênesis, é vedado o caminho da árvore da 

vida; em Apocalipse o acesso a ela se torna 

livre. 

7. Em Gênesis, a morte entra no mundo; em 

Apocalipse, ela é plenamente derrotada. 

8. Em Gênesis, o homem escondeu seu rosto de 

Deus; em Apocalipse, o homem voltará a ver a 

face de Deus. 

Assim como qualquer outra doutrina ortodoxa, se não 

compreendermos sua verdadeira mensagem, aplicando-

a ao coração, nosso desenvolvimento na caminhada 

cristã será prejudicado, pois, se o espírito da profecia 

teve a certeza de inspirar homens a escreverem acerca 

do governo de Cristo ativo na Criação através da 

história, é porque Ele, como o agente da regeneração, 

sabia que observar o cumprimento das promessas de 

Deus no passado produziria em nós fé suficiente para 

crermos nas promessas que estão além de nosso tempo 

presente, no futuro.  

Atualmente, quando observarmos o que andam fazendo 

com a doutrina, nosso coração chora devido à forma 

despreocupada e isenta de temor e dedicação com que 

muitos se relacionam com ela. Existem muitos 

extremistas que, de alguma forma, retém as coisas que 

lhe são convenientes, interpretando textos de forma 

imatura e despreocupada, ensinado aos leigos e novos 

na fé uma escatologia onde as trevas e Satanás 

prevalecem, o que é totalmente contrário ao que a 

ortodoxia ensina. Isso explica tanto os pequenos 

equívocos, quanto as heresias absurdas que vemos 

mundo afora, que dão base à fábulas como os Illuminati, 

os Reptilianos, as inúmeras e “frustradas” datas de 

retorno do Messias, às nomeações de Estados Unidos, 

Espanha, Arábia e África como sendo “os quatro 

cavaleiros do Apocalipse”, etc. Do mesmo modo, já 

existe um novo termo que se aplica àqueles que fazem 

teologia com a Bíblia em uma mão e um jornal do dia 

na outra: estes já são conhecidos como 

“escatomaníacos”.  

A curiosidade unida com uma leitura despreocupada da 

doutrina, gerou também os “escato-radicais”, que 

reduzem toda a fé cristã à escatologia, criando a partir 

dela, toda o seu manual doutrinário e dogmático. Para 

estes, o assunto principal não é o fim de todas as coisas, 

mas o início de uma nova era. Por fim, ao meu ver, o 

mais nocivo entre todos, a deficiência que mais assola a 

igreja de Cristo na área escatológica, é a “escatofobia”, 

que define as pessoas que têm medo, aversão ou grande 

sentimento de recusa pela doutrina escatológica. A 

escatofobia é a nomenclatura popular utilizada para se 

falar das pessoas que, apesar de não terem escutado 

mais do que dez minutos de um sermão que promove 

alguma das escolas escatológicas mais populares, 

colocam um adesivo com o nome da respectiva escola 

dentro da Bíblia e passam a se auto definir como 

concordantes dela, de maneira que nunca mais 

estudarão ou questionarão nada que coopere para a 

solidificação de conhecimento e da fé, e, pior do que 

isso, em todas as vezes que ouvirem o nome da doutrina 

em alguma roda de amigos, apenas dirão: “Eu sou ‘Z-

milenista”, correndo de todas as perguntas, sem 

conseguir explicar seu credo escatológico, e isso, não 

para evitar vãs discussões, mas por que ignoram de fato 

o estudo da doutrina. Escatofobia, acima de tudo, é o 

reflexo da dificuldade que muitos têm de entender 

textos do Antigo Testamento, e a falta de humildade em 

reconhecer que o seu tempo dedicado ao estudo das 

Escrituras não tem sido suficiente para conhecer 

doutrinas como a escatologia. Enfim, a escatologia sofre 

também pela escassez de materiais prontos, diferente de 

outras doutrinas como a Soteriologia, sobre a qual há 

enorme quantidade de materiais escritos pela tradição 

cristã ao longo dos séculos.  



 

52 Nº 1 

Quando amamos uma coisa, é de praxe querer conhecê-

la mais. Se amamos a Deus, isso necessariamente deve 

acontecer em nossa relação com a Escritura. O fato é 

que a doutrina faz parte da Palavra do mesmo Deus, da 

mesma Escritura. Veja que a vontade de revelar o Seu 

poder e o Seu insondável conhecimento através do 

registro de seus decretos cumpridos na história, partiu 

do coração de Deus, não do homem especulador e 

fantasioso. Os maiores mestres, eruditos e pensadores 

que escreveram sobre escatologia afirmavam que a 

Bíblia em diversos textos referentes a doutrina, não faz 

questão de nos dar uma explicação mais detalhada, 

porém, o cristão não pode se comportar como um 

desorientado ao refletir sobre a doutrina. Oremos, 

portanto, para que Deus traga luz a nossos corações 

também sobre isso e, que possamos lembrar que, quer 

olhemos para o início de tudo, quer olhemos para o seu 

fim, somos escatologicamente dependentes de Deus. 

Antes de tudo existir, Deus é. Quando tudo teve um 

começo, Deus é. E quando tudo acabar e começar de 

novo, Ele continuará sendo. Na escatologia, não 

olhamos apenas para o final de tudo, mas, Aquele que 

ordena o caos e direciona todos os meios para seus 

devidos fins, nos diz: “antes que chegue o fim, EU 

SOU!”. 

Hoje, dedico meus esforços à minha esposa Sabrina 

Carvalho, mulher através de quem Deus tem tocado 

minha face e curado meu coração de todos os falsos 

amores. 

 

Leandro Carvalho da Silva, 35 

anos, é casado com Sabrina 

Carvalho. Pai de Samuel, Bernardo e 

Mathias, serve a Deus como auxiliar 

na Igreja Evangélica Assembleia de 

Deus, distrito Mário Quintana, em 

Porto Alegre/RS. Iniciou o 

bacharelado em Teologia, pelo Instituto Reformado Santo 

Evangelho. Trabalha na área comercial como consultor 

óptico e pesquisa escatologia há seis anos como autodidata.



 

53 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

entro dos debates apologéticos a respeito da existência divina, alguns ateus questionam: “Quem criou o 

Criador?”. Devemos encarar tal pergunta com certo grau de credibilidade, isto é, apesar de ela não possuir uma 

base lógica coerente, é um pensamento bem natural e deve ser respondido. O assunto é importante porque é 

um dos temas centrais do pueril livro do biólogo Richard Dawkins - “Deus, um delírio”. Na linha cristã de combate, 

muitos crentes propõem algumas respostas à indagação nem sempre satisfatórias, principalmente porque a maioria é 

impactada pela pergunta. É impossível responder uma pergunta que também estamos nos perguntando, não é mesmo? 

E nesta tarefa precisaremos passar por alguns tópicos importantes. 

Antes de tudo, pode parecer uma resposta conformista, do gênero “é assim porque Deus quis assim”, mas realmente não 

faz sentido perguntar a origem de um ser que não possui origem. Já que um ser não possui origem, propor uma origem 

para ele é uma contradição. 

O silogismo inserido dentro da pergunta é o seguinte: 

 1 - A Causa Primeira existe. 

 2 - Tudo o que existe precisa de uma causa. 

 3 - Logo, a Causa Primeira precisa de uma causa. 

A primeira premissa é deduzível logicamente, mas a segunda está incorreta, portanto, a conclusão é falsa. Mas, por quê? 

Pense, se tudo o que existe precisa necessariamente de uma causa, há uma regressão infinita no passado. Basicamente,  

 

D 



 

54 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Deus criaria outro Deus, infinitamente na eternidade, e isso não é possível. O 

motivo é que infinitos reais não existem e o presente existe. 

a. Infinitos reais são impossíveis. 

Imagine um hotel que possui quartos infinitos. Este hotel jamais estará lotado, 

pois isso é impossível. Tente pensar agora no maior número natural 

concebível. Provavelmente percebeu que você pode somar mais uma unidade 

em seu valor infinitamente. Isso significa que os números são infinitos. Porém, 

não há nada no Universo que possua uma quantidade infinita de unidades, 

logo, infinitos reais (quantitativos) são impossíveis. 

Se os números são infinitos, isso significa que existe a mesma quantidade de 

números pares e números naturais, visto que não existem conjuntos infinitos 

maiores que outros. Para provar este axioma matemático podemos ligar os 

valores dos conjuntos um a um, como no exemplo a seguir: números naturais 

(1, 2, 3, 4, 5, ...), números pares (2, 4, 6, 8, 10, ...). Se continuarmos, logo em 

seguida temos o número 6, ligado ao 12, e quando surgir o 7, ele estará ligado 

ao 14, e assim ocorrerá infinitamente, provando que ambos os conjuntos são 

infinitamente iguais. O mesmo ocorre com o “hotel infinito”, exemplo que 

veio do matemático do século XX, David Hilbert. 

Supondo que houvesse um hotel infinito “lotado”, e um hóspede chegasse para 

realizar o check-in, o dono do hotel poderia solicitar que todos os hóspedes 

mudassem para o quarto seguinte. Ou seja, o hóspede A que estava no quarto 

1, mudaria para o quarto 2, e o hóspede B que estava no quarto 2, mudaria para 

o quarto 3, e assim sucessivamente. Veja que sempre terá um quarto vago para 

um novo hóspede, mesmo que cheguem trilhões e trilhões de hóspedes por 

milésimo de segundo por toda a eternidade – pois os quartos são infinitos. 

Pense agora que 1 em cada 100 quartos do “hotel infinito” está sem energia 

elétrica. Isso significa que 1 em cada 100 hóspedes irão para o quarto com 

problemas elétricos? Sim, mas ao mesmo tempo, não. Se você passar pelo 

corredor com todas as infinitas portas abertas, realmente encontrará um quarto  



 

55 Nº 1 

com problemas dentre cem. Porém se você começar a criar pares de quartos 

com eletricidade e sem eletricidade, para cada quarto perfeito encontrará outro 

com defeito, veja: quartos perfeitos (1, 2, 3, 5, 6, ...); quartos defeituosos (4, 

104, 204, 304, 404, ...). Como os quartos são infinitos, existem quartos 

defeituosos infinitos e quartos perfeitos infinitos, de maneira que ninguém 

precisaria ficar em um quarto defeituoso. 

Com isso, provamos que infinitos reais não podem existir na realidade. 

b. Logo, uma regressão infinita também é impossível. 

Se, como provamos, infinitos não podem existir, logicamente, uma regressão 

infinita de eventos também não. E a maior prova disso é que o presente é real. 

Pense: se, no passado, deuses criaram outros deuses em série infinitamente, 

eles deveriam estar criando outros deuses neste exato momento. Se há uma 

regressão infinita para o passado, ela precisa necessariamente estar ocorrendo 

agora, porque é infinita. Uma sucessão infinita não pode acabar, porque por 

definição, ela não possui fim. Neste sistema ilógico não existe o Deus A, que 

criou o Deus B, porque na verdade o Deus A também precisa de uma outra 

causa, que podemos chamar de Deus A1, criado pelo Deus A2, e assim 

infinitamente para o passado, impedindo então que o presente pudesse existir. 

A realidade do presente refuta completamente a ideia ateísta. 

A própria ciência (divinizada por muitos ateus) os refuta, visto que conforme 

a 2ª Lei da Termodinâmica, as evidências da expansão do Universo e a 

radiação do Big Bang, fica provado que houve o Dia 1, onde o tempo e o 

espaço começaram a existir. Diante disso, cremos que é impossível que o 

causador do tempo tenha um começo ou o causador do espaço ocupe um lugar, 

visto que, se Ele causou o tempo e o espaço, Ele não faz parte deles. 

c. Conclusão 

O argumento cosmológico Kalam funciona assim: 

 1. Tudo o que veio a existir tem uma origem. 

 2. O Universo veio a existir. 

 3. Logo, o Universo tem uma origem. 

Esta origem, por definição, precisa ser tudo o que o Universo não é, porque  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

56 Nº 1 

também é impossível que o Universo crie a si mesmo. Imagine, como a matéria daria origem à matéria, sendo que ela 

não poderia existir antes de sua origem?  

Deveríamos crer então que a matéria é auto-existente? Mas o que é auto-existente não pode decair, como prova a 2ª Lei 

da Termodinâmica. Por isso, é lógico que a Causa Primeira precisa estar além das características e elementos do 

Universo. Precisa ser atemporal (para iniciar o tempo), imaterial (para dar origem a matéria), poderosa (para criar do 

nada, algo), transcendental (para estar além desta realidade), pessoal e independente (para decidir pela Criação ao invés 

do nada), entre outras coisas. 

Ateus geralmente enxergam mal o argumento porque deturpam a segunda premissa. Não estamos dizendo que tudo tem 

uma origem, mas sim que tudo o que veio a existir precisa de uma origem. Se Deus nunca veio a existir (porque sempre 

existiu), logo, Deus não tem origem. Por isso, dizemos que Deus é, como ele próprio se chama de “EU SOU”. 

“Eu sou o Alfa e o Ômega, o Primeiro e o Último, o Princípio e o Fim” (Apocalipse 22:13). 

“Antes de mim deus nenhum se formou, e depois de mim nenhum haverá” (Isaías 43:10b). 

“Louvado seja o Senhor, o Deus de Israel, de eternidade a eternidade!” (Salmos 41:13a) 

“Antes de nascerem os montes e de criares a terra e o mundo, de eternidade a eternidade tu és Deus.” (Salmos 90:2) 

“Disse Deus a Moisés: “Eu Sou o que Sou”. (Êxodo 3:14a) 

Por Cristo e por Seu Reino, amém.

 

Gabriel Lopes é bacharel em Ciência da Computação, pela Universidade Veiga de Almeida, no Rio de 

Janeiro/RJ. Criador do portal Dragão na Garagem, é um dos diretores teológicos do Instituto Verbum, e 

estudioso de teologia desde 2010. 



 

57 Nº 1 

 

Vamos falar de amizade e suas crises? 

Se você percorrer os primeiros quinze capítulos do livro de Atos, 

verá uma estreita parceria entre Paulo e Barnabé. Eles viajavam e 

pregavam juntos, faziam maravilhas e eram espancados juntos. Suas 

vidas estavam muito interligadas. Você definitivamente diria que 

esta seria uma amizade inseparável. 

Mas, em Atos 15:39, Paulo e Barnabé enfrentam um embate tão 

forte e direto, ao ponto de arrebentar a corda que sustentava o 

relacionamento, levando cada um a seguir em direções diferentes. 

Em todo o livro de Atos, Barnabé é conhecido como o 

“incentivador”. Quando se tratava de dar às pessoas uma segunda 

chance, ele era generoso. Paulo, por outro lado, achava mais difícil 

trabalhar com pessoas que já o haviam decepcionado. E quando 

Barnabé quis incluir João Marcos na relação, Paulo não conseguia 

concordar. Os dois amigos tinham ideias tão diferentes sobre isso 

que não conseguiam trabalhar juntos. 

Opiniões diferentes não precisam ser justificativas para terminar 

uma amizade, mas, às vezes, elas podem enviar amigos para 

direções opostas. O que você pode fazer se isso acontecer com você? 

Pense se o mais importante é manter sua opinião ou trabalhar com o 

relacionamento. Se você e seu amigo concordarem em discordar, 

faça-o de maneira sábia e generosa. Não destrua seu relacionamento 

com seu amigo só porque ele pensa diferente de você. 

Pense nisso. 

Big hug, 

Rael! 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Israel Terra é pastor auxiliar na 

AD Cachoeirinha/RS. Também é 

escritor e editor do blog 

@praforadacaixa. Maridão da 

@kellenterrinha e paizão da 

Sarinhah. 

 

 



 

58 Nº 1 

    

 

 



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

uando olhamos para esse mundo, vemos que há 

unidade na diversidade. Na filosofia, o uno e o 

múltiplo se espalham pelas avenidas da 

ontologia, epistemologia e ética. Na biologia, múltiplos 

seres têm características comuns no âmbito fisiológico 

e anatômico. Na política, matemática, química e 

teologia vemos o conceito de unidade na diversidade. 

Contudo, olhando especificamente para a Igreja, tendo 

o entendimento sobre as várias linhas teológicas 

existentes, surge-nos o questionamento sobre a unidade 

eclesiológica na diversidade teológica. Ou seja, é 

possível haver unidade nas denominações em meio às 

múltiplas teologias? 

Buscando encontrar uma resposta, navegaremos pela 

história eclesiástica, tentando entender o que significa o 

atributo “Una”, do Credo Niceno-Constantinopolitano, 

elaborado em 381 d.C. [1] Caminharemos através de um 

estudo exegético do caso dos judaizantes na Galácia. [2] 

Por fim, indicaremos uma postura cristã para lidar com 

a diversidade de pensamentos teológicos. [3] 

1. O que significa a Igreja ser “Una”? 

Não há como negar, a igreja de Cristo tem unidade e 

diversidade. Em Efésios 4:4-6, vemos que há um só 

corpo, representando o Corpo de Cristo. Nesse corpo, 

há diversidade de povos, de pessoas, de classes e dons. 

Logo, a Igreja revela em si a multiforme graça de Deus, 

sendo uma organização que tem unidade na diversidade. 

Mas, o atributo “Una”, do Credo, diz respeito a que 

aspecto da Igreja? Organizacional ou doutrinário? O 

atributo “Una” está representando uma unidade no 

aspecto doutrinário. Nós somos chamados a ter uma 

unidade de mente e do conhecimento do Senhor (1 

Coríntios 1.10). Gordon Clark defende que a unidade 

doutrinária é a prioridade maior no pensamento paulino. 

Ele diz: “sem unidade doutrinária, a unidade 

organizacional não é unidade”. [4] 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A pergunta que surge é: quais doutrinas são essenciais 

para essa unidade? Acredito que sejam as doutrinas 

fundamentais da fé em seus aspectos mais claros. Por 

exemplo, é necessário crer que existe um único Deus 

que subsiste em três pessoas. Agora, entender a 

economia da Trindade é algo simples e claro. Crer que 

Cristo vai retornar para consumar sua obra é 

fundamental para a unidade doutrinária. Todavia, quais 

as características desse milênio governamental de 

Cristo, se ele é de sofrimento ou crescimento, por 

exemplo, já não é algo simples e claro nas Escrituras. 

Logo, pode haver uma unidade sim entre as 

denominações, desde que haja uma unidade no núcleo 

básico da fé, ou seja, uma unidade nas doutrinas 

essenciais da fé. 

2. Qual o problema de se ter “outro evangelho”? 

O Evangelho é algo central no cristianismo. Ele traz em 

seu cerne a mensagem da salvação. Isso é visto desde 

Gênesis 3:16, quando Deus fez a maravilhosa promessa 

do Messias, que pisaria na cabeça da serpente. Depois, 

vemos essa promessa tomando forma, corpo e ficando 

cada vez mais colorida na medida em que a revelação 

vai progredindo. Até que chega o tempo em que Deus 

se torna homem para cumprir Sua promessa de salvação 

ao Seu povo. 

Deste modo, interpretar e comunicar o Evangelho 

conforme as Escrituras nos orientam é essencial para a 

unidade eclesiológica. A mensagem petrina e paulina 

estavam fundamentadas na obra de Cristo, em Sua 

morte e ressurreição. Por isso, Paulo diz que sempre 

pregou a Cristo crucificado (1 Coríntios 1:23). 

A interpretação e comunicação do Evangelho eram tão 

importantes para Paulo, que o levaram a se envolver em 

um embate na Galácia. Nessa carta, Paulo foge do seu 

padrão de dar graças e orar pelos destinatários, passando  

Q 



 

60 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

61 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

a criticar fortemente a postura dos gálatas em relação ao 

Evangelho. 

A primeira evidência dessa crítica é que os gálatas 

estavam pervertendo o Evangelho que tinha sido 

pregado por Paulo. Ele usa o verbo “metatiqesqe” para 

indicar a proximidade e a natureza da perversão deles 

diante do Evangelho. Esse verbo significa “transferir, 

mudar opinião, perverter a mentalidade”. [5] Por isso, a 

nossa tradução traduziu como “estejais passando tão 

depressa”, ou seja, era como se Paulo dissesse: “vocês 

estão mudando rapidamente de opinião quanto ao 

Evangelho que preguei”. 

A segunda evidência é que o evangelho dos judaizantes 

da Galácia era de outra natureza em relação ao que fora 

pregado por Paulo. Ele usa dois adjetivos que têm a 

mesma tradução para mostrar a diferença de conteúdo. 

O primeiro adjetivo é “eteron”, que significa “outro, que 

tem uma natureza diferente”. É desse adjetivo que vem 

a palavra heterogêneo. Calvino [6], ao comentar esse 

versículo, diz que os gálatas estavam inventando um 

Cristo imaginário, ao invés de abraçar o Cristo 

verdadeiro. 

O segundo adjetivo é “allos” que significa “outro, da 

mesma natureza”. Esse adjetivo é usado por Jesus 

quando Ele diz que enviaria outro consolador da mesma 

natureza que a dele, que seria o Espírito Santo (João 

14:16). 

Assim, no texto, temos: 

“[…] estejais passando tão depressa daquele que vos 

chamou na graça de Cristo para outro (de natureza 

diferente, falso) evangelho, o qual não é outro (da 

mesma natureza, verdadeiro), senão que há alguns que 

vos perturbam e querem perverter o evangelho de 

Cristo”. (Gálatas 1:6-7) 

Paulo mostra através desses adjetivos que os gálatas 

estavam abraçando um evangelho de natureza diferente 

daquele que ele tinha pregado. Um evangelho falso em 

contraste com o verdadeiro que tinha sido anunciado por 

ele. Sendo assim, os judaizantes da Galácia estavam 

interpretando de forma errada e mudando a natureza do 

Evangelho de Cristo. 

A terceira evidência é a condenação enfática de Paulo 

acerca dos que interpretam e pregam um evangelho 

diferente. Ele usa um caso hipotético e hiperbólico ao 

mesmo tempo para mostrar a importância de uma 

interpretação e comunicação corretas do Evangelho. 

Pois, ele menciona que mesmo se um anjo pregar outro 

evangelho, ele deverá ser considerado anátema. A 

palavra “avnaqema” significa alguém amaldiçoado, 

excluído pelo conselho da sinagoga e que não receberia 

mais as bênçãos de Deus e o cuidado do povo. Deste 

modo, Paulo entendia que quem mudasse ou alterasse a 

interpretação do Evangelho era digno de receber essa 

dura punição. 

Dessa forma, pode haver unidade entre os diversos 

pensamentos teológicos, desde que haja um esforço 

sincero e contínuo para interpretarmos e comunicarmos 

o Evangelho conforme as Escrituras. 

3. Ouvidos e coração abertos para a palavra. 

Tiago já nos disse para sermos bons ouvintes e termos 

um coração aberto para praticar as Escrituras (Tiago 

1:19-23). Ouvir as Escrituras é um aspecto da inclinação 

do coração que mostra o nosso desejo de aprender e 

praticar suas verdades. 



 

62 Nº 1 

Seguindo Tiago, Paulo vai nos dizer que a postura de 

nobreza cristã diante dos múltiplos pensamentos 

teológicos é ter os ouvidos e o coração escancarados 

para ouvir a Palavra de Deus. Esse ensino é relatado por 

Lucas no livro de Atos, quando Paulo chega a Beréia 

(Atos 17:10-11). 

Nesse relato, Paulo diz que os bereanos eram mais 

nobres que os tessalonicenses, não porque tinham mais 

riqueza, conhecimento ou eram pessoas renomadas, mas 

porque desejavam ouvir das Escrituras e, a partir delas, 

examinavam cuidadosamente todos os ensinos dele. 

Qual tem sido nossa postura diante das diferenças 

teológicas? Somos arrogantes ao ponto de achar que 

nossa tradição é inerrante? Somos pretenciosos em nem 

ouvir o que linhas diferentes têm a dizer, porque 

“sabemos” que não terão nada a acrescentar-nos? 

A melhor postura de um teólogo é estar com a 

consciência cativa às Escrituras. A posição mais nobre 

de um cristão, independente da sua tradição, é ansiar, 

desejar, ter prazer e buscar abrir o coração para ouvir as 

Escrituras e, juntamente com isso, ser um pesquisador, 

examinador e um paleontólogo da Palavra de Deus. 

Logo, a unidade entre os diferentes pensamentos 

teológicos pode existir se tivermos uma postura de 

ouvintes e examinadores das Escrituras, buscando 

conhecê-las e submetendo nossa tradição a elas. 

Portanto, mesmo diante das diferentes posições 

teológicas, podemos nos aproximar de uma unidade 

quando passarmos a ouvir com atenção os diferentes 

pensamentos, examinando-os diante das Escrituras e 

submetendo os nossos pensamentos a ela também. 

Conclusão 

Diante do que foi visto, o presente artigo conclui que, a 

unidade eclesiológica em meio às diferenças teológicas, 

pode existir se: 

• Houver um núcleo básico comum de doutrinas 

fundamentais e essenciais que nos direcionaram nos 

diálogos. 

• O Evangelho for interpretado e anunciado sem a 

influência de nossos interesses, costumes ou 

idiossincrasias, mas com o esforço desejoso de entendê-

lo conforme as Escrituras. 

• Tivermos uma postura humilde e nobre de ouvirmos 

as posições diferentes, avaliando-as segundo as 

Escrituras e examinando nossas próprias posições 

também. 

 

Rev. William Steigenberger de 

Souza é teólogo, pastor e 

Matemático. Bacharel em 

Matemática, pela UEL, em 

Londrina/PR. Bacharel em Teologia, 

pelo Seminário Presbiteriano JMC, 

em São Paulo/SP. Licenciando, pela 

Faculdade São Luís de Jaboticabal. Pastor da 2ª Igreja 

Presbiteriana de Jaboticabal/SP. Casado com Ariani 

Cristiani Graciani Steigenberger. 

 

 

 

 

 



 

63 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

alvo da plantação de igrejas nunca deve ser apenas o começar 

uma igreja, especialmente se pensamos na Igreja como uma 

reunião religiosa daqueles que confessam a fé cristã. Já temos 

muito desse tipo de reunião religiosa! A Igreja, eu insisto, é uma 

congregação de  pessoas regeneradas, reunidas em um pacto mútuo 

para ouvir a exposição regular da Palavra, exercer disciplina, observar 

as ordenanças do batismo e da Ceia do Senhor, manter um ministério 

focalizado intencionalmente no Evangelho (incluindo missões) e 

organizar a Igreja de acordo com a revelação das Escrituras (ou seja, o 

governo da Igreja não é deixado ao acaso, e sim determinado pelas 

Escrituras). Penso que tal coisa [mera reunião religiosa] pode restringir 

muito do que se realiza em nome do plantar igrejas! 

Se ampliarmos nossa visão quanto à plantação de Igreja e incluirmos o 

mundo, ficaremos pasmados com o crescimento populacional e os 

grupos étnicos e linguísticos que não têm Igrejas locais. Milhões de 

novas igrejas são necessárias para satisfazer essa necessidade urgente 

do Evangelho em todo o mundo. 

O 



 

64 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

Esse é um assunto mais amplo do que podemos assimilar nesta e na 

próxima parte deste artigo, ou mesmo nas prioridades das igrejas locais. 

Portanto, focalizaremos em plantar igrejas em nossa própria 

comunidade. Pensar em envolver-se na plantação de igrejas é uma idéia 

realista para a sua Igreja? Frequentemente, relegamos a tarefa de 

plantar igrejas à diretoria de missões da denominação; mas, isso 

significa entregar a responsabilidade da Igreja a uma instituição, e não 

ao organismo vivo da Igreja local. Embora as agências missionárias 

denominacionais possam facilitar a plantação de igrejas, provendo 

estudos demográficos, treinamento de líderes e consultas, são as igrejas 

que plantam novas igrejas. Não podemos ficar satisfeitos por enviarmos 

algumas ofertas para a denominação, para que eles plantem igrejas. 

Não, isso é nossa responsabilidade. Talvez não sejamos capazes de 

estabelecer sozinhos uma Igreja, mas podemos nos unir com outras 

igrejas parceiras para estabelecermos novas igrejas, centradas no 

Evangelho. 

Hoje, iniciaremos o exame dessa ideia de plantar igrejas tendo em vista 

o envolvimento de todas as nossas igrejas. 

Por que plantar igrejas? 

É óbvio que não podemos simplesmente começar uma campanha de 

plantar igrejas, porque não existem igrejas suficientes. Não somos uma 

franquia de alimentos ou uma loja de departamentos que tenta estender 

sua marca de produtos para outras regiões. Somos a Igreja do Senhor 

Jesus Cristo. Fomos comprados por preço, o sangue de Cristo. Fomos 

estabelecidos pelo Senhor da Igreja como missionários para proclamar 

o Evangelho. Fomos colocados de modo estratégico como sal e luz no 

mundo. Um dia nos reuniremos coletivamente diante do trono de Deus 

e do Cordeiro e exultaremos para sempre em sua graça. Então, o que 

fazemos é bem diferente do mercado de marketing. Quando a Igreja 

sucumbe às filosofias de marketing, ela substitui a dependência do 

Evangelho por técnicas centralizadas no homem. Em vez disso, temos 

de convencer-nos de que plantar igrejas é bíblico; portanto, algo 

necessário e abençoado pelo Eterno Deus. 

Preocupações bíblicas e teológicas 

Minha firme convicção, resultante do estudo das Escrituras, é que não 

podemos ter uma teologia ou uma metodologia correta de evangelismo 

sem a Igreja. Não estou dizendo que as pessoas só podem ser salvas se 

fizerem parte de uma estrutura eclesiástica. Contudo, estou dizendo que 

nosso evangelismo tem de ser feito no relacionamento com a Igreja. 



Leon Morris escreveu: “A salvação é social. Envolve 

todo o povo de Deus”. Ele prossegue e explica a 

continuidade de crentes no Antigo e no Novo 

Testamento. Mais do que isso, temos continuidade com 

aqueles que vivem presentemente, de modo que somos 

salvos em relacionamento com a Igreja! 

Plantar igrejas não é um fenômeno novo. Originou-se 

quando o Evangelho se moveu de Jerusalém para a 

Judéia, Samaria e as partes mais remotas da terra. O 

livro de Atos apoia o plantar igrejas! Embora alguns 

possam sugerir que é imprudente construir uma teologia 

baseada no livro de Atos, quando pensamos no assunto 

de plantar igrejas, é ali que encontramos a maioria das 

evidências dessa obra. Ainda que Atos não tenha sido 

escrito na forma de epístola, as suas narrativas nos 

mostram - sem os detalhes - Igrejas sendo plantadas 

uma após outra, à medida que os crentes evangelizavam 

o mundo. Eles não sabiam nada sobre expandir a 

evangelização sem a plantação de igrejas. A comissão 

que Cristo deu à sua Igreja, descrevendo o mandato 

missionário, não pode ser cumprida sem a plantação de 

igrejas (ou seja, se não existe alguma Igreja entre os 

povos evangelizados). Mateus 28:19-20 demanda o 

fazer discípulos, o batizar e o ensinar continuamente os 

crentes, a fim de que aprendam fidelidade e obediência 

ao Senhor da Igreja. 

É impossível que o breve relato, apresentado 

cuidadosamente por Lucas, sobre a plantação de igrejas 

nas Quatro Regiões não tivesse mais do que um mero 

interesse histórico e arqueológico. Assim como o 

restante das Escrituras, o referido trecho foi “escrito 

para o nosso ensino”. Certamente, o seu propósito era 

ser algo mais do que uma história emocionante de um 

homem extraordinário, fazendo coisas extraordinárias, 

em circunstâncias extraordinárias - uma história da qual, 

posteriormente, as pessoas não obteriam mais instrução 

do que a receberiam da história de El Cid ou das 

façanhas do rei Arthur. Foi escrito realmente com o 

propósito de prover luz ao caminho daqueles que viriam 

depois. 

Com isso em mente, façamos uma análise rápida do 

livro de Atos e vejamos as implicações e as evidências 

de plantação  de Igrejas que ali encontramos. Atos 1.8 

reitera a Grande Comissão já mencionada. Cristo não 

designou a Igreja para obter decisões, e sim para fazer 

discípulos sob o poder do Espírito Santo. Essa obra não 

pode acontecer sem que congregações assumam o papel 

de fazer discípulos, instruir constantemente, exigir 

responsabilidade e praticar a disciplina corretiva dos 

crentes. Atos 2.37-47 mostra o começo da Igreja em 

Jerusalém, manifestando todos os elementos que Jesus 

recomendou na Grande Comissão. Eles fizeram 

discípulos por meio da pregação clara do Evangelho, 

ministrada por Pedro e os apóstolos. Batizaram os novos 

crentes (v. 41) e persistiram no ensino sistemático (v. 

42) e na expansão evangelística regular (v. 47). A 

perseguição surgiu depois da morte de Estêvão, pela 

qual a Igreja de Jerusalém for dispersa “pelas regiões da 

Judéia e Samaria” (At 8.1). “Entrementes, os que foram 

dispersos iam por toda parte pregando a palavra” 

incluindo Filipe, que pregou o Evangelho em Samaria e 

estabeleceu a primeira Igreja entre os samaritanos (At 

8.4-24). 

Embora sempre desejemos mais comentários, os 

escritores bíblicos nos dão apenas o que necessitamos. 

Depois da conversação de Saulo, Lucas comentou: “A 

Igreja, na verdade, tinha paz por toda a Judéia, Galiléia 

e Samaria, edificando-se e caminhando o temor do 

Senhor, e, no conforto do Espírito Santo, crescia em 

número.” (Atos 9:31). Por meio dessa afirmação 

notável, Lucas condensou em um versículo o primeiro 

movimento de plantação de igrejas na Igreja Primitiva. 

A Igreja, vista como o Corpo de Cristo, continuava a 

crescer corporativamente, enquanto congregações 

locais eram estabelecidas em Jerusalém, na Judéia, 

Galiléia e Samaria. 

Ao narrar a conversão de Cornélio, Atos 10 nos mostra 

o começo da Igreja em Cesaréia, uma Igreja 

estabelecida com os novos crentes gentios. Pedro 

ordenou o batismo daquelas pessoas, que evidenciavam 

ter nascido de novo (v. 48). Atos 11:19-26 nos conta a 

história de como o Evangelho chegou a Antioquia. A 

Igreja de Jerusalém foi informada das notícias sobre 

esse movimento do Evangelho e lhes enviou Barnabé 

para liderá-los. Ele, por sua vez, procurou Saulo de 

Tarso, a fim de auxiliá-lo. Juntos, “por todo um ano, se 

reuniram naquela Igreja e ensinaram numerosa 

multidão”, (Atos 11:26). Admirável é o fato de que 

Lucas não precisou parar o relato e explicar a grande 

expansão das novas Igrejas. Ele apenas afirmou o óbvio. 

Dentre as igrejas gentílicas do século I, a de Antioquia 

foi a que estabeleceu novas igrejas mais do que qualquer 

outra. Como Igreja enviadora, eles comissionaram 

Paulo e Barnabé a levarem o Evangelho à região da 

Galácia. Vemos que eles plantaram Igrejas em 

Antioquia da Pisídia (Atos 13:44-49), Derbe, Listra e 

Icônio (Atos 14:20-21). Não deixaram as Igrejas sem 

liderança e estrutura. “E, promovendo-lhes, em cada 

igreja, a eleição de presbíteros, depois de orar com 

jejuns, os encomendaram ao Senhor em quem haviam 

crido”, (Atos 14:23). Esses primeiros missionários 

consideraram a estrutura de liderança uma marca 

essencial das igrejas cristãs. 

A carta que os apóstolos e presbíteros de Jerusalém 

mandaram às novas igrejas, a fim de corrigir o problema 

semeado pelos judaizantes, foi dirigida “aos irmãos de 

entre os gentios em Antioquia, Síria e Cilícia”, (Atos 

15:23). Isso evidenciou que havia igrejas plantadas nas 



 

66 Nº 1 

regiões da Síria e da Cilícia, sendo Antioquia a capital. 

Paulo e Silas levaram a carta às igrejas estabelecidas na 

região da Galácia, “para que... observassem as decisões 

tomadas pelos apóstolos e presbíteros de Jerusalém”, 

(Atos 16:4). O movimento do Evangelho para além da 

Galácia (a moderna Turquia), chegando à Europa, 

aconteceu com a visão da chamada de Paulo à 

Macedônia, para que os ajudasse (16:9). 

Consequentemente, a primeira igreja da Europa foi 

estabelecida em Filipos (16:11-40). De Filipos, as 

igrejas chegaram a Tessalônica e Beréia (17:1-15), 

Corinto e Éfeso (18:1-11; 19:1-10). Indicações de 

Igrejas em Trôade (20:7-12), Tiro (21:3-5), Ptolemaida 

(21:7) e Cesaréia (21:8-14) demonstram que, onde o 

Evangelho penetrava com poder, igrejas eram 

implantadas. Quando Paulo chegou em Roma (Atos 

28:15-16), encontrou-se com “os irmãos”, uma maneira 

simples de se referir à igreja já estabelecida na capital. 

As epístolas nos dão evidência de igrejas na Galácia, 

Éfeso, Filipos, Colossos, Laodicéia (Colossenses 4:16), 

Tessalônica e Creta (Tito 1:5), bem como das 

congregações dispersas às quais Tiago e Pedro 

escreveram, inclusive aquelas localizadas no Ponto, 

Galácia, Capadócia, Ásia e Bitínia (1 Pedro 1:1). Em 

Apocalipse 1:11, João identificou sete igrejas 

específicas na Ásia Menor, incluindo Esmirna, 

Pérgamo, Tiatira, Sardes e Filadélfia. Nosso Senhor se 

dirigiu às sete igrejas para abordar questões específicas 

de doutrina, disciplina, perseguição, pureza e assuntos 

pertinentes a cada uma delas, que haviam sido 

estabelecidas por Paulo ou qualquer outro dos 

evangelistas da igreja primitiva (Apocalipse 2-3). 

Aonde quer que os discípulos fossem dispersos com o 

Evangelho, eles procuravam estabelecer novas Igrejas. 

Essa análise da plantação de igrejas no livro de Atos, 

com evidências adicionais das epístolas, indica o padrão 

da expansão do Evangelho para cada época. Felizmente, 

visto que muitas igrejas têm sido plantadas ao redor do 

mundo, unindo novos crentes em igrejas estabelecidas. 

A propagação do Evangelho acontece a partir de igrejas 

evangélicas já existentes. Onde não há congregações, 

podemos insistir que ali não há evangelismo bíblico 

apropriado, até que Igrejas sejam plantadas tendo em 

vista o crescimento permanente, a nutrição e o 

ministério dos novos crentes. Abolir a plantação de 

igrejas, enquanto nos envolvemos em obras 

evangelísticas em áreas que carecem de Igrejas 

centradas no Evangelho, significa não compreender o 

ensino concernente à evangelização bíblica. Os novos 

crentes precisam ser integrados em rebanhos locais, e, 

onde não houver um rebanho, o plantador-evangelista 

sábio estabelecerá novas igrejas. Sua obra não é 

completa até que uma igreja ali exista, para nutrir e 

envolver os novos crentes no ministério do Evangelho.  

Muitos têm vagueado pelo mundo, pregando a Palavra, 

não lançando nenhum alicerce firme, não estabelecendo 

nada permanente, não deixando após si uma Igreja 

instruída; e têm reivindicado para seus absurdos a 

autoridade de Paulo... pessoas têm adotado os 

fragmentos dos métodos de Paulo e tentado incorporá-

los aos seus sistemas esquisitos; e o fracasso resultante 

têm sido usado como argumento contra os métodos do 

apóstolo.  

Por exemplo, pessoas têm batizado convertidos não 

devidamente instruídos, e esses convertidos, 

analfabetos de Bíblia, têm abandonado o Evangelho; 

mas, Paulo não batizava convertidos não instruídos sem 

usar como base um sistema de responsabilidade mútua 

que garantisse inicialmente a instrução deles. O 

resultado disso é que crentes despreparados geram 

congregações fracas. Paulo plantava igrejas e não as 

deixava, até que estivessem plenamente equipadas para 

seguirem sua caminhada sozinhas e assim, plantarem 

novas igrejas. 

Quando observamos a metodologia de Paulo na 

Evangelização, descobrimos que ela se focalizava na 

plantação de Igrejas. Plantar igrejas não era um 

subproduto da evangelização de Paulo; antes, era o seu 

ponto central. 

Se em determinada área não existem igrejas centradas 

no Evangelho, a plantação de uma igreja tem de ser 

empreendida, e a obra de reforma precisa ser levada 

avante, para trazer vida a igrejas letárgicas e 

teologicamente anêmicas. Em outras palavras, nosso 

alvo não deve ser apenas ganhar convertidos, e sim fazer 

discípulos - e isso não pode ocorrer sem a existência de 

Igrejas. 

Espero que este artigo tenha abençoado e edificado 

você. Nos vemos no mês que vem, quando será 

publicada a segunda parte.  

 

Rev. Magno Vinícius Paterline é 

pastor na Primeira Igreja 

Presbiteriana de Barretos/SP. 

Professor de Sociologia e Atualidades 

no Colégio Liceu, em Barretos, 

casado com Fabiana Feliciano e pai 

de Manassés e Rebeca.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 pedido do editor-chefe da revista, o amigo e 

irmão Marcos Motta, na primeira edição da 

coluna Ciência e Fé Cristã, trataremos da 

questão da terra jovem, um tema pouco falado com 

seriedade e respeito, muito mais pelos apologetas 

envolvidos no assunto. A questão é que os ânimos se 

afloram, e aquilo que deveria ser nada mais do que 

hipóteses sobre a grandeza das Escrituras, que não 

podemos compreender totalmente, torna-se uma arena 

de gladiadores sobre teorias sem o completo respaldo 

bíblico, onde irmãos apenas ofendem uns aos outros, 

ferindo a unidade do Corpo de Cristo que deve ser 

preservada. Nestes singelos artigos, vamos falar sobre 

as hipóteses de origem da Vida, terra, e ser humano. 

Todos nós sabemos que foi o nosso Senhor quem nos 

criou. Mas, como? Em quanto tempo? Por meio de quais 

fundamentos? Como que tudo foi estabelecido? O que 

veio primeiro? As teorias, quando levantadas, tendem a 

explicar essas perguntas. Devemos ter em mente que, se 

fosse o propósito da Escritura nos dizer como tudo isso 

foi feito, ela teria dito, pois é infalível. Todavia, esse não 

é o foco do texto bíblico. O texto bíblico existe para nos 

dizer quem criou, e não exatamente e propriamente 

como criou, e objetivo do Criador nisso, não Seus 

métodos. Por isso, toda e qualquer teoria sobre a origem 

da vida, que foque em métodos e conceitos, não passa 

de especulação sobre a Bíblia, e não exposição teológica 

de fato. 

Independentemente do que foi dito acima, o estudo 

sobre as origens de tudo é um estudo louvável, pois nos 

ajuda a mostrar que o ensino científico pode e deve ser 

colocado junto às Escrituras, subordinado à ela, para 

contribuir com uma exposição clara, pura e santa dos 

fatos. Assim como a antropologia, a história e a arte  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

passaram, e ainda passam, por belos momentos quando 

baseados na Escritura, a ciência pode seguir o mesmo 

curso. Quando colocamos as Escrituras Sagradas como 

molde, como óculos, como lâmpada para nossos 

caminhos na ciência, na cultura e na sociedade, estamos 

praticando a cosmovisão cristã. E é essa cosmovisão 

cristã na ciência que nos auxilia a não cairmos na 

tentação do aborto como saúde pública, da ideologia de 

gênero como ciência e da legalização de narcóticos sem 

efeito realmente comprovado como medicina. 

Devemos tomar muito cuidado. Há uma linha muito 

tênue entre usar a ciência a base das escrituras e negar a 

suficiência de Cristo.  

Nesta coluna, nós vamos passear por entre os quatro 

pontos de vista diferentes a respeito da origem de tudo. 

Gostaria de agradecer a uma amiga, por ter me 

emprestado seu livro “A origem”, publicado no Brasil 

pela editora Thomas Nelson, em parceria com a 

Associação Brasileira de Cristãos na Ciência. Obrigado 

Débora, Deus abençoe sua vida. No livro em questão, 

são levantadas, como disse no começo deste parágrafo, 

quatro pontos de vista, quatro teorias, quatro visões 

sobre a origem do universo. São elas: o Criacionismo da 

Terra Jovem, o Criacionismo (progressivo) da Terra 

Antiga, a Criação Evolucionária e o Design Inteligente.  

Em cada um dos próximos meses, passaremos por um 

desses temas, e vamos começar, neste mês, pelo 

Criacionismo da Terra Jovem.  

Criei um título para essa sequência: Sic mundus criatus 

est. Talvez, você, leitor, já tenha visto essa referência na 

Cultura Pop, ainda mais com o surgimento da série 

alemã “Dark”. “Assim, o mundo foi criado”, em uma 

tradução mais literal e grosseira. Perdoem meu latim, 

A 



 

68 Nº 1 

não é dos melhores – ou, talvez, meu português. Mas, 

este é um nome praticamente perfeito para nossa 

sequência de artigos. 

Antes do artigo propriamente dito, vale gastarmos 

algumas linhas para esclarecermos o que é uma teoria 

cientifica: diferente do que conhecemos por teoria na 

história ou na filosofia, na ciência, em geral, teoria é 

algo baseado em fatos, evidências concretas, tentativa e 

erro, e comprovação, baseadas em questões visíveis, 

como, por exemplo: é uma teoria a existência dos 

dinossauros, afinal, há fosseis. A única diferença de 

uma lei, é que as leis são baseadas em números, como a 

lei da gravidade. Resumindo, é isso: uma teoria 

científica é baseada em evidências palpáveis e fatos, 

quer sejam eles históricos ou naturais, e a lei, baseada 

em números, quantificação, estatística. 

Sem mais delongas, vamos para o primeiro tema, nessa 

primeira edição: o  

Criacionismo da Terra Jovem 

A principal base de argumentos da teoria da terra jovem 

é que o mundo, ou, na realidade, todo o universo (mas, 

vamos nos concentrar no Planeta Terra), foi criado 

única e exclusivamente em seis dias. Além disso, há a 

argumentação da ordem da criação, a criação 

sobrenatural, a criteriosidade das genealogias bíblicas, a 

questão da morte antes da Queda, o Dilúvio e a 

confirmação dos profetas, além de essa teoria se utilizar 

de algumas bases inteiramente científicas para algumas 

de suas afirmações. Como já disse, meu intuito não é 

refutar ou comprovar a teoria, mas expor os seus 

argumentos, todavia, creio que no fim dos quatro 

artigos, minha posição pessoal será um tanto clara. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

A Criação em seis dias: usando a argumentação que 

Gênesis 1-11 é um relato inteiramente histórico, assim 

como Gênesis 12, Números, Josué, 1 e 2 Reis, entre 

vários outras passagens. Além disso, a palavra hebraica 

utilizada para dia no texto bíblico, yom, seria uma 

palavra empregada em seu sentido literal pelos autores 

bíblicos por inspiração de Deus. Em todos os locais em 

que esta palavra é encontrada no texto bíblico, ela 

simbolizaria um dia de 24 horas. Esse é um breve 

resumo sobre a idéia dos dias literais, em Gênesis 1. 

A ordem das coisas criadas: mais uma vez apelando 

para a literalidade do texto, no que se refere à ordem da 

Criação, os adeptos desta teoria apelam para a tese de 

que a ordem da Criação no texto bíblico é diferente da 

ordem ou progressão evolucionária. Por exemplo, a 

Terra criada antes da luz, das estrelas, do sol (que 

também é uma estrela). Todas as plantas terrestres 

criadas antes dos animais marinhos, entre outros efeitos 

“anti-evolucionários”. 

A Criação de forma sobrenatural: “E Deus disse”. Essa 

é a base desse argumento, ainda baseado na 

interpretação literal do texto bíblico. É Deus criando 

todas as coisas, fugindo às regras naturais estabelecidas 

por Ele próprio (o que Ele realmente pode fazer, como 

já fez - há relatos bíblicos disso). Esse argumento joga 

toda a Criação em uma ordem sobrenatural, criando já 

todas as coisas já em formas adultas, ou pelo menos, 

maduras, dentro de seus termos. 

Rigorosidade das genealogias bíblicas: Basicamente, 

esta teoria aceita que as genealogias são perfeitas e 

completas, registrando todas as pessoas viventes nos 

respectivos períodos retratados nelas. Uma ideia 

arriscada, e bem radical, que deixa para trás um rastro 

de problemas óbvios – inclusive, muitos criacionistas da 

terra jovem, deixam esse argumento de lado. Mas, como 

disse, não pretendo refutar, mas apenas expor os pontos. 

Não havia morte antes da Queda: não há necessidade de 

muita explicação sobre. A teoria do criacionismo da 

terra jovem, basicamente, não apoia a idéia de que 

existia morte, em nenhum nível, antes do Pecado 

Original, da queda do homem, sendo necessária a morte 

espiritual antes da morte natural – o que acontece a 

partir do primeiro pecado. É uma bela ideia, mas 

complexa, que gera vários problemas de âmbito natural, 

sendo necessário realmente a intervenção de um grande 

milagre divino para sustentar um período, mesmo que 



 

69 Nº 1 

curto, sem morte. O que pode ser feito, afinal de contas, 

Deus intervém como e onde quiser. 

O Dilúvio de Noé: Histórico, global e catastrófico. 

Esses três pontos, levantados por Ken Ham, defensor da 

visão que estamos vendo nesse artigo, e que discorreu 

no livro já citado em algum dos intermináveis 

parágrafos iniciais. Devemos crer na historicidade do 

Dilúvio, independentemente da nossa teoria? Sim. 

Devemos crer que ele cobriu toda a terra? Sim. Que foi 

uma catástrofe? Oras, se ele cobriu toda a terra, sim, foi 

catastrófico. É um excelente argumento, mas que pode 

ser aceito em qualquer uma das teorias. 

Confirmação da teoria por Jesus, Isaías e os Apóstolos: 

na realidade, os defensores da teoria em exposição 

afirmam que sua posição não contraria o levante bíblico 

sobre essa questão. E essa é uma verdade: nenhum dos 

pontos citados anteriormente se levanta contra essa 

hipótese. Porém, nunca foi o intuito de Deus, na Bíblia, 

revelar o seu ponto de vista sobre essas questões, e sim 

transmitir tudo o que precisamos saber sobre a 

redenção, salvação, castigo, etc. 

Essas são as bases dos argumentos da teoria do 

criacionismo da terra jovem. Como disse, não pretendi 

refutá-los e, muito menos, discorrer e aprofundar sobre 

estes pontos. Se o tema lhe interessou, vale lembrar que 

é a teoria mais antiga referente à origem da vida e ao 

processo de Criação. Afinal, é a que menos precisa de 

envolvimento científico. É uma teoria biblicamente 

sustentável, não há nada anti-bíblico ou herético nela, 

inclusive ela sustentou-se por muitos anos. Porém, com 

o crescimento científico, exige um pouco mais de 

“trabalho teológico”, o que fez com que outras teorias 

surgissem e crescessem, principalmente em círculos não 

cristãos. Não há nenhum problema de apoiar a ideia da 

teoria da terra jovem, porém, no patamar científico, há 

outras formas de se pensar, que fazem com que tal 

teoria, para grande parte da comunidade “científico-

filosófica”, se pareça como algo infantil, ou até mesmo 

obsoleto. Se me permitem uma opinião pessoal, esse 

não é meu ponto de vista preferido, muito longe disso. 

No decorrer dos próximos meses, aqui na Revista Fé 

Cristã, conheceremos os demais pontos de vista. Tentei 

não ser “ácido”, isto é, tentei manter uma linha de 

pensamento “mansa e suave”, a fim de comunicar de 

maneira imparcial os pontos básicos da linha de 

pensamento em voga neste artigo. E usarei parte dessa 

exposição nos próximos artigos para explicar os demais 

pontos de vista [como critério comparativo, é claro, não 

depreciativo]. Que Deus abençoe a vida de todos, até o 

próximo mês! Tentem não causar confusão em vossas 

igrejas sobre o assunto... 

 

Sthaner Mendes de Sousa, 26 anos, 

é membro da Primeira Igreja 

Presbiteriana de Barretos-SP, 

licenciado em Ciências Biológicas, 

pelo IFSP – campus Barretos-SP. 

 

 

 



 

70 Nº 1 

 

 

 

 

 

 

 objetivo deste pequeno ensaio é demonstrar a 

influência cristã no desenvolvimento e 

consolidação dos direitos fundamentais. 

Direitos tidos como básicos em nossos dias – direito à 

vida, direito à liberdade, direito à educação, igualdade 

perante a lei, etc. –, por incrível que possa parecer, não 

eram a regra no mundo pré-cristão. 

O Direito jamais pode ser considerado como um 

conjunto de normas dissociado dos valores de um povo. 

Como a expressão de um dever ser, as modalidades 

deônticas – ordenado, permitido e proibido – refletem a 

cosmovisão dominante, estabelecendo direitos e 

deveres dos cidadãos. 

Nesse sentido, Miguel Reale, um dos principais juristas 

brasileiros, definia o direito como “uma integração 

normativa de fatos segundo valores”. [1] Com isso, o 

advento e a expansão do cristianismo, carregado com os 

valores cristãos, mudaram profundamente a expressão 

jurídica do mundo ocidental, dando origem aos direitos 

fundamentais.  

Abaixo, relaciono alguns aspectos da influência cristã 

no direito e na sua concretização. 

Dignidade da Pessoa Humana 

Na base dos direitos fundamentais, a dignidade da 

pessoa  humana,  presente  na  maioria  das constituições  

 

 

 

 

 

 

 

contemporâneas, é a pedra fundamental que sustenta 

todos os demais princípios. O elevado valor da vida 

também é um legado cristão.  

O cristianismo, [2] ao ensinar que o homem foi formado 

à imagem de Deus, [3] teve papel fundamental para o 

desenvolvimento da concepção da dignidade da pessoa 

humana. [4] No início da era cristã, práticas como o 

infanticídio e a luta entre os gladiadores até a morte 

eram práticas comuns no Império Romano. [5] Com 

uma visão elevada da vida humana, os cristãos se 

insurgiram contra o sistema vigente, como afirma o 

sociólogo Alvin Schmidt:  

“Eles [os cristãos] desafiaram todo o sistema moral de 

Roma [...] O baixo valor da vida entre os romanos era 

uma afronta chocante para os primeiros cristãos, os 

quais foram para Roma com uma visão exaltada da vida 

humana. Como seus antecessores judeus, eles viam os 

seres humanos como a coroa da criação de Deus; eles 

acreditavam que os homens foram criados à imagem de 

Deus [...] Assim, ao contrário dos romanos, os cristãos 

não sustentavam que a vida era barata e descartável. Ela 

deveria ser honrada e protegida a todo custo, 

independentemente de sua forma ou qualidade. Ao fazer 

isso, eles combatiam muitas depravações que 

depreciavam a vida humana.” [6] (tradução livre)  

De acordo com Alvin Schmidt, o infanticídio era tão 

difundido entre a sociedade Greco-Romana que famílias 

grandes eram raras. [7] Como afirma Schmidt, as 

mulheres eram especialmente vulneráveis. [8] Nesse 

cenário, pontifica Schmidt, a literatura cristã combateu, 

desde cedo, o infanticídio, sendo a influência do 

cristianismo a principal força propulsora de muitas das 

leis que combateram o infanticídio ao redor do mundo. 

[9] Ademais, relatam Kennedy e Newcombe, muitas das 

crianças abandonadas para morrer eram salvas pelos 

cristãos que, desde cedo, fundaram lares, orfanatos e 

casas de saúde para abrigar as crianças rejeitadas por 

suas famílias. [10]   

 

 

 

 

 

 

O 



 

71 Nº 1 

Outro desrespeito comum à dignidade humana em 

Roma era a luta entre os gladiadores, nas quais, antes da 

influência cristã, os homens eram mortos apenas por 

esporte. [11] Conforme Schmidt, os gladiadores eram, 

geralmente, escravos, pessoas condenadas por algum 

crime ou prisioneiros de guerra. [12] Segundo Kenneth 

Latourette, Constantino, sob a influência da fé cristã, 

proibiu a luta entre os gladiadores e extinguiu as 

penalidades que determinavam que os criminosos 

virassem gladiadores. [13]  

Direito à Educação 

Até o advento do cristianismo, a educação estava 

restrita a uma parcela reduzida da população. A Igreja 

Cristã também teve um papel fundamental na luta pela 

universalização da educação. Nesse sentido, relatam 

Kennedy e Newcombe:  

“[...] o fenômeno da educação das massas tem suas 

raízes no cristianismo. O que não quer dizer que não 

houve educação antes do cristianismo, só que esta era 

apenas para a elite. O cristianismo promoveu o conceito 

de educação para todos. Além disso, a universidade 

também tem suas raízes na fé cristã. As maiores 

universidades do mundo foram fundadas por cristãos 

com propósitos cristãos.” [14]   

De acordo com o historiador Thomas Woods Jr., a 

Igreja desenvolveu o sistema universitário, que 

começou a ganhar forma na segunda metade do Século 

XII. [15] Segundo o autor, no final da Idade Média, 

período comumente chamado de “idade das trevas”, a 

Igreja já havia fundado oitenta e uma universidades, 

algumas já conhecidas pela excelência acadêmica 

como, por exemplo, a Universidade de Bolonha, que se 

tornou conhecida pela qualidade do curso de direito. 

[16] Até mesmo a distinção entre os estudos de 

graduação e pós-graduação já seguia um padrão 

parecido com o dos tempos atuais. [17]  

A título de exemplo da influência cristã na educação, 

Schmidt afirma que, no ano de 1932, havia cento e 

oitenta e duas universidades e faculdades nos Estados 

Unidos. Destas, 92% foram fundadas por denominações 

cristãs. [18] Outra menção digna de nota, a 

Universidade de Harvard, talvez a mais famosa da 

atualidade, foi fundada com doação de dinheiro e de 

livros feitas pelo reverendo John Harvard. [19][20] 

 

 

 

Igualdade Perante a Lei 

O conceito de igualdade entre os homens, já presente 

nos estoicos, ganha força no pensamento cristão. A 

concepção do homem como sujeito de direitos, 

fundamentada na doutrina judaico-cristã da imagem de 

Deus na humanidade, desempenhou um papel 

fundamental na concepção do homem como sujeito de 

direitos. Nesse sentido, afirma Ingo Sarlet: 

“Do Antigo Testamento, herdamos a ideia de que o ser 

humano representa o ponto culminante da criação 

divina, tendo sido feito à imagem e semelhança de 

Deus. Da doutrina estoica greco-romana e do 

cristianismo, advieram, por sua vez, as teses da unidade 

da humanidade e da igualdade de todos os homens em 

dignidade (para os cristãos, perante Deus).” [21]   

Outros exemplos da influência cristã podem ser vistos 

na elevação do status da dignidade das mulheres, [22] 

na mudança de tratamento em relação aos escravos,[23] 

na abolição da escravidão – dois terços da sociedade 

abolicionista, em 1835, era formada por ministros 

evangélicos [24]  - além disso, um dos principais líderes 

na luta pela abolição do tráfico de escravos, o político 

inglês William Wilberforce, sempre demonstrou que a 

fé cristã que ele possuía foi a mola propulsora de seu 

trabalho em prol dos escravos  –, no cuidado à saúde, 

que levou ao surgimento de inúmeros hospitais,[25] etc.   

Conclusão 

Os direitos fundamentais são um legado cristão ao 

direito contemporâneo. Os valores cristãos elevam a 

dignidade humana a uma posição de destaque jamais 

vista anteriormente na história. Pessoas que colocam o 

cristianismo em oposição aos direitos humanos são 

ignorantes ou mal-intencionadas. A visão cristã sobre o 

homem é a maior salvaguarda contra qualquer tipo de 

violação aos direitos humanos. 

 

Isaac Henrique da Silva Mello é 

contador (CRC/RS 80.766) e 

advogado (OAB/RS 102.496); Pós-

Graduando em Advocacia Tributária 

na Escola Brasileira de Direito 

(EBRADI); Coordenador da 

Associação Nacional dos Juristas 

Evangélicos (ANAJURE) no estado do Rio Grande do Sul; 

Membro da Associação Brasileira de Contribuintes; 

Presbítero na Igreja Evangélica Assembleia de Deus Distrito 

Partenon, em Porto Alegre/RS.  

 

 



 

72 Nº 1 

NOTAS 

[1] REALE, Miguel. Teoria Tridimensional do Direito. 5.ed. São 

Paulo: Saraiva, 1994, p. 91. 

[2] Evidentemente, muitos valores cristãos já estavam presentes no 

interior do judaísmo, daí porque se costuma falar em tradição 

judaico-cristã. Todavia, foi através do cristianismo, principalmente, 

que esses valores se incorporaram na história da civilização 

ocidental. Nesse sentido, escreveu o humanista Will Durant: 

“Ciência grega e filosofia, cristianismo greco-judaico, democracia 

greco-romana e Lei Romana: eis os supremos legados que 

recebemos do mundo antigo”. (DURANT, Will. História da 

Civilização: César e Cristo. Trad. Mamede de Souza Freitas. v.III. 

3.ed. Rio de Janeiro: Record, 1971, p.318, ênfase acrescentada). 

[3] Cf. “Criou Deus, pois, o homem à sua imagem, à imagem de 

Deus o criou; homem e mulher os criou.” (BÍBLIA. A.T. Gênesis. 

Português. Bíblia sagrada. Versão de João Ferreira de Almeida. 

Revista e Atualizada no Brasil. 2.ed. Barueri: Sociedade Bíblica do 

Brasil, 1999, Cap. 12, vers. 27).   

[4] SCHMIDT, Alvin J. How Christianity changed the world. 

Grand Rapids: Zondervan, 2004, p.48 et.seq. 

[5] Cf. SCHMIDT, op. cit., p. 48 et.seq.; KENNEDY, James; 

NEWCOMBLE, Jerry. E se Jesus não tivesse nascido? Trad. James 

Monteiro dos Reis e Maura Nassetti. São Paulo: Editora Vida, 

2003, p.23 et.seq. 

[6] “They defied the entire system of Rome’s morality [...] The low 

value of life among the Romans was a shocking affront to the early 

Christians, who came to Rome with an exalted view of human life. 

Like their Jewish ancestors, they saw human beings as the crown of 

God’s creation; they believed thet man was made in the image of 

God [...] Thus, unlike the Romans, Christians did not hold human 

life to be cheap and expendable. It was to be honored and protected 

at all costs, regardless of its form or quality. By doing so, they 

countered many depravaties that depreciated human life.” 

(SCHMIDT, op.cit., p.48,49).   

[7] SCHMIDT, ibidem., p.49. 

[8] Cf. Jack Lindsay, inscrições datadas do segundo século, 

localizadas na cidade de Delfos, indicaram que, de uma amostra de 

seiscentas famílias, apenas um por cento tinham mais de uma filha 

(LINDSAY, Jack apud SCHMIDT, op.cit., p.49).   

[9] Ibidem., p.51, 52. 

[10] KENNEDY, James; NEWCOMBLE, Jerry. E se Jesus não 

tivesse nascido? Trad. James Monteiro dos Reis e Maura Nassetti. 

São Paulo: Editora Vida, 2003, p.26, 27. 

[11] Ibidem., p.39. 

[12] SCHMIDT, op.cit, p.61. 

[13] LATOURETTE, Kenneth Scott apud KENNEDY; 

NEWCOMBLE, op.cit., p.40. 

[14] Ibidem., p.63. 

[15] WOODS Jr., Thomas E. Como a Igreja Católica construiu a 

civilização Ocidental. Trad. Élcio Carillo. São Paulo: Quadrante, 

2008, p.46. 

[16] Ibidem., p.47 et.seq. 

[17] Ibidem., p.51. 

[18] SCHMIDT, op. cit., p.190. 

[19] Cf. Paul Lee Tan, a seguinte mensagem está gravada em pedra 

na entrada de Harvard: “Depois de Deus haver nos trazido em 

segurança à Nova Inglaterra, de havermos construído nossas casas, 

provido as necessidades da nossa comunidade, construído templos 

para adorarmos a Deus, e estabelecido um governo civil, um dos 

nossos próximos anseios e pelo qual lutamos foi um aprendizado 

avançado, e sua perpetuação para a prosperidade; com a 

preocupação de não deixar um pastor sem conhecimento para as 

igrejas, quando os pastores de hoje repousarão no pó.” (TAN, Paul 

Lee apud KENNEDY, James; NEWCOMBLE, Jerry. E se Jesus 

não tivesse nascido? Trad. James Monteiro dos Reis e Maura 

Nassetti. São Paulo: Editora Vida, 2003, p.77). 

[20] Ibidem., loc.cit. 

[21] SARLET, Ingo Wolfgang. A Eficácia dos Direitos 

Fundamentais: uma teoria geral dos direitos fundamentais na 

perspectiva constitucional. 12.ed. rev. atual e ampl. Porto Alegre: 

Livraria do Advogado Editora, 2015, p.38. 

[22] STARK, Rodney. O crescimento do cristianismo: um 

sociólogo reconsidera a história. Trad. Jonas Pereira dos Santos. 

São Paulo: Paulinas, 2006, p.111 et.seq. 

[23] BÍBLIA. N.T. Filemom. Português. Bíblia sagrada. Versão de 

João Ferreira de Almeida. Revista e Atualizada no Brasil. 2.ed. 

Barueri: Sociedade Bíblica do Brasil, 1999, Cap. 1, vers. 8-18. 

[24] KENNEDY; NEWCOMBLE, op.cit., p.38. 

[25] SCHMIDT, op.cit., p.151 et.seq. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 

73 Nº 1 

 

 

 


