
 

  



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Edição Nº 7 | página 3  
 

 

 

 

 

FUNDADA EM 2020 

EDITOR-CHEFE/DIRETOR DE REDAÇÃO: Marcos Motta 

EDITOR-ADJUNTO: Jhean Almeida CAPA: Gabriel 

Ferreira DESIGN INTERNO: Marcos Motta REVISÃO: 

Lorena Garrucho CONTRIBUIÇÕES NA EDIÇÃO: 

Equipe de colaboradores DIAGRAMAÇÃO: Marcos 

Motta PUBLICIDADE / DIVULGAÇÃO / 

PROPAGANDA: Equipe de colaboradores 

ATENDIMENTO AO LEITOR: Marcos Motta CONTATO: 

redes sociais.  

REVISTA FÉ CRISTÃ, edição 7, ano 2, nº 7, março de 2021, 

é uma publicação cristã independente, 

interdenominacional e mantida tão somente por seus 

colaboradores. EDIÇÕES ANTERIORES: disponíveis para 

download no endereço eletrônico da revista. Disponíveis 

para pedido através de contato via redes sociais oficiais. 

A REVISTA FÉ CRISTÃ não tem fins lucrativos. Este é um 

material gratuito, portanto, este arquivo não pode ser 

vendido. O compartilhamento via redes sociais e 

dispositivos eletrônicos é livre. A impressão, total ou 

parcial, para uso pessoal ou congregacional, no caso de 

igrejas, é totalmente permitida, desde que, quando de uso 

público, a fonte do material seja citada. O conteúdo de 

cada coluna e/ou artigo é de inteira responsabilidade de 

seus autores. 

revistafecrista.com 

facebook.com/revistafecrista 

instagram.com/revistafecrista 

twitter.com/revistafecrista 

 

 

 

 

 

 



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

egundo um fórum de 

perguntas e respostas 

que consultei,  

“cancros como as leucemias 

agudas (cancros do sangue) 

podem matar-te em dias se não 

fizeres tratamento. Tumores 

cerebrais agressivos, pâncreas, 

estômago e câncer de fígado 

podem matar você dentro de 3-

6 meses sem tratamento. A 

maioria dos cânceres de mama, 

ovário e pulmão o matará 

dentro de 6 meses a 1 ano se 

não for tratado. Certos 

tumores de crescimento lento, 

como tumores neuro-

endócrinos do pâncreas, 

tumores cerebrais e musculares 

de baixo grau, podem durar 

alguns anos sem tratamento ou 

sintomas. Mas, eles são 

geralmente fatais em 3-5 anos 

se não forem tratados. Certos 

tipos de câncer, como leucemia 

linfocítica crônica (um câncer 

de crescimento lento no 

sangue), câncer de próstata e 

linfoma folicular (um câncer de 

linfonodo       de       crescimento 

 
1 Por quanto tempo alguém pode 
viver com câncer e sem receber 
nenhum tratamento? Em 
https://www.fasbi.com/17498/por-

 

 

 

 

 

lento) podem não requerer 

tratamento por anos ou 

décadas. O câncer geralmente 

sobrevive ao paciente.”1 

Ou seja, é totalmente possível 

que alguém permaneça por 

longos anos com alguma 

espécie de câncer em seu corpo 

sem que necessariamente 

venha à óbito.  

Na verdade, todos nós temos 

células cancerosas em nosso 

corpo, desde sempre. Ou, para 

ser ainda mais enfático: todo 

corpo tem suas próprias células 

cancerosas. Elas geralmente 

morrem antes que o seu 

crescimento se torne algo 

incontrolável.  

Por fim, há tipos de câncer que 

podem progredir tão 

lentamente que, se tratados, 

nunca causam problemas. E 

há aqueles que, mesmo 

perigosos, por serem 

combatidos devidamente, 

cessam de crescer e, com o 

tempo, desaparecem. 

quanto-tempo-alguem-pode-viver-
com-cancer-e-sem-receber-
nenhum-tratamento.html. Acesso 

Você deve ter reparado, por 

causa da capa, que nesta 

edição da Revista Fé Cristã, 

vamos tratar da maldita 

Teologia da Prosperidade - esse 

câncer que a Igreja carrega em 

seu corpo há algumas décadas. 

Esperamos que estes artigos, 

que foram escritos por irmãos 

santos, piedosos e tementes a 

Deus, despertem você para 

longe desta doença. 

Cânceres tratados podem não 

causar problemas. Se 

combatidos devidamente, 

com o tempo, podem cessar de 

crescer, desaparecer. Todavia, 

um câncer não tratado, mais 

cedo ou mais tarde, levará o 

corpo à morte. A Igreja, como 

Corpo invisível de Cristo, 

espalhada por todo o mundo, 

não morre. Deus a sustenta. 

Mas, igrejas locais sim. É 

possível que, por cultivar um 

câncer espiritual, Deus retire-

se dela, e ela venha a morrer. 

Deus nos ajude.  

em 01 de março de 2021, às 
12h:50min. 
 

S 



Edição Nº 7 | página 5  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Fé Cristã 

“No princípio era o Verbo, o 

Verbo estava com Deus, e o 

Verbo era Deus...todas as 

coisas foram feitas por ele, e 

sem ele nada do que foi feito 

se fez [...] O qual, sendo o 

resplendor da sua glória, e a 

expressa imagem da sua 

pessoa, e sustentando todas 

as coisas pela palavra do 

seu poder”, (João 1:1-3/ 

Hebreus 1:3). 

á uma linguagem - há 

certa mensagem 

flutuando em todos 

os lugares, como vemos no 

Salmo 19: “um dia faz 

declaração a outro dia, e uma 

noite mostra sabedoria a outra 

noite. Não há linguagem nem 

fala onde não se ouça a sua voz”, 

“os céus declaram a glória de 

Deus e anuncia a obra de suas 

mãos”.  

O mundo conhecido é um 

mundo totalmente 

contingente, totalmente 

necessário, o ser humano que o 

diga! Se nos faltasse água, 

elemento básico de nossa 

existência, estaríamos fadados 

ao extermínio, ao fim. Tudo ao 

nosso redor evidencia 

dependência. Talvez, seja isso 

que os versos acima estejam 

nos mostrando: que o mundo 

em que vivemos é um mundo 

criado. Não somente isso, este 

é um mundo com propósitos, e 

não somente propósitos 

materiais, mas também 

propósitos eternos. E mais: 

existe a centralidade da 

“Palavra” – ela é o eixo de seu 

sustento. Para tudo o que 

olhamos e experimentamos, 

utilizamos palavras a fim de 

que possamos expressar o que 

estamos pensando ou sentindo.  

Deus usou palavras para 

construir o Universo, usou 

palavras para se revelar, e 

encarnou o Verbo, Jesus, a 

poderosa manifestação da 

Verdade. O que tudo isso tem a 

ver com Missões 

Transculturais? Penso que 

tudo. Simplesmente tudo. 

Antes de abordarmos nosso 

tema, que é sobre o preparo 

linguístico, permita-me uma 

analogia. Quando aeronaves 

sofrem uma queda, uma 

perícia especializada é 

instaurada para investigar o 

que aconteceu. Procura-se, 

então, a “caixa preta” (que na 

verdade é de cor alaranjada) da 

aeronave. Nela, estão contidas 

as informações de tudo em 

relação ao voo: as mensagens 

trocadas com a torre de 

controle mais próxima, os 

áudios de microfones dos 

pilotos, as medidas tomadas 

por eles, as informações de 

equipamentos e tudo o mais 

que envolve a aeronave. Esta 

caixa é procurada na tentativa 

de explicar e revelar o que 

causou o acidente.  

Quando olhamos para a vida 

como se ela fosse um percurso, 

um voo, podemos imaginar 

que haja, também, uma “caixa 

preta” que contenha, ou que 

esteja armazenando todos os 

dados necessários acerca deste 

“voo da vida”. 

A Palavra de Deus é nossa 

“caixa preta”. Nela está 

contida a explicação real de 

quem é o ser humano, a 

interpretação fiel do que é o 

mundo, e seu propósito, que é 

glorificar a Deus.  

Na Palavra de Deus, 

encontramos, pelo menos de 

maneira linear, um processo 

que está em andamento, que 

inicia com a Criação, e segue 

com a Queda do homem, 

terminando na redenção, por 

Jesus Cristo. É certo dizer que 

nem todos chegam ao final do 

percurso, a última parte do 

processo, porém, todos 

participam tanto da Criação 

quanto dos efeitos da Queda, 

de maneira que, agora, a 

humanidade está entregue a 

esses efeitos.  

Por esta razão, a revelação 

especial em Cristo, o 

Evangelho é a resposta aos 

dilemas enfrentados por todas 

as culturas devido ao seu 

distanciamento de Deus 

(Romanos 1:21). O Evangelho 

é o meio de voltar ao caminho 

perdido, é o caminho de 

descanso, de repouso. Como 

comenta James Smith (2017), 

parafraseando Agostinho em 

suas Confissões, não há 

descanso enquanto não 

estivermos em Deus. Smith 

acrescenta que somos como 

bolas embaixo d´água, que 

mesmo pressionadas para 

permanecerem submersas, não 

deixam a inquietação até 

tomarem impulso para cima, 

para a superfície, de maneira 

que, quando sobem, 

H 



Edição Nº 7 | página 7  
 

finalmente se aquietam. Esta é 

uma analogia acerca do estado 

dos corações humanos que, 

inquietos, não encontram 

repouso para sua alma 

(Hebreus 4:8) enquanto não 

encontram o Caminho, a 

Verdade e a Vida (João 14:6). 

Missões transculturais, 

portanto, estão íntima e 

intrinsecamente ligadas à 

linguagem divina, à Palavra, 

ao propósito eterno, e a Igreja 

é mais que uma instituição 

humana, é o Corpo de Cristo na 

Terra, a representante legítima 

dessa mensagem de Deus, que 

aponta o descanso, a 

superfície, a última e essencial 

parte do percurso aos homens. 

Por estas e muitas outras 

razões, Jesus deu aos seus 

discípulos a missão de 

proclamar a todas as nações as 

Boas Novas (Mateus 24:14; 

28:19). Isto implica conhecer 

as nações, com sua cultura e 

língua. Neste artigo 

abordaremos a importância de 

se aprender a língua da 

sociedade para a qual 

desejamos levar as Boas 

Novas, como requisito 

indispensável para uma 

comunicação eficaz. 

A língua local - a “caixa 

preta” da Cultura 

Em nossa introdução, 

mencionamos a importância 

da Palavra - por ela Deus fez os 

mundos, por ela sustenta todas 

as coisas. Assim, entendemos 

que há primazia na linguagem. 

Saussure (2006: 24) acrescenta 

que a língua é um “sistema de 

signo que exprime ideias”, 

pois, por ela comunicamos 

sentimentos, emoções e ideias, 

de maneira que possamos 

compreender e ser 

compreendidos.  

Deus constituiu a palavra dita 

e escrita como meio de 

comunicar Sua vontade, Seu 

amor, Seu projeto, Seu plano, e 

se revelar à humanidade. 

Nisso, a linguagem [a língua, a 

comunicação] ocupa um lugar 

de centralidade nas culturas 

humanas, pois, por meio dela 

nos aproximamos uns dos 

outros, conhecendo as 

motivações e as ideias que 

estão por detrás das crenças e 

tradições, enfim, ela é a “caixa 

preta” da cultura - como diz 

Fernando Pessoa: “Minha 

Pátria é minha língua”.  

O linguista Roman Jakobson 

expõe que a língua é “o 

mistério da ideia incorporada à 

matéria fônica, o mistério da 

palavra, do símbolo 

linguístico, do Logos, um 

mistério que pede para ser 

elucidado” (FIORIN, 2003: 

02). Conhecer a língua é 

conhecer profundamente a 

cultura, conhecer anseios, 

desejos, paixões e motivações, 

além de que esta é a conexão 

para todo tipo de manifestação 

de um povo e “assim como não 

há sociedade sem linguagem, 

não há sociedade sem 

comunicação”, (FIORIN, 

2003:06).  

A língua é um patrimônio 

valioso, muitas vezes tido 

como acessível somente aos 

falantes da cultura. Me recordo 

de quando estava em missão 

no sertão da Bahia, em contato 

com os ciganos Calon. Pude 

aprender algumas frases na 

língua Calon, mas quando o 

chefe daquele grupo ficou 

sabendo disso, proibiu a 

continuação de minha 

aprendizagem, dizendo que 

revelar sua língua era colocar 

em declínio a história do povo 

Calon.  

O missionário e 

antropólogo Paul Hiebert 

indaga: “Como podemos 

traduzir o Evangelho para 

novas formas culturais e 

comunicá-lo com 

eficiência?”  

Segundo Hiebert (2010), a 

tarefa missionária se concentra 

em uma comunicação 

interpessoal — entre Deus e os 

homens, e entre os homens e 

outros homens. Para que isso 

tenha êxito, é necessária muita 

dedicação dos missionários, a 

fim de adquirir um domínio 

linguístico apurado. A demora 

na aprendizagem da língua 

local poderá acarretar muitos 

males no projeto da missão, 

trazendo frustrações e, por 

vezes, até quadros depressivos 

no psicológico do missionário. 

Um treinamento linguístico é 

recomendado antes do envio de 

qualquer missionário a uma 

missão transcultural. 

Para que se possa evitar esses 

equívocos, é necessário que se 

passe tempo com o povo local. 

Conviver com o povo nos 

ajuda a conhecer o seu 



Revista Fé Cristã 

cotidiano, a compartilhar do 

mesmo mundo - “somente 

assim podemos ter acesso à 

forma como o povo pensa, se 

organiza e a seus valores” 

(LIDÓRIO, 2011:33).  

O construto social de um povo, 

seja tribal ou urbano, está 

situado nas ideias 

compartilhadas, e o acesso a 

elas dependerá de um contato 

aproximado e especializado, 

que se dá principalmente 

através da língua do povo. O 

mundo é definido em forma de 

ideias, e essas ideias são 

expostas principalmente 

através da fala. Segundo 

Lidório (2011), cabe ao 

missionário categorizar seus 

valores, e transcrevê-los em 

forma de escritos inteligíveis, 

de maneira que seja construído 

um universo de comunicação 

entre as partes. Tal ação 

exigirá a aquisição da língua, a 

qual abre a “caixa preta” da 

cultura, revelando os detalhes 

das crenças, os “porquês” das 

atitudes etc. 

A eficiência no anúncio da 

mensagem exige esforço árduo 

no empreendimento de 

aprender um novo idioma. 

Lidório (2010) sugere alguns 

quesitos de suma importância 

para tal tarefa, sendo eles: 

1- Coleta e organização – 

anotar e descrever o 

ambiente, bem como as 

palavras mais 

frequentes. 

2- Estudo e análise – 

localizar verbos, 

substantivos, frases e 

catalogá-las. 

3- Prática e convívio – 

procurar lugares onde 

as pessoas transitam e 

dialogar utilizando o 

que se aprendeu. 

4- Informante e 

preparação de sessões – 

ter um informante e 

separar tempo para 

estudar os fonemas, 

expressões culturais e 

sentenças. 

5- Estudo individual – 

praticar 

principalmente a parte 

fonética, distinguir 

sons, e treinar a 

pronúncia. 

Num país em que se fala 

muitos dialetos, como por 

exemplo Burkina Faso, na 

África, onde se fala 63 dialetos 

oficialmente reconhecidos, é 

aconselhado que o missionário 

se concentre naquele idioma 

que majoritariamente é 

compartilhado naquela região 

onde se haverá de trabalhar.  

Me lembro de nossa viagem a 

esse país. Na ocasião, estava 

aprendendo o dialeto djoula, 

visitando uma aldeia Fulani, 

na qual se fala o dialeto 

fulfude, além do francês. 

Tentei dialogar em djoula e 

francês para aprender alguma 

coisa em fulfude, mas meu 

informante percebeu minha 

ineficiência no djoula e 

começou a brincar comigo, 

rindo de minhas tentativas. 

Confesso que fiquei frustrado, 

mas, depois, criamos um certo 

laço amistoso, enquanto 

permaneci na aldeia. Isso me 

mostrou que, mais do que falar 

bem, é importante criar 

relacionamentos, a fim de que 

o estudo da língua tenha 

prosseguimento. Lidório 

sugere o praticar com crianças, 

pois ainda que riam, o 

importante é manter o 

momento descontraído para 

que haja continuação na 

prática do idioma. Por fim, o 

resultado será satisfatório, e o 

Evangelho poderá ser 

apresentado como algo 

familiar e bem compreendido. 

Às vezes, um idioma 

intermediário servirá de ponte 

para o aprendizado de um 

idioma novo, como foi o caso 

da missionária americana 

Sophie Müller (2003), entre os 

Kuripaco, no rio Içana, nas 

selvas brasileiras e 

colombianas, onde começou a 

aprender a língua local através 

do espanhol. Apesar do abismo 

cultural entre as línguas, ela 

pôde aprender o idioma e 

traduzir a Palavra de Deus 

para a língua local. O 

aprendizado da língua e da 

cultura cria pontes de 

compreensão entre os povos. 

Em concordância com Freitas 

& Queiroz (2012: 236), “cada 

povo, cada língua, elabora 

suas atribuições de significados 

de acordo com seu contexto de 

vida e com a utilidade dos 

objetos presentes em seu 

mundo”. Isto significa dizer 

que cada idioma tem seu 

sistema de símbolos próprios e, 

neste quesito, o missionário 

encontra, em seu trabalho de 



Edição Nº 7 | página 9  
 

aquisição da língua, a 

necessidade de “traduzir” os 

símbolos, para compreendê-los 

em seu próprio contexto 

cultural e suas diversificações, 

devendo ter um caderno de 

anotações e meios tecnológicos 

para catalogar as informações. 

Para Hiebert (2010:143), os 

símbolos de uma linguagem 

situam significados, formas, 

pessoas, funções e contextos. 

Significados, por que uma 

mesma expressão fonética 

como “árvore” pode ser 

aplicada em diversos contextos 

– literalmente: árvore como 

planta; ou metaforicamente: 

árvore como descendência 

genealógica. Formas, porque 

as culturas podem usar formas 

diferentes que significam a 

mesma coisa, e a linguagem 

somente é possível num mundo 

de pessoas e contextos, onde 

acontecem os fenômenos 

linguísticos. 

Eugene Nida & William D. 

Reyburn (1998) abrem seu 

livro, Significado y Diversidad 

Cultural, dizendo que “toda 

comunicação entre culturas 

diferentes traz consigo 

problemas de significado”, 

mostrando que o trabalho 

linguístico tem diversas 

barreiras a serem vencidas, e 

uma delas é entender o 

significado interiorizado em 

cada expressão cultural. 

Conhecer um idioma é imergir 

na cultura através de todos os 

ângulos possíveis, é penetrar o 

mundo social, histórico e as 

peculiaridades culturais, e é 

um trabalho exaustivo, haja 

vista que existem relatos de 

missionários que gastaram a 

vida toda para compreender 

um idioma nativo e traduzir as 

Escrituras para tais idiomas. 

Estes empreendimentos 

exigem conhecimentos 

teológicos, exegéticos, domínio 

das línguas originais, bem 

como uma equipe assessora 

para produzir todo o material, 

demandando tempo. Este é o 

caso, por exemplo, da tribo 

Wai-Wai, de Roraima 

(Brasil), com os quais os 

missionários gastaram nada 

menos que 54 anos na tradução 

da Bíblia para sua língua 

nativa. 

**** 

Na próxima edição, 

publicaremos a segunda parte 

deste artigo, na qual 

trataremos da questão dos 

povos de línguas ágrafas, isto é, 

que não possuem, para o seu 

idioma, um sistema de escrita, 

alfabeto e gramática. 

**** 

Também na próxima edição, 

ao final do artigo, 

publicaremos a bibliografia 

completa utilizada na 

elaboração deste material. 

 

 

 

 

 

           

João Paulo Vargas é 

Missionário da SEMADI, 

Secretaria de Missões da Igreja 

Assembleia de Deus do 

Ipiranga, São Paulo - SP. 

Bacharel em Teologia pela 

FATERJ/RJ, o missionário 

fez Licenciatura em História 

pela Faculdade Integrada de 

Araguatins/TO, bem como 

Especialização em 

Antropologia Intercultural 

pelo Centro Universitário de 

Anápolis/GO, Especialização 

em Docência Superior pela 

Universidade Cândido 

Mendes/RJ, Especialização em 

Ensino da Filosofia pela 

Faculdade FUNIP/MG. Pós-

graduando em Teologia 

Sistemática pelo Centro 

Presbiteriano de Pós-

graduação Andrew Jumper. 

Tendo atuado com plantação 

de igrejas no Nordeste Baiano 

e no estado do Amazonas, com 

comunidades ribeirinhas e 

indígenas, atualmente está se 

preparando para um projeto 

de plantação de igreja, escola e 

posto de saúde, que se chamará 

“Nouvelle Vie”, em Burkina 

Faso, na África. Casado com 

Almirana e pai da Sarah.  



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Olá meus queridos! A Paz! 

Tudo bem com vocês? 

oje, estamos 

avançando para o 

último artigo de 

nossa série sobre a origem da 

vida. Há tantos assuntos em 

minha mente, que gostaria de 

tratar com os irmãos, ideias 

ainda no campo do 

planejamento, que fico feliz de 

estarmos encerrando esta 

sequência, para que possamos 

tratar de novos temas 

igualmente grandiosos - 

embora alguns sejam mais 

polêmicos que outros.  

Em tempo: no próximo artigo, 

também iremos tratar de um 

assunto mais que especial, 

para encerrarmos de vez a 

série: a origem do homem. Irei 

fazer este artigo “extra” da 

série Sic Mundus Creatus Est 

para   que   possamos   meditar  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

sobre como cada uma das 

visões já abordadas trata da 

origem do homem: como e de 

que forma Deus o estabeleceu 

sobre as criaturas? Como o 

criou? 

Todavia, para chegarmos a 

este ponto, precisamos tratar 

da última visão sobre a origem 

da vida.  

Alguns entusiastas e 

acadêmicos cristãos podem 

julgar que “deixei o melhor 

para o final”. Não concordo 

totalmente com isso, mas esta 

é de fato uma teoria bem útil, e 

convincente. No Brasil, há 

uma grande sociedade 

universitária da qual a maioria 

dos membros é adepta dessa 

teoria. Dentre eles, 

encontramos o Dr. Marcos 

Eberlin, químico, membro da 

Academia Brasileira de 

Ciências   e   que   recebeu,   em  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

2015, a Ordem Nacional de 

Mérito Científico. A sociedade 

universitária à qual me refiro é 

a Associação Brasileira de 

Cristãos na Ciência (ABC²) - 

seu site, cursos, artigos e 

conteúdos são leitura mais do 

que recomendada.  

Enfim, a teoria que irei 

introduzir a vocês hoje, é a 

famosa Teoria do Design 

Inteligente, que tem sido 

proeminente em nosso país 

apenas nos últimos anos, mas 

que existe há décadas, e tem 

passado por diversas 

atualizações (como deve 

acontecer com todo ramo 

científico).  

Sem mais delongas, vamos 

para o assunto. 

Para economizarmos as 

palavras, e facilitar a vida e 

trabalho de nosso redator 

Marcos Motta e da revisora 

H 



Edição Nº 7 | página 11  
 

Lorena Garrucho, e do leitor, 

iremos usar as abreviações 

“DI” para nos referirmos ao 

Desgin Inteligente e “CE” para 

nos referirmos ao Criacionismo 

Evolucionário, que vimos 

anteriormente, em dois 

artigos. 

A teoria em questão é, em 

muitos aspectos, não apenas 

semelhante, mas também 

compatível com o CE. Por isso, 

proponho, no artigo de hoje, 

uma espécie de comparativo, 

um paralelo entre as duas 

linhas, porque realmente as 

visões são semelhantes, 

funcionando quase como um 

espelho. Então, para não 

exaurir as energias do leitor 

com informações repetidas, 

faremos isso. 

Em diversos pontos, visões e 

interpretações      dessas      duas  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

linhas, podemos encontrar 

argumentos semelhantes ou, 

mais do que isso, os mesmos 

argumentos, sem falar nas 

muitas conclusões 

semelhantes.  

Primeiramente, é bom termos 

em mente que o DI não é 

contra a teoria evolucionária, 

nem contra a separação 

didática de macro e micro, que 

vimos no nosso artigo anterior. 

Stephen C. Meyer, trata 

brilhantemente do assunto no 

livro que temos usado como 

nossa principal orientação.  

Via de regra, o DI considera a 

Teoria da Evolução, que é 

aquela que prega que os seres 

vivos têm o poder de se 

adaptar ao meio, como uma 

verdade. O DI, assim como o 

CE, utiliza dados científicos 

que   são   muito   consistentes,  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

isto é, tanto no que se refere à 

bioquímica, à engenharia 

molecular e celular, quanto no 

que se refere à paleontologia. O 

DI também se utiliza dos 

mesmos personagens históricos 

que o CE utiliza para apoiar 

suas teorias, e acrescenta ainda 

muitos outros.  

Agora, quando nos detemos a 

investigar as posições do DI 

quanto à idade da terra, isto é, 

há quanto tempo ela existe, ou 

assuntos relacionados, como a 

origem de espécies, notamos 

que esta pode ser uma teoria 

bastante divergente, de 

teólogo para teólogo, ou 

melhor, de cientista para 

cientista.  

Porém, o que distingue 

principalmente o DI do CE são 

as diferentes e conflitantes 

abordagens     e     

interpretações que o DI 

apresenta em relação ao CE 

acerca dos mesmos ângulos dos 

mesmos acontecimentos, além, 

claro, da atualização de alguns 

dados.  

Ou seja, os pontos que diferem 

do CE são, praticamente, 

aqueles que se referem à 

interpretação. Enquanto o CE 

assume de maneira até mesmo 

“descarada” sua associação 

com o cristianismo, sendo uma 

proposta de colocar os 

processos científicos dentro da 

Bíblia, o DI não assume essa 

postura, mas sim, que o 

Universo possui uma mente 

pensante por trás de si, seja ela 

qual for, e esta mente qualquer 

pode ser, sim, o Deus das 



Revista Fé Cristã 

Escrituras, como pode ser 

qualquer outra divindade, 

humanos do futuro (se você 

acrescentar teorias de viagens 

espaciais de filmes como 

Interestelar, de Christopher 

Nolan), ou até mesmo, 

extraterrestres [não 

necessariamente como os da 

entrevista realizada pelo 

Zágari, na primeira edição de 

Revista Fé Cristã].  

O mais curioso, é que o DI 

assume que, por trás do 

Universo, existe uma mente 

inteligente, um designer, isto é, 

por trás da Criação, e repudia 

completamente qualquer 

acaso, ao mesmo tempo em que 

não se preocupa em explicar 

quem é este designer. Isso o 

torna uma teoria científica 

com grandes tendências 

deístas.  

Há muitos cientistas 

proeminentes adeptos desta 

teoria, e muitos destes 

permanecem longe do 

cristianismo, os quais são 

agnósticos ou até mesmo 

ateus, o que acrescenta 

conteúdos e métodos para a 

teoria em si. Enquanto o DI 

ignora toda e qualquer chance 

de assumir que algo seja 

aleatório, enxergando toda 

uma lógica por trás de todo e 

qualquer evento, e que até 

mesmo as sequências de DNA, 

bem como a formação das 

moléculas são feitas como um 

programa de computador 

(direcionado), o CE considera 

que há aleatoriedades que não 

seguem padrões, mas alega que 

essa falta de padrões, é falta de 

padrão meramente humano, e 

que esses padrões estão sob o 

controle e domínio da 

onisciência de Deus. 

Outra informação importante 

a respeito do DI é esta acerca 

da influência e desgaste de 

pensamentos extremistas e 

quase religiosos dentro da 

teoria da evolução e no 

neodarwinismo, e isso é bem 

verdade: com o tempo, a teoria 

se tornou, até certo ponto, 

desgastada e lotada de 

extremistas e militantes, como 

Richard Dawkins, excelente 

pesquisador, mas militante 

ateísta e inimigo da fé. 

Contudo, isso não 

descaracteriza os pontos 

corretos da teoria, o que o DI 

também considera. 

Em resumo, tanto o CE 

quanto o DI são métodos de 

estudo que geram apologética 

diferente: enquanto o CE 

abraça completamente a ideia 

do cristianismo, e busca 

compreender os milagres e a 

ação divina na medida do 

possível, o DI apela para uma 

visão mais “nublada” das 

Escrituras, assumindo que o 

cristianismo pode estar certo, 

assim como diversos outros 

pensamentos podem estar. 

Podemos dizer que sua 

abordagem indireta busca 

refutar métodos antigos e se 

introduzir indiretamente, no 

lugar do cientificismo atual. 

Essa abordagem também se 

baseia na falta de explicação 

de pontos miraculosos. Mas, o 

que acontece, se em algum 

momento a ciência conseguir 

explicar o que consideram 

milagre? Tomemos, por 

exemplo, a teoria heliocêntrica 

e, também, a viagem do 

tempo: sabemos hoje que a 

terra gira em torno do sol (para 

os terraplanistas, trataremos 

disso outra hora), mas não foi 

assim sempre. E, hoje, a 

ciência consegue provar, mas a 

igreja da época perdeu esse 

alicerce. Se os efeitos 

impossíveis de serem 

explicados hoje, como uma 

eventual viagem temporal, 

forem possíveis em um futuro, 

o DI perderia sua 

credibilidade. Como disse 

desde o princípio, qualquer 

teoria que se baseie em 

métodos e conceitos, não se 

trata de exposição bíblica. Mas 

isso não é problema para o DI, 

afinal, ele não é uma 

abordagem sobre as 

Escrituras, mas sim que é 

compatível com ela.  

O DI, é uma nova abordagem 

científica, que busca renovar a 

cosmovisão científica, 

subtraindo o cientificismo e o 

empirismo, e adicionando o 

gnosticismo, ao dar o poder da 

criação a um designer 

desconhecido. 

A minha sugestão para todos 

os leitores é a mesma das 

outras edições: leia. De todas 

as teorias e temas, nenhuma 

delas é completa em si, e todas 

precisam de mais dados e 

confirmações. 

Você pode muito bem adotar 

um ponto de uma visão, como 

da idade da terra, e ter outro 



Edição Nº 7 | página 13  
 

sobre a origem do homem, que 

iremos estudar no próximo 

artigo. Não podemos limitar 

nossas mentes à dualidade 

católica e escolástica que 

aprendemos nas escolas e 

igrejas mal administradas 

teologicamente. Assim como 

não existe a separação secular 

e sagrado na arte, não 

podemos alimentar a mesma 

na ciência. A evolução não é 

uma teoria criada por meio de 

demônios para destruir a 

cristandade, e nem mesmo o 

terraplanismo é uma teoria 

cristã genuína. Gostamos do 

título de bereanos quando se 

trata das Escrituras; que 

sejamos também bereanos na 

ciência, na arte, no nosso falar 

e andar, como está escrito em 1 

Tessalonicenses 5:21: 

“examinai tudo, retende o que é 

bom”. E sobre os nossos 

estudos, que fique o conselho 

de Salomão, em Provérbios 6:6 

“Vai ter com a formiga, ó 

preguiçoso, considera os seus 

caminhos e sê sábio.” 

Que a Paz seja com todos, e até 

a próxima! 

 

           

Sthaner Sousa é membro da 

Primeira Igreja Presbiteriana 

de Barretos-SP, licenciado em 

Ciências Biológicas, pelo IFSP 

– campus Barretos-SP.

  



Revista Fé Cristã 

  



Edição Nº 7 | página 15  
 

“para que não mais sejamos 

como meninos, agitados de 

um lado para outro e 

levados ao redor por todo 

vento de doutrina, pela 

artimanha dos homens, pela 

astúcia com que induzem ao 

erro” (Efésios 4:14). 

Estamos vendo, nos dias de 

hoje, o crescimento expressivo 

de um fenômeno no meio 

evangélico que, antes, 

pensávamos tratar-se apenas 

de um modismo e que logo 

passaria. Mas qual nada, cada 

dia vemos ganhar forças nas 

igrejas evangélicas brasileiras. 

O fenômeno chamado 

“triunfalismo” criou suas 

raízes, no meio cristão, como o 

principal fruto da Teologia da 

Prosperidade, com suas 

doutrinas, sem nenhum 

princípio teológico e embasado 

em textos bíblicos 

completamente distorcidos. 

Tal fato tornou-se 

preocupante aos líderes 

autênticos de igrejas 

conservadoras que apregoam o 

verdadeiro Evangelho de 

Cristo. 

A Teologia da Prosperidade ou 

“Confissão Positiva” vem se 

expandindo pelo Brasil desde 

meados do século XX. Mostra-

se com aparência de uma igreja 

bíblica, séria em levar a 

Palavra de Deus aos seus 

seguidores, contudo, seus 

preconizadores usam dos 

textos das Escrituras para 

mudarem o sentido original, 

conferindo interpretação da 

maneira que lhes convém os 

propósitos. E ainda afirmam 

que o desejo divino é que as 

pessoas sejam prósperas nesse 

mundo. Assim, ao tornarem-se 

crentes em Cristo, elas 

supostamente terão acesso a 

uma vida de bênçãos 

materiais, de conquistas, 

triunfando sobre todos os 

males que existem sobre elas, 

tanto na parte física como 

espiritual.   

A vida cristã, conforme essa 

interpretação, corresponde a 

uma vida de vitórias em todas 

as áreas. O sofrimento, as 

doenças, o fracasso financeiro, 

as adversidades inerentes à 

vida, são entendidas como 

falta de “fé”, ou “pecado 

oculto”. Isso conduz os 

seguidores às “correntes de 

libertação” em suas igrejas, às 

“reuniões” e “campanhas de 

curas milagrosas e 

prosperidade financeira”, 

focadas nas necessidades 

humanas. O slogan 

apresentado para chamar a 

atenção do povo é: “você 

nasceu para vencer!”. Essa é 

uma expressão da “confissão 

positiva” que está firmada no 

princípio de que devemos 

“trazer à existência o que 

declaramos com a nossa boca”. 

Ao determinarmos com fé 

aquilo que desejamos, isto se 

tornará realidade. 

Esse ensino triunfalista não 

apenas incentiva seus 

seguidores a não se entregarem 

ao desânimo ante as 

dificuldades enfrentadas por 

eles, mas também, faz com que 

eles se tornem pessoas 

arrogantes, orgulhosas, 

soberbas, presunçosas, 

chegando a confrontar o 

próprio Deus. São 

ensinamentos totalmente 

equivocados, sem amparo 

algum nas Escrituras. No 

entanto, tem atraído muitos 

desejosos em terem seus 

problemas solucionados. 

Para os seus adeptos, o que 

importa é usufruir de uma vida 

próspera no tempo presente, 

sendo assim bem-sucedidos 

profissionalmente, bem como 

desfrutar de uma vida 

prazerosa com a família, tendo 

uma boa qualidade de vida, 

sem se preocupar com o 

amanhã. O importante é a 

felicidade hoje. Não se 

preocupam com o alerta de 

Jesus, nas Escrituras, quando 

diz na parábola do homem que 

acumulou fortuna e acreditou 

que assim seria feliz: “Louco! 

Esta noite te pedirão a tua alma; 

e o que tens preparado, para 

quem será?” (Lucas 12:20). 

Conhecendo a Bíblia, e o que 

Deus requer de Seus filhos, nos 

certificaremos que em nenhum 

momento se percebe algum 

discurso triunfalista da parte 

de Deus ou dos Seus servos. 

Antes, o que vemos é a 

mensagem de esperança. Cristo 

conhece muito bem o nosso 

sofrimento, uma vez que 

passou por momentos de 

severidade muito maiores do 

que os nossos. Ele mesmo 

disse: “no mundo tereis aflições, 

mas tende bom ânimo porque eu 

venci o mundo” (João 16:33). 

Ele jamais nos abandona. 



Revista Fé Cristã 

Prometeu que estaria conosco 

todos os dias “até a consumação 

dos séculos” (Mateus 28:20). 

 

A ORIGEM DO 

MOVIMENTO 

Segundo o teólogo Romeiro 

(2007), a origem de tal 

doutrina encontra-se numa 

antiga heresia denominada 

gnosticismo, surgida por volta 

dos séculos I e II da era cristã. 

A sua crença focava em 

verdades especiais elevadas às 

quais somente os “iluminados” 

poderiam “ter acesso”. Os 

gnósticos criam no princípio do 

dualismo, ou seja, que havia 

duas entidades separadas: 

espírito e corpo. O espírito era 

bom, enquanto a matéria era 

má, porque nela habitava o 

pecado. 

A salvação vinha através do 

conhecimento (gnosis), 

contudo, para alcançá-la, era 

necessário combater o corpo 

com práticas ascéticas e 

místicas de meditação. Dessa 

forma, o corpo podia viver na 

impureza mantendo o espírito 

puro. 

A Teologia da Prosperidade foi 

proclamada pelo movimento 

neopentecostal, que teve seu 

início em meados do século 

XX, nos Estados Unidos, 

tendo como seu pioneiro Essek 

Willian Kenyon. Porém, o seu 

defensor mais notável é 

Kenneth Hagin. Os seus 

ensinamentos vieram para o 

Brasil através de diversos 

líderes de igrejas grandes, 

entre os principais: o 

missionário R. R. Soares, líder 

da Igreja Internacional da 

Graça, Edir Macedo, líder da 

Igreja Universal do Reino de 

Deus, (dissidentes da Igreja de 

Nova Vida), engenheiro Jorge 

Tadeu, atualmente pastor e 

líder das Igrejas Maná, em 

Portugal; Valnice Milhomens, 

Mistério Palavra da Fé; Miguel 

Ângelo da Silva Ferreira, 

pastor da Igreja Evangélica 

Cristo Vive, no Rio de Janeiro; 

e Estevam e Sônia Hernandes, 

da Igreja Apostólica Renascer 

em Cristo. 

 

A DOUTRINA 

FRAGMENTADA 
DO 

NEOPENTECOSTALISMO 

O neopentecostalismo não segue 

uma linha teológica fixa. É um 

movimento dividido em que 

cada grupo define a sua 

própria linha de atuação. Não 

tem nenhum compromisso 

com as principais doutrinas da 

Graça. Não há exposição da 

Palavra de Deus. Os seus 

preletores usam versículos 

isolados e fora do contexto, 

focalizando sempre o homem 

com suas mensagens 

antropocêntricas. A palavra 

do líder é comparada à Palavra 

de Deus e o que ele determina 

é seguido pelos fiéis como regra 

e prática. Há inversão de 

valores. Deus passa a ser servo 

do homem. 

Em tal segmento, estas pessoas 

exigem de Deus a satisfação de 

seus desejos (delas). Dessa 

forma, Deus fica obrigado a 

realizar o que lhe é exigido. 

Praticamente, não há prédica 

sobre arrependimento, 

confissão dos pecados e nem 

sobre salvação. A fé apenas é 

ensinada como o meio eficaz de 

obtenção de bênçãos e vitórias 

advindas de Deus. O foco não 

parece estar na conversão das 

pessoas, segundo o padrão 

bíblico, mas na simples adesão 

de membros em massa. 

O triunfalismo ensinado é uma 

falsa doutrina que parte do 

entendimento de que, quando 

Deus criou o homem, entregou 

a ele o domínio sobre a criação 

terrena, concedendo-lhe 

“direitos” que poderiam ser 

reivindicados ante a 

divindade. Por ocasião da 

Queda, tais regalias, 

concedidas por Deus na 

criação do homem, foram 

transferidas a Satanás. Porém, 

Deus providencia o seu plano 

de Salvação, enviando Jesus 

ao mundo, e cumprindo a 

justiça dele. Com tal recurso, 

resgatou tais privilégios para o 

homem, que aceita a salvação 

vicária, voltando a ser o 

legítimo “detentor deles” 

diante de Deus. Dessa forma, 

todo salvo em Cristo passa a se 

sentir superior, dizendo-se ser 

“mais que vencedor”, porque 

triunfou sobre o diabo. Não  



Edição Nº 7 | página 17  
 

aceita mais na vida dele, 

derrota, fracasso, doenças, 

miséria etc., pois todas essas 

adversidades são colocadas em 

sua vida pelo diabo e “fato é” 

que, hoje, este já não tem mais 

poder sobre a vida do cristão. 

No entanto, é o contrário do 

que consta nas Escrituras, 

Deus não concedeu nenhum 

“direito” ao homem. O 

homem, ao ser feito à imagem 

e conforme a semelhança dEle, 

recebeu o domínio sobre a 

criação terrena, ou seja, o 

poder de administrar (Gênesis 

1:26). Entretanto, o poder 

absoluto, o governo, a 

soberania sobre todas as 

coisas, continuam sendo 

dAquele que criou os céus e a 

terra, que mantém o controle 

de tudo. O triunfalismo não 

condiz com o cristianismo. Em 

nada se relaciona com a 

hermenêutica bíblica. São 

ensinamentos totalmente 

distorcidos da Palavra de 

Deus, que manipulam as 

pessoas a se relacionarem com 

Deus como se estivessem 

tratando de um negócio 

lucrativo. Comercializam Deus 

como um bem material. 

 

ENSINAMENTOS 

EQUIVOCADOS 

Para os pregadores da 

Prosperidade, ser feliz é ter 

riqueza, saúde física e alcançar 

tudo o que se deseja. Eles 

gostam muito de usar o texto 

de Paulo aos Filipenses (4:13): 

“tudo posso naquele que me 

fortalece”. O objetivo é ensinar 

que o crente pode ter o domínio 

de todas as coisas, bastando 

que ele determine o que deseja 

para si, “pensando positivo”, 

sem duvidar em seu coração. 

Não há limite para se tomar 

posse das bênçãos requeridas. 

A fé propagada se restringe em 

alcançar o sucesso no campo 

material. A pobreza, a doença, 

a adversidade, não fazem parte  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

da vida cristã. São 

caracterizadas como falta de 

fé, ou estar vivendo no pecado 

e, consequentemente, estar 

sem salvação. Por isso, o 

primeiro passo ensinado para 

tomar posse da bênção é a 

“determinação” - é saber se 

autovalorizar. R. R. Soares 

(1997) afirma, que Jesus pagou 

um alto preço para nos 

resgatar. “Mas, se o preço alto 

foi pago, é porque temos um 

alto valor para Deus, pois não 

se paga tanto por aquilo que 

tem pouco valor”. Segundo 

esse líder, a fé é necessária. É o 

primeiro passo para a vitória. 

Porém, se não der o segundo 

passo, que é falar para o 

problema sair, nada 

acontecerá. A fé é o 

combustível, a palavra é o 

veículo. 

Ao instruir os fiéis sobre 

determinação,   R.   R.   Soares  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

(1997) usa o texto bíblico de 

João (14:13): “E tudo quanto 

pedirdes em meu nome, eu o 

farei, para que o Pai seja 

glorificado no Filho”. Explica o 

missionário que, a partir da 

língua grega, a palavra 

“pedirdes” está mal traduzida. 

Não precisamos pedir bênçãos 

e, sim, determinar, exigir e 

mandar. Devemos tomar posse 

do que se aprendeu pela 

Palavra sobre o que nos 



Revista Fé Cristã 

pertence. Ou seja, precisamos 

determinar [ou exigir] que o 

mal saia da nossa vida, pois o 

próprio Jesus nos garante a 

vitória. Muitas pessoas sofrem, 

porque não determinam, e nem 

decretam a sua vitória. É 

necessário ordenar e exigir que 

o diabo tire as suas garras e 

desapareça de uma vez por 

todas da vida de seus 

seguidores e de suas famílias. O 

diabo é obrigado a obedecer, 

uma vez que o poder de Deus 

só pode entrar em ação, 

quando o cristão determina a 

sua bênção. Essa determinação 

é feita em o Nome de Jesus. 

O diabo, para esses líderes, é o 

causador de todos os males. 

Em suas igrejas, o ensino da 

batalha espiritual contra os 

demônios é aplicado aos fiéis, 

que se dizem vítimas de 

maldição hereditária, sendo 

orientados a fazer a “corrente 

de libertação”, chamada 

também, de “sessão de 

descarrego”, a fim de serem 

libertos das possessões 

demoníacas. Essas práticas são 

fruto do sincretismo e do 

misticismo resultantes da 

tentativa de conciliação entre 

a religião cristã e as religiões de 

matriz africana, como 

candomblé e a umbanda. Não à 

toa, essas igrejas incentivam o 

uso de objetos ungidos como 

forma de proteção, ou como 

forma de contato entre Deus e 

o homem – práticas comuns 

em religiões afro. 

Nessa mesma linha de 

pensamento, segue Edir 

Macedo (2003), que usa o texto 

bíblico da carta de Paulo aos 

Efésios (6:11-13) que trata 

sobre a armadura de Deus. 

Para Macedo, a “palavra” tem 

uma força ilimitada. Quando 

plantada no coração essa 

semente, ela cresce e frutifica 

com a natureza. Ele menciona 

o texto do Evangelho de 

Marcos (9:23): “Tudo é possível 

ao que crê”. Ao serem 

proferidas por Jesus, essas 

palavras, diz Macedo, 

significam que não há limites 

para a fé. Aquilo que 

acreditamos nos sobrevirá. É 

onde reside o poder 

sobrenatural da fé, afirma ele. 

O cristão somente terá vida 

abundante se tiver coragem de 

assumir a fé sobrenatural e 

colocá-la em prática na sua 

própria vida. 

Para Macedo (2004), o dízimo 

e as ofertas representam o 

próprio Jesus Cristo. Toda a 

oferta que é oferecida a Deus 

revela o que está no coração do 

ofertante e mostra o seu 

relacionamento com o seu 

Senhor. É através da oferta 

que a pessoa demonstra o seu 

amor, carinho e consideração a 

Deus. A espiritualidade da 

pessoa está na oferta que ela 

oferece a Deus. A oferta, 

segundo Macedo, é o 

instrumento pelo qual o ser 

humano se aproxima de Deus. 

Essa aproximação é desejada 

pelo Pai, que instituiu a oferta 

de sacrifício, a qual continua o 

processo da redenção da 

humanidade. O Senhor Jesus é 

a oferta de Deus-Pai para a 

salvação da humanidade, 

portanto, é a oferta perfeita. Se 

Jesus é a oferta perfeita, todas 

as ofertas são representações 

dele. Por isso, a oferta que 

oferecemos não pode ser 

imperfeita para representar o 

Filho de Deus. Caso contrário, 

ela não será aceita, e não 

poderá produzir resultados, 

conforme consta em Hebreus 

(10:19-22). 

Os dízimos e as ofertas são 

fundamentais para que os fiéis 

recebam suas bênçãos. Os 

milagres operados nas igrejas 

que professam a Teologia da 

Prosperidade, segundo 

Mariano (2005), um dos 

sociólogos da religião no 

Brasil, são propostos como 

uma barganha do membro fiel 

para com Deus, à medida em 

que se paga os dízimos e 

ofertas em troca de bênçãos. O 

texto de Malaquias (3) é usado 

continuamente como base 

dessa alegação. 

Um outro texto bastante 

usado por esses líderes está no 

Evangelho de João 14:12: “Em 

verdade, em verdade vos digo que 

aquele que crê em mim fará 

também as obras que eu faço, e 

outras maiores fará, porque eu 

vou para junto do Pai”. Com 

esse texto, eles anunciam uma 

grande quantidade de milagres 

que supostamente realizam em 

suas igrejas. 

Macedo (2004) enfatiza a 

questão do sacrifício, que é 

diferente da oferta. Segundo 

esse líder, o sacrifício é um ato 

de renúncia a algo em troca de 

outro muito mais valioso. 

Deus está sempre presente no 



Edição Nº 7 | página 19  
 

ato de dar e receber. Toda e 

qualquer conquista da vida 

tem o preço de sacrifício. 

Quanto maior o que se quer 

conquistar, maior será o 

sacrifício que terá que se 

oferecer para conseguir. Ele 

menciona o texto de Gênesis 

3:19: “No suor do rosto comerás 

o teu pão, até que tornes à terra”. 

Para Macedo (2004), Deus 

criou a vida com três grandes 

propósitos: o primeiro, que ela 

fosse vivida em abundância 

com todos os seus direitos e 

privilégios, sem nenhuma 

forma de aflição, angústia ou 

preocupação: “eu vim para que 

tenham vida e a tenham em 

abundância” (João 10:10); o 

segundo é que ela não tivesse 

nenhum tipo de interrupção 

provocada por doenças, 

enfermidades, por dores, 

sofrimento ou morte (Isaías 

53:4-5; (Romanos 6:23); o 

terceiro é o que ele considera 

mais            importante:            a  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

manifestação da glória de Deus 

por toda a eternidade – a 

começar aqui pela Terra, 

conforme o Salmo de Davi 

(96:1-4). 

 

CONTRAPONTOS 
BÍBLICOS 

Desde o início da Igreja, o 

Apóstolo Paulo já enfrentava 

problemas com os falsos mestres 

que usavam a piedade como 

fonte de lucro. Eles diziam que, 

quanto mais piedosa a pessoa 

fosse, mais lucro alcançaria. 

Para que as pessoas fossem 

ricas, teriam que ter uma 

atitude piedosa. Caso 

estivessem passando por 

alguma dificuldade, era porque 

não estavam bem 

espiritualmente. Esses falsos 

mestres relacionavam o lucro 

financeiro com a piedade e com 

a vida espiritual.  Assim, dessa  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mesma forma, as igrejas que 

pregam a Teologia da 

Prosperidade estão fazendo. 

Paulo refutou com dureza tal 

ensinamento daqueles falsos 

mestres. Segundo o apóstolo, 

tais ensinamentos advinham 

de mentes pervertidas e 

privadas da verdade (1 

Timóteo 6:3-5). Segundo 

Paulo, a ideia sobre a 

prosperidade é totalmente o 

oposta. Seria suportar as 

privações e se contentar com o 

que Deus nos tem dado. A 

teologia do contentamento 

defendida por Paulo não 

significa que temos que nos 

acomodar e não buscar um 

resultado melhor para a nossa 

vida. Mas, significa que nós, 

mesmo fazendo o melhor em 

nosso trabalho, devemos ser 

gratos a Deus pelo que ele nos 

oferece. Pois tudo que temos é 

graça do Senhor - nós não 

merecemos nada. Deus nos dá, 

porque      Ele      é      bom      e  

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Fé Cristã 

misericordioso. Devemos estar 

satisfeitos com tudo que 

recebemos dele, pois já temos, 

de antemão, um tesouro 

garantido nos céus - a nossa 

salvação. 

Paulo exorta, também, que 

aqueles que querem ficar ricos, 

sempre caem em tentações e 

ciladas: “Ora, os que querem 

ficar ricos caem em tentação, e 

cilada, e em muitas 

concupiscências insensatas e 

perniciosas, as quais afogam os 

homens na ruína e perdição. 

Porque o amor do dinheiro é a 

raiz de todos os males; e alguns, 

nessa cobiça, se desviaram da fé 

e a si mesmos, se atormentaram 

com muitas dores” (1 Timóteo 

6:9-10). 

Os apregoadores da Teologia 

da Prosperidade, ao usarem o 

texto de Paulo aos Filipenses 

(4:13) que diz “tudo posso 

naquele que me fortalece”, 

esquecem-se de analisar o 

contexto em que o apóstolo se 

encontrava. Ao contrário da 

ideia de “poder” de 

“autovalorização”, como se 

fosse palavras mágicas para se 

conseguir tudo o que se deseja 

nessa vida, essa carta foi 

escrita quando o apóstolo 

estava na prisão, talvez em 

Roma ou Éfeso, como 

entendem a maioria dos 

teólogos. São palavras de 

encorajamento aos cristãos 

que estavam passando por 

grande tribulação. 

O objetivo dessa missiva é 

incentivar os cristãos filipenses 

a suportarem as provações, em 

Cristo. Esse texto não se refere 

em nada à teologia triunfalista 

do evangelho pragmático 

pregado nas igrejas pós-

modernas. Paulo, aí, afirma 

que os cristãos poderiam 

passar por essas provações sem 

deixar de proclamar a glória de 

Cristo. Para tanto, ele 

argumenta que já havia 

aprendido a se contentar em 

todas as circunstâncias já 

vividas: tanto na abundância, 

como na escassez. Já havia 

passado necessidade e fome, 

porém, o que importava para 

ele era Deus ser honrado e 

realizar os propósitos dEle 

(Filipenses 4:12-13). 

A nossa fé precisa estar 

centrada em Deus somente, e 

não em nossas palavras. A 

definição de fé encontrada em 

Hebreus (11:1) diz: “Ora, a fé é 

a certeza de coisas que se 

esperam, a convicção de fatos 

que não se veem”. É uma fé 

genuína, e não algo místico. 

Devemos ter o conhecimento 

de Deus e de sua Palavra para 

podermos aplicar essa fé em 

nossa vida. É essa fé que tem 

poder. Quando Jesus disse 

“...se alguém disser a este 

monte: Ergue-te e lança-te no 

mar, e não duvidar em seu 

coração, mas crer que se fará o 

que diz, assim será com ele”, 

entendo ser sobre essa fé que 

Cristo está falando. Uma fé 

não para determinar que 

aconteçam curas, milagres, ou 

coisas impossíveis que 

queremos obter nessa vida, 

mas para ser usada no avanço 

do Reino inaugurado por Ele 

aqui na Terra. 

Os milagres realizados, 

descritos nas Escrituras, 

sempre tiveram um propósito 

específico: mostrar a 

autoridade, o controle e a 

presença de Deus, em Sua 

soberania. Eles jamais 

ocorreram como eventos 

casuais. Deus não faz nada sem 

propósito. Os milagres sempre 

estão relacionados a uma 

determinação de Deus, no que 

diz respeito ao cumprimento 

de seus decretos de maneira 

visível e racional. Todos os 

milagres registrados na Bíblia 

ocorreram em sentido literal. 

No Antigo Testamento, eles 

tinham o propósito de 

transmitir sinais da existência 

de Deus, do Seu poder e de 

mostrar a vontade dEle ao Seu 

povo. Os milagres 

autenticavam a Lei de Deus 

apresentada por seu 

mensageiro e chamava atenção 

para novas revelações. No 

Novo Testamento, no 

ministério público de Cristo, os 

milagres realizados revelavam 

a Sua glória. Não só atestavam 

a Sua divindade, mas, 

sobretudo, que viéssemos a 

crer que Ele é o Filho de Deus, 

e assim, pudéssemos ter vida 

em nome dEle. 

Quanto aos milagres operados 

pelos apóstolos, por um tempo 

relativamente curto, estes 

ocorreram também com um 

propósito específico: o de 

autenticar e estabelecer a 

igreja na Terra. Passado esse 

período, a Bíblia não relata 

mais nenhum milagre operado 

por esses homens de Deus, 



Edição Nº 7 | página 21  
 

como sinal de continuidade. 

Caso permanecesse esse 

propósito de Deus, Paulo teria 

curado Timóteo que se 

encontrava com uma 

enfermidade no estômago. Ele 

se limitou em sugerir a tomar 

um pouco de vinho (1 Timóteo 

5:23), bem como partiu triste 

deixando o seu companheiro 

Epafrodito doente (Filipenses 

2:26-27).2 

O texto do Evangelho de João 

(10:10) que os proponentes da 

Teologia da Prosperidade 

usam para motivar os seus 

seguidores a buscarem uma 

vida de riqueza e bens 

materiais, alegando que Jesus 

veio para que tivéssemos vida, 

e uma vida em abundância, 

acaba por sofrer, por parte 

deles, uma interpretação 

totalmente equivocada. A 

Palavra “abundante” no 

texto, foi traduzida do grego 

perisson, que significa “muito, 

muito bem, além da medida, 

mais, supérfluo, uma 

quantidade tão abundante que 

chega a ser mais do que era de 

se esperar ou antecipar”. 

Considerando o significado, 

Jesus nos promete uma vida 

muito além daquilo que 

poderíamos idealizar. Jesus 

promete uma vida abundante 

para aqueles que nEle creem. 

Essa vida não consiste em algo 

físico, material, riqueza de 

bens, status econômico e 

prosperidade financeira. Ela 

consiste em um bem muito 

maior. É algo sublime e 

 
2 A autora defende uma posição 
cessacionista em relação aos 
milagres. 

glorioso: a Vida Eterna – uma 

vida de conhecimento e 

comunhão sem fim com Deus. 

Tomamos posse dessa vida no 

momento em que é implantada 

uma nova vida em nós - 

quando recebemos o Senhor 

Jesus como nosso Salvador. A 

partir desse momento, já 

podemos desfrutar da Vida 

Eterna. Não em sua plenitude, 

pois a vida plena somente será 

possível quando estivermos na 

glória com Deus, com nossos 

corpos transformados, no 

estado eterno. Entretanto, já 

podemos usufruir da alegria da 

salvação através do 

conhecimento do nosso Deus, 

que se revela a nós através de 

seu Filho Jesus Cristo: “E a 

vida eterna é esta: que te 

conheçam a ti, o único Deus 

verdadeiro; e a Jesus Cristo, a 

quem enviaste” (João 17:3). 

Concluindo, o que temos visto 

infelizmente, é uma 

preocupação exagerada com as 

coisas dessa vida e com as 

condições daquilo que o 

mundo apresenta como sendo 

o melhor. Tais ilusões levam 

muitos a não se preocuparem 

com o que realmente tem 

valor. As pessoas não têm se 

preocupado com a segunda 

vinda de Jesus e com a vida no 

porvir. Preferem desfrutar dos 

bens materiais de uma vida 

financeira próspera, de 

riquezas e bem-estar, e 

buscam, continuamente, para 

suas vidas, mais bênçãos e 

vitórias. São esses os alvos 

pretendidos por aqueles que 

são doutrinados pelas 

promessas que os líderes das 

igrejas pós-modernas 

oferecem, ao usarem um 

evangelho totalmente 

distorcido. 

São muitos que usam o nome 

de Deus, mas sem jamais andar 

com Ele. Não podemos viver 

nesse mundo como se a nossa 

esperança se resumisse apenas 

a essa vida. Nessa condição, 

seremos os mais miseráveis, 

como declara Paulo: “Se a 

nossa esperança em Cristo se 

limita apenas a esta vida, somos 

os mais infelizes de todos os 

homens” (1 Coríntios 15:19). 

O distanciamento de Deus, 

hoje, tem sido grande. 

Constatamos isso entre os 

crentes, porque não existe 

prática na profissão de fé deles. 

Não há comunhão com Deus. 

Não há amor entre os irmãos. 

Há, no entanto, uma imensa 

individualidade. Cada dia, os 

autodenominados cristãos 

ficam mais insensíveis à voz do 

Evangelho. Quando vão ao 

culto se congregar, o fazem tão 

somente para cumprir uma 

tradição de estar em um 

templo cumprindo um ritual. 

Estão de corpo presente, mas o 

pensamento está muito longe 

de Deus. Participam, porém, 

sem nenhuma reverência e lhes 

falta espiritualidade. Jesus 

falou no Evangelho de Mateus 

a esse respeito: “Hipócritas! 



Revista Fé Cristã 

Bem profetizou Isaías a vosso 

respeito, dizendo: Este povo, 

honra-me com os lábios, mas o 

seu coração está longe de mim” 

(Mateus 15:7-8). 

As riquezas de Cristo nenhuma 

mente é capaz de conceber e 

ninguém é capaz de expressar 

com palavras. São riquezas 

que nos completam em todos 

os sentidos da vida - suprem 

todas as nossas necessidades, 

uma vez que Cristo é 

suficientemente capaz em 

tudo. É a essa riqueza que 

Paulo se referiu, quando disse: 

“A mim, o menor de todos os 

santos, me foi dada esta graça de 

pregar aos gentios o evangelho 

das insondáveis riquezas de 

Cristo” (Efésios 3:8). 

A Teologia da Prosperidade é 

totalmente nociva à vida 

cristã. Com sua interpretação 

triunfalista dos textos bíblicos 

[isolados e fora do contexto], 

não se preocupa com a glória 

de Deus. Chega até a blasfemar 

contra Deus no intuito, 

apenas, de que seus adeptos 

vivam uma vida para esse 

mundo somente, exaltando o 

ego e satisfazendo suas 

próprias necessidades. 

Infelizmente, no entanto, tem 

se alastrado em nosso país, 

prestando um grande 

desserviço ao Evangelho de 

Cristo. 

Fomos Criados para Deus e 

para servi-lo de todo o nosso 

ser. Ele é o alvo de nossa vida. 

Nascemos para a Sua glória. 

Em quaisquer circunstâncias 

que estivermos, temos que dar 

bom testemunho. Deus sempre 

deve ser a prioridade em nossa 

vida. 

**** 

Bibliografia 

TAVARES, Mariza. Teologia da 
Prosperidade à Luz das Escrituras 
(São Paulo. Agathos Editora. 2019). 

ROMEIRO, Paulo. Supercrentes 
(São Paulo Mundo Cristão. 2007). 

ROMEIRO, PAULO Decepcionados 
com a Graça (São Paulo. Mundo 
Cristão. 2005). 

MATOS, Alderi Souza de. Raízes 
históricas da teologia da 
prosperidade. Disponível em 
htps://www.ultimato.com.br/revista/
artigos/313/raízes-historicas-da-
teologia-da- prosperidade. Acesso 
em 05 de dezembro de 2018. 

SOARES, R. R. Curso Fé (Rio de 
Janeiro. Graça Editorial 1997). 

SOARES, R. R. Como tomar posse da 
bênção (Rio de janeiro. Graça 
Editorial. 1997). 

MACEDO, Edir. O poder 
sobrenatural da fé (Rio de Janeiro. 
Universal. 2003). 

MACEDO, Edir. O Perfeito Sacrifício 
(Rio de Janeiro. Universal. 2004). 

MARIANO, Ricardo. 
Neopentecostais: Sociologia do novo 
Pentecostalismo no Brasil (São 
Paulo. Loyola. 2005). 

LIMA, Leandro. Brilhe a sua luz (São 
Paulo. Cultura Cristã. 2009). 

KISTEMAKER, Simon J. Os milagres 
de Jesus (São Paulo. Cultura Cristã. 
2008). 

Comentário do Novo Testamento. 
Apocalipse (São Paulo. Cultura 
Cristã. 2008). 

RYLE, J.C. Santidade (São José dos 
Campos. Fiel. 2016). 

 

           

Mariza Tavares de Souza é 

Advogada e Mestre em 

Divindade (M.Div), com 

concentração em estudos 

Históricos-Teológicos pelo 

Centro Presbiteriano Pós-

Graduação Andrew Jumper. 

Bacharel em Direito, Pela 

Universidade Federal do Pará 

(1984). Pós-Graduada em 

Direito Empresarial pela 

Universidade São Judas 

(2001). Professora da Escola 

Bíblica Dominical (classe 

Adultos) da Igreja 

Presbiteriana de Santo Amaro 

- SP. Autora do Livro Teologia 

da Prosperidade à Luz das 

Escrituras. Natural de Belém-

PA, em 14/10/1956. Casada há 

41 anos com o Professor 

Universitário Eloi Tavares de 

Souza, mãe e avó. 

  



Edição Nº 7 | página 23  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Fé Cristã 

Para este tema tão polêmico, 

da Teologia da Prosperidade, 

aprouve a Deus que 

entrevistássemos o amado 

Rev. Ludgero Bonilha, que 

tem atuado como um 

verdadeiro gladiador, nas 

últimas décadas, em favor da 

fé cristã em solo tupiniquim. O 

contato com o reverendo e as 

perguntas são inteiramente 

trabalho do nosso editor-

adjunto, Jhean Almeida. Ele 

enviou as perguntas por escrito 

ao reverendo, que as 

respondeu também por escrito. 

Empolgados que estamos por 

trazermos ao leitor este 

conteúdo de peso, queremos 

que você vá conosco 

imediatamente para a 

entrevista propriamente dita... 

Não percamos tempo! 

JHEAN - Quais são as 

principais características que 

nos ajudam a identificar uma 

mensagem ou ensino que esteja 

voltado para a Teologia da 

Prosperidade? 

REV. LUDGERO - Deixe-me 

começar por aquilo que 

entendo ser o começo. Há no 

coração humano, sempre a 

tendência de distorcer o 

propósito de Deus, uma busca 

de tirar Deus do centro e 

colocar o homem no centro. A 

“simonia” sempre esteve 

presente na experiência de 

uma raça caída em pecado, ou 

melhor, a tentativa de 

comprar ou vender 

ilicitamente as coisas 

espirituais como as 

indulgências, os sacramentos, 

ou as bênçãos temporais que 

estivessem ligadas a algum 

tipo de espiritualidade, como 

era bastante comum na Idade 

Média onde se comprava 

posições eclesiásticas e, com 

elas, o direito de ter parte do 

que se arrecadava em algum 

nicho de poder cardinalício da 

igreja. 

Esta distorção foi adquirindo 

novas dimensões de expressar 

o que era velho. Primeiro, a 

grosseria de imaginar comprar 

a Deus e os seus favores. “Faço 

isto” ou “aquilo” para agradar 

a Deus, barganhar, suplantar 

ou subornar a justiça de Deus, 

como os povos pagãos que 

entregavam seus próprios 

filhos para serem sacrificados 

nos braços incandescentes do 

deus Moloque (Levíticos 20:2-

5), com o fito de receber algum 

favor, fosse a fartura dos frutos 

da terra, ou a proteção contra 

os inimigos, ou mesmo contra 

maus espíritos, e o aplacar da 

consciência pelos seus pecados 

que lhes causavam pavores 

noturnos, como nos pesadelos 

tenebrosos de Nabucodonosor. 

Esta teologia desvirtuada é 

muito bem representada pela 

miopia dos amigos de Jó, que 

imaginavam que algum 

pecado grave fora cometido 

por aquele homem de Deus, daí 

as consequências - grandes 

aflições em retribuição a 

grandes pecados. Portanto, o 

contrário seria o “seja bom e 

com a sua bondade relativa 

suborne a justiça absoluta de 

Deus”. Os farrapos dos méritos 

humanos em troca da gloriosa 

justiça de Deus. Mas, Deus 

mesmo atesta a integridade 

relativa de Jó (2:3). Portanto, 

nada ali trata de retribuição, 

que é um dos princípios da 

Teologia da Prosperidade. 

Por sua vez, da prosperidade 

espiritual, uma nova onda 

surge. É a da prosperidade 

material. Enquanto a primeira 

tinha como ponto focal as 

bênçãos que revelam aspectos 

espiritualizados, procurando e 

imaginando ser mais 

teocêntrica, de favores eternos; 

agora, esta é antropocêntrica, 

de favores temporais. Bens 

materiais para serem gozados 

aqui e agora, tais como saúde, 

conforto, benesses, riquezas 

que podem ser medidas pelos 

cifrões, pura e simplesmente 

compradas pelo vil metal. 

Via de regra, a mensagem 

desta distorcida pseudo 

“Teologia”, a da Prosperidade, 

se foca no dar para receber. Dê 

o seu dízimo, dê sua oferta (que 

costumeiramente é chamada 

de “sacrifício”), faça o seu 

sacrifício de tanto, que Deus se 

obriga a lhe retribuir. Quanto 

maior a oferta, maior a bênção 

material. 

JHEAN - Reverendo, na sua 

visão e experiência, quais são os 

principais impactos que a 

Teologia da Prosperidade vem 

causando à igreja brasileira? 

REV. LUDGERO - Observo 

vários e desastrosos impactos 

na igreja brasileira, e pelo 

mundo afora onde tenho 

andado. Esta distorção 

teológica   é  multi-eclesiástica,  



Edição Nº 7 | página 25  
 

de âmbito mundial, 

descrevendo o caráter da raça 

humana caída em toda a parte. 

Os pregadores americanos 

mais extravagantes foram os 

que propagaram tais sandices e 

os mercenários brasileiros 

aprimoraram esta perversão. 

O primeiro e mais funesto 

impacto é que a mensagem 

destes pregadores, por óbvio 

que seja, deixou de ser bíblica. 

O ensino claro das Escrituras 

foi abandonado, tanto quanto 

o modo de se pregar e seu 

estilo. Para se enganar os 

incautos, os pregadores desta 

TP,3 apelam para o emocional, 

para o teatral, para 

“testemunhos” fantasiosos, 

para o tal do “Deus me falou”, 

“recebi uma profecia”, com 

adivinhações marotas e 

grosseiras. É um verdadeiro 

espetáculo. Este desvio é 

devastador, prometendo o que 

Deus jamais disse, como se 

comprometesse o caráter 

impoluto de Deus. É para 

enganar mesmo, tal como a 

serpente fez com Eva 

mostrando as vantagens do 

fruto e o quão suculento se 

mostrava. Coloca em dúvida a 

consistência do caráter de 

 
3 O reverendo utiliza a abreviação 
"TP” para se referir à Teologia da 
Prosperidade. 
4 O reverendo é adepto de uma 
posição cessacionista em relação aos 
dons. 
5 Confissão de Fé de Westminster, 
Cap. 1, Art. inicial, in fine: “Ainda que 
a luz da natureza e as obras da criação 
e da providência manifestam de tal 
modo   a   bondade,   a   sabedoria  e  o  

Deus com o “é assim mesmo que 

Deus disse?” (Gênesis 3:1). 

Esta falsa teologia está na 

esteira daqueles que mantém a 

posição “Continuísta”,4 isto é, 

creem que a Palavra de Deus 

está aberta para novas e 

espertas revelações. O fato é 

que se você crê que “a Bíblia é 

a sua única e suficiente regra de 

fé e de prática”, então você está 

afirmando que “aqueles antigos 

modos de Deus revelar a sua 

vontade ao seu povo cessaram”5 

dando-nos imensa e profunda 

segurança, prevenindo-nos 

destes enganos, assegurando-

nos a integridade da Verdade. 

Os pregadores da TP, usando 

da artimanha de que Deus 

continua revelando através de 

profecias atuais, sonhos, 

visões, usam deste artificio 

para ludibriar o povo, que 

imaginando que estão diante 

de um “vidente poderoso”, 

entregam os seus bens de mãos 

beijadas a estes charlatões. 

A Teologia da Prosperidade 

promove sim a prosperidade 

material, mas é destes 

mercenários da fé. Vários 

destes “pastores” poderiam ser 

citados pois suas fortunas são 

poder de Deus, que os homens sejam 
inescusáveis, todavia não são 
suficientes para dar aquele 
conhecimento de Deus e de sua 
vontade, necessário à salvação; por 
isso agradou ao Senhor, em diversos 
tempos e diferentes modos, revelar-
se e declarar à sua Igreja aquela sua 
vontade; e depois, para melhor 
preservação e propagação da 
verdade, para o mais seguro 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

de conhecimento público e 

notório, provando o embuste. 

JHEAN - Como lidar com os 

supostos “sinais e milagres” 

que são testemunhados neste 

meio e que acabam sendo 

argumentos utilizados para 

tentar legitimar essa teologia? 

REV. LUDGERO - Devemos 

deixar claro que cremos em 

milagres. Deus ainda continua 

curando enfermos quando e a 

quem Ele quiser, realizando a 

Sua obra na vida de muitas 

pessoas como resposta ao seu 

povo que ora. No entanto, o 

estabelecimento e conforto da Igreja 
contra a corrupção da carne e contra 
a maldade de Satanás e do mundo, 
foi igualmente servido fazê-la 
escrever toda. Isto torna as Escrituras 
Sagradas indispensável, tendo 
cessado aqueles antigos modos de 
Deus revelar a sua vontade ao seu 
povo. 



Revista Fé Cristã 

dom de cura e de sinais e 

prodígios dados a 

determinadas pessoas, como 

fora dado aos apóstolos, estes 

dons pessoais e extraordinários 

cessaram, bem como o dom de 

línguas estrangeiras, que 

sempre tiveram um caráter 

revelatório, sendo utilizado 

enquanto o Cânon das 

Escrituras não havia sido 

fechado, este também cessou. 

Estes dons extraordinários 

caracterizaram o período 

apostólico como marcas 

autenticadoras do ministério 

dos apóstolos (Atos 1:21-22; 1 

Coríntios 9:1; 15:7-8). Os 

apóstolos foram inspirados 

para escreverem as Escrituras 

(João 14:26; 16:13; 2 Pedro 

3:16; 1 Tessalonicenses 2:13). 

Terminado este mister, cessou 

a era apostólica com a morte 

do último dos apóstolos, João. 

Não existem mais apóstolos 

em nossos dias (somente os 

falsos). Não existem nem 

sequer profetas no verdadeiro e 

original sentido da palavra e 

do ofício. O período apostólico 

e profético cessou. 

Devemos deixar claro, no 

entanto, que o resultado da 

obra dos apóstolos, obra por 

excelência, dos verdadeiros 

apóstolos e profetas bíblicos, 

que foi legado à Igreja de todos 

os séculos desde então, que é o 

Senhor Jesus Cristo falando 

pelo Seu Espírito através e nas 

Escrituras Sagradas - a Bíblia 

 
6 Confissão de Fé de Westminster, 
Cap. 1.5. 

Sagrada do Antigo e Novo 

Testamentos! 

Devemos, portanto, nos 

lembrar da preciosa doutrina 

da inspiração das Escrituras. 

As Escrituras Sagradas, sem a 

iluminação do Espírito Santo 

de Deus, é letra morta (2 

Coríntios 3:6), contudo, o 

“espírito”, que estes hereges 

alegam ser o “santo”, sem a 

Palavra de Deus, é alienígena. 

A Bíblia e o Espírito Santo 

operam conjuntamente, uma 

dependendo do outro e vice-e-

versa - através dela, Deus fala 

com Seu povo e deixa em 

nossas mãos a sua máxima e 

única Constituição. 

Argumentos nela são 

apresentados “pelos quais 

abundantemente se evidencia ser 

ela a Palavra de Deus; contudo, 

a nossa plena persuasão e certeza 

da sua infalível verdade e divina 

autoridade provém da operação 

interna do Espírito Santo que, 

pela Palavra e com a 

Palavra, testifica em nossos 

corações”6 (grifo meu). 

Tudo o que Deus falou está em 

sua Palavra e, à esta Palavra, 

nada se acrescentará em 

momento algum, seja por 

novas revelações espertas, por 

profecias, por prodígios, 

mesmo que sejam 

acompanhados por sinais e 

milagres. Eis aqui a pedra de 

toque para fazer testar esta 

Teologia da Prosperidade. 

JHEAN - Existe quem afirme 

que a Teologia da Prosperidade 

está caindo em completo 

descrédito no Brasil e caminha 

para sua ruína. Outros 

acreditam que ela nunca esteve 

tão viva, mas apenas está se 

apresentando de maneiras 

distintas, como, por exemplo, 

exemplo, através do que 

chamamos hoje de “Teologia 

Coaching”. Como o senhor vê o 

momento da Teologia da 

Prosperidade no Brasil? 

REV. LUDGERO - O erro 

sempre se apresenta travestido 

e com roupagens diferentes em 

momentos diferentes. Heresias 

tais vem de longe. Mesmo no 

Antigo Testamento, onde se 

nos são apresentados 

“símbolos e sinais” que 

apontavam para Cristo, 

muitos se prenderam àqueles 

símbolos como se fossem um 

fim em si mesmos, como se a 

realidade se cristalizasse neles. 

Não foram poucos que 

imaginavam que o sangue 

derramado dos cordeiros 

pudesse, efetivamente, 

perdoar pecados, e confiavam 

naquilo. Mas, mesmo os 

milhares de cordeiros que 

foram imolados na 

consagração do templo de 

Salomão, nenhuma gota 

daquele sangue tivera o 

condão de perdoar pecador. 

Aqueles sacrifícios 

suspenderam a punição 

(Hebreus 10:4,11). Até que 

João Batista, vendo o Senhor 

Jesus vindo em  direção às 



Edição Nº 7 | página 27  
 

barrancas do Rio Jordão, 

quando elucida o símbolo 

apresentando a Realidade – 

“Eis aí o Cordeiro de Deus que 

tira o pecado do mundo” (João 

1:29). Nele o pecado de todos 

os eleitos, eleitos de todas as 

eras, foram punidos. 

O mesmo se pode dizer sobre a 

falsa impressão que muitos 

tiveram no Antigo 

Testamento, quando 

imaginaram que Deus morava 

em templos construídos por 

mãos humanas e fizeram do 

templo o seu amuleto. 

Alertado pela oração de 

Salomão quando da 

consagração do templo (2 

Crônicas 6:18), Jeremias 

afirmou: “Palavras mentirosas 

são estas, palavras mentirosas 

são estas – o templo de Deus aí 

está.” (Jeremias 7). A tal 

Teologia da Prosperidade 

confunde o símbolo como se 

fosse a realidade. Bênçãos 

materiais com as perenes. 

Nosso jornadear sobre a terra 

repleto de sofrimentos, que 

jamais podem ser comparadas 

com os favores eternos que nos 

aguardam (Romanos 8.18). As 

coisas daqui não podem nos 

separar das coisas dali. 

Enquanto aqui, gememos com 

o universo, que aguarda a 

redenção (Romanos 8).  

Aos da TP, Deus admoesta que 

se nossa esperança se foca 

meramente nas coisas do 

presente, somos as mais 

infelizes das criaturas (1 

Coríntios 15:9). Vamos nos 

devotar       ao       templo       de 

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Fé Cristã 

Jerusalém e nos esquecemos 

que o templo é Cristo que, com 

a sua ressurreição, O reedifica, 

e templo nenhum outro 

esperamos. Nos apegaremos à 

bênção e nos olvidaremos do 

Abençoador. Nos agarraremos 

às riquezas terrenas 

falsamente prometidas por 

estas igrejas e nos 

esqueceremos das riquezas 

espirituais em Cristo que nos 

esperam, as benesses materiais 

que vemos trocadas por 

aquelas que jamais passaram 

pelo pensamento humano, que 

nenhum olho humano jamais 

viu, e jamais foi idealizado pelo 

coração do crente. Maior, 

muito maior! 

Portanto, toda e qualquer 

teologia que venha misturada 

com qualquer outra coisa 

senão a que provém da 

Palavra de Deus, é falsa, 

perniciosa e entorpece. 

Enganará a muitos. A Teologia 

da Auto-Ajuda, que vem 

misturada com Psicologia 

humana, a Teologia da 

Libertação, que vem misturada 

com o Marxismo, a Teologia do 

Coaching, que vem misturada 

com “você é vencedor”, “você 

pode”, “você é especial”, 

“confie em você mesmo” - 

todas elas são parte da mesma 

e antiga artimanha do Diabo, 

que vem para enganar e 

desvirtuar a todos os que ele 

puder da singularidade e 

suficiência do Santo 

Evangelho, revelado nas 

Sagradas Escrituras. 

Heresia nem sempre é uma 

mentira crassa, mas o exagero, 

a distorção e a 

descontextualização de um 

preceito bíblico. Afirmamos o 

“Sola Scriptura”, como 

também o “Tota Scriptura”. 

JHEAN - Infelizmente, pelos 

vários escândalos originados da 

teologia da prosperidade, 

acabou se criando no Brasil um 

estereótipo de que todo pastor é 

um aproveitador da fé alheia. O 

senhor percebeu essa realidade? 

Como lidar com isso? 

REV. LUDGERO - 
Infelizmente, esta é uma das 

consequências desta heresia 

perversa. Agora, todos os 

pastores passaram a ser vistos 

como parte do mesmo 

esquema. O Diabo é, portanto, 

sagaz. Não somente lançou 

esta semente daninha no 

coração de muitos incautos, 

crédulos, como também a 

semente do sarcasmo e do 

escárnio na mente dos 

incrédulos.  

Mas, também, isto não é novo. 

Muitos pastores foram taxados 

no passado, tal como nos dias 

de Paulo, que foi acusado de 

vinte diferentes difamações 

arroladas uma a uma na sua 

Segunda Carta aos Coríntios. 

Perseguições e sufocos, 

sofridos pelos de dentro e de 

fora, apertos tais que Paulo 

“desesperou da própria vida” (2 

Coríntios 1:8). Tentaram 

enlamear Paulo e seu 

apostolado. Tudo isto para 

mostrar que a obra do 

Evangelho não é nossa e a 

salvação é coisa de Deus 

(Efésios 2:8-9). Os métodos do 

Senhor são diferentes dos 

nossos e o Seus caminhos 

outros, Seus planos mais 

elevados do que sequer 

possamos imaginar. 

JHEAN - O senhor acredita que 

as redes sociais e a presença 

cada vez maior de igrejas 

bíblicas na internet, ajudaram 

a refrear o avanço da Teologia 

da Prosperidade no Brasil nos 

últimos anos? 

REV. LUDGERO - Não creio! O 

joio crescerá juntamente com o 

trigo, conforme ensinou Jesus. 

Creio que, nos últimos dias, 

haverá muito escândalo, a 

heresia correrá solta, a 

verdadeira Igreja de Cristo 

será escarnecida e maltratada e 

as evidências da falsidade 

serão manifestas (Apocalipse 

2:10). Mas, a Igreja é mais que 

vencedora (Romanos 8:37-39) 

Sei que a internet é um 

instrumento precioso de 

divulgação da Palavra de 

Deus. No entanto, como está 

acontecendo na China, onde 

está a maior e mais pujante 

igreja do planeta, em meio a 

grande perseguição e sob 

grandes desafios, ali 

praticamente não há 

divulgação do Evangelho pelos 

meios eletrônicos, como 

também não ocorre em outros 

lugares do mundo. A 

propagação do Evangelho tem 

se dado de pessoa a pessoa. E 

agora sendo impedidos de se 

reunirem em templos, 

destruídos por este regime 

atroz do Comunismo, 

passaram a se reunir nas casas. 



Edição Nº 7 | página 29  
 

A igreja por detrás das cortinas 

de bambu, no continente 

amarelo, cresceu ainda mais. 

Ninguém detém o avanço da 

Igreja de Cristo, nem mesmo 

estas teologias fajutas que 

vieram para enganar a muitos, 

mas nãos aos eleitos. 

E por falar em Igreja na China, 

ali está uma prova cabal do 

fracasso e da falsidade desta 

Teologia da Prosperidade. O 

crente, em muitas partes do 

mundo, ao se converterem não 

espera prosperidade material e 

temporal, pelo contrário. As 

promessas e bem-

aventuranças deixadas por 

Jesus ao seu povo se resumem 

nisto: “Bem-aventurados sois 

vós, quando vos injuriarem e 

perseguirem e, mentindo 

disserem todo mal contra vós por 

minha causa. Alegrai-vos e 

exultai, porque é grande o vosso 

galardão nos céus, porque assim 

perseguiram aos profetas que 

foram antes de vós” (Mateus 

5.11-12). Eis o que o mestre 

nos jurou. O Senhor mesmo 

nos deixou exemplo, que, 

comparado com os chacais que 

tinham seus covis, ele mesmo 

não tinha sequer onde reclinar 

a sua cabeça (2 Coríntios 4:8-

9). 

JHEAN - O senhor acredita que 

falta algum tipo de 

representação das 

denominações contra a 

Teologia da Prosperidade? Isso 

é, notas oficiais, instruções 

eclesiásticas claras e bem 

direcionadas objetivando o 

posicionamento firme de cada 

denominação contra o ensino e 

as práticas da teologia da 

prosperidade? 

REV. LUDGERO - Falta sim. 

Vejo que as denominações 

protestantes históricas no 

Brasil são parcimoniosas. 

Estas preferem o 

“politicamente correto”. Se 

expressam pouco contra as 

heresias das seitas e destas 

tendências contemporâneas, 

por se manterem numa 

“política de boa vizinhança”. 

Via de regra, os que alçam suas 

vozes aqui e ali, são pastores 

isolados e estes acabam sendo 

malvistos como “críticos”, 

“briguentos”, “intransigentes” 

“rabugentos”. Até mesmo em 

certas denominações que 

foram infiltradas por esta e 

outras heresias, suas lideranças 

se calam com receito de 

perderem votos para 

manterem-se perpetuamente 

no poder. 

JHEAN - Quais conselhos daria 

para os pastores 

comprometidos com a 

Escritura, a fim de ajudá-los a 

combater a Teologia da 

Prosperidade em suas igrejas 

locais? 

REV. LUDGERO - Pregue a 

Palavra. E mais: pregue 

expositivamente. Mais, ainda: 

pregue sequencialmente. 

Haverá alimento, ensino, 

admoestação para cada um dos 

assuntos que se levantam em 

nossos dias e não faltará o que 

ser apresentado para cada 

momento da história da Igreja, 

fortalecendo o povo de Deus 

com a Verdade. 

Concentre o seu ministério no 

púlpito e devote mais tempo 

ao estudo que resulte em 

sermões bem preparados. Ore 

para que Deus o use com o 

poder que é dEle. Seja simples, 

mas jamais simplório. Não 

faça nada no púlpito que torne 

aquele recinto sagrado num 

lugar hilário. Nobreza e 

erudição sem ser pernóstico. 

Culto a Deus é lugar para fazer 

crescer o povo de Deus 

espiritual, intelectual e 

socialmente. Se um crente 

quiser enriquecer, porque não 

há pecado na riqueza, ganha 

com honestidade. Que estude, 

se prepare e trabalhe muito e 

que toda a sua riqueza seja 

usada para o bem da obra de 

Deus e o bem de outros. 

Na verdade, estas igrejas 

modernas, nem púlpito tem 

mais – tem palco! O templo se 

transformou numa casa de 

shows! O culto, em espetáculo! 

A mensagem – motivacional! 

A consagração de vida, numa 

barganha! Luzes todas focadas 

no artista, o resto negro. O 

Evangelho sem Cruz! Pecado 

sem culpa! E a Graça precisa 

ser paga pelo freguês! A igreja, 

um banco de investimentos – 

deposite na conta do pastor e 

você receberá de volta com 

juros e correção monetária sem 

comparação com qualquer 

renda no mundo dos Valores 

da Bolsa!  

Devemos orar por uma 

Reforma que nos venha com 

Reavivamento, e um 

Reavivamento que se assente 

numa Reforma Bíblica! Cultos 



Revista Fé Cristã 

solenes e reverentes, bíblicos e 

repletos da Palavra de Deus. 

Cristocêntricos, pois onde o 

Espírito Santo de Deus é o 

centro, ali revela-se uma igreja 

imatura. Onde Cristo é o 

centro, ali encontra-se uma 

igreja madura. A obra, por 

excelência do Espírito Santo 

de Deus é exaltar a Cristo 

exaltado na Sua Palavra. 

Quanto mais Cristo é exaltado, 

mais o Espírito Santo opera 

com poder a Sua obra. 

O segundo círculo concêntrico 

de ministério de pastores 

bíblicos é o gabinete pastoral, 

para que o aconselhamento 

bíblico noutético se faça. Os 

crentes que ouvirem a Palavra 

de Deus, em sua pureza e 

integridade, proferida a partir 

do púlpito bíblico, onde o 

verdadeiro culto ocorre, 

buscarão o pastor para 

esclarecimentos, para 

fortalecimento, para confissão, 

para consagração de vida. 

O terceiro círculo concêntrico é 

a visitação. Não visite, 

ninguém que seja, somente 

para tomar um cafezinho. 

Visite como resultado do que 

aconteceu no gabinete pastoral 

no momento do 

aconselhamento, ou quando 

for para ser útil pastoralmente 

e não por uma mera troca de 

futilidades. 

A Teologia da Prosperidade é 

uma heresia. Pregue a Verdade 

que a mentira será derrotada. 

Não hesite, não desista. Não 

caia na tentação de encher a 

sua igreja de maneira fácil. 

Toda heresia enche igrejas 

falsas de crentes vazios. As 

“modernices” são atraentes. 

Mas, também, igrejas da 

moda, que abraçam as 

teologias falsas, têm duas 

portas. A que entra e a que sai. 

É por isso que, para manter a 

plateia, para entreter, estes 

artistas do púlpito/picadeiro se 

metem em novidades a cada 

instante. E, lembre-se, toda a 

novidade é porta para a 

entrada de heresias 

perniciosas. 

Termino dizendo que o 

sofrimento é a maneira que 

Deus usa misteriosamente 

para nos depurar, tal como o 

ourives depura o ouro pelo 

fogo. Deus, como mestre da 

ourivesaria, está, como um 

artista, trabalhando na 

construção da coroa da Noiva 

do Redentor, Seu Filho, para 

nos apresentar a Ele, esposa 

adornada, ataviada, 

embelezada, com vestes 

lavadas pelo seu precioso 

sangue, para o dia bendito das 

bodas que nunca mais 

passarão. (1 Pedro 1:3-12) 

 

Ludgero Bonilha Morais é 

pastor presbiteriano. De 1976 

a 2016 foi Pastor na Primeira 

Igreja Presbiteriana de Belo 

Horizonte – MG, e de 1976 a 

2010 foi Professor de Teologia 

Sistemática e Contemporânea 

no Seminário Presbiteriano de 

Belo Horizonte – MG.  É 

professor convidado do Centro 

de Pós-Graduação Andrew 

Jumper e na Universidade 

Presbiteriana Mackenzie – SP. 

É Bacharel em Teologia 1971-

1974, pelo Seminário 

Presbiteriano do Sul. M.Div 

pelo Faith Theological 

Seminary, de Philadelphia – 

USA. Mestre em Teologia 

Contemporânea, pelo Centro 

Teológico Andrew Jumper - 

Universidade Presbiteriana 

Mackenzie. Doutorado 

inconcluso, pela Universidade 

Luterana do Brasil (ULBRA), 

de Canoas – RS. Também foi 

Secretário-Executivo do 

Supremo Concílio da Igreja 

Presbiteriana do Brasil de 

2002 a 2014, Presidente 

Relator da Comissão de 

Relações Inter Eclesiásticas da 

da mesma denominação e 

durante o mesmo período. É 

fundador e Presidente da 

Fraternidade Latino-

Americana de Igrejas 

Reformadas e fundador da 

Fraternidade Mundial de 

Igrejas Reformadas 

 

           

Jhean Almeida é pastor-

auxiliar na Igreja Batista 

Profética em Santa Luzia - 

MG, professor do Seminário 

Teológico Kyrios e editor-

adjunto da Revista Fé Cristã. 

Casado com Tamiris Almeida e 

pai de Valentina Almeida.  



Edição Nº 7 | página 31  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



Revista Fé Cristã 

inguém quer sofrer. Se 

por um minuto 

tivéssemos poder 

ilimitado para afastar de nós 

toda a possibilidade de dor, 

não pensaríamos duas vezes. 

Mas, assim que o fizéssemos, 

instantaneamente seríamos 

retirados do mundo, ou do 

mundo que conhecemos, e 

retrocederíamos a um estágio 

quase que embrionário.  

Na atual conformação da 

realidade, num mundo que não 

é o ideal, a anulação do 

sofrimento não é diferente de 

uma anulação de toda a 

possibilidade de 

desenvolvimento físico e 

psicológico. Sem pressões 

ambientais, nossa 

musculatura e nossa ossatura 

seriam muito mais frágeis. Sem 

pressões e frustrações 

existenciais, que abrem feridas 

em nossa psiquê, seríamos 

criancinhas no corpo de 

adultos. Sem sofrimento físico 

e psicológico, nos veríamos 

como a imagem e semelhança 

daqueles anjinhos flutuantes e 

gordos, esbanjando 

ingenuidade e sempre acima do 

chão. O problema é que isso, 

mesmo se fosse possível, não 

funcionaria no cenário da 

humana vida natural e social. 

Não nascemos fartos, mas nus 

e aterrorizados, e a miséria 

material e o terror são os 

primeiros fatos que se nos 

apresentam. E, nascidos de um 

trauma, da saída do calor 

uterino, frágeis como 

mamíferos prematuros, de 

imediato somos inseridos na 

complexidade de um mundo de 

leis naturais e de normas 

morais e sociais, que nos 

bloqueiam, nos frustram, nos 

moldam. 

A “plenitude” da vida pré-

natal, quando estamos sob a 

guarda ininterrupta do corpo e 

do afeto da mãe, nos suprindo 

e aquecendo o tempo inteiro, é 

de pronto distinguida do susto 

do nascimento, quando temos 

que respirar pela primeira vez. 

A condição pré-natal é tão 

paradisíaca, que a sua imagem 

edênica jamais sai de nossa 

psiquê, jamais abandona a sua 

posição nas raízes mais 

profundas de nosso ser, que 

sempre quererá voltar ao 

Paraíso, reencontrar a 

condição despreocupada e sem 

compromissos da 

inconsciência.  

Essa busca pelo regresso ao 

Éden procurará se atualizar na 

relação simbiótica entre a mãe 

e o bebê nos primeiros meses 

após o nascimento. Ali, no colo 

materno, amamentando-se, o 

bebê revive algo da plenitude 

que há pouco experimentava 

integralmente e da qual tomou 

“conhecimento” quando foi 

dela umbilicalmente cortado. 

Por isso, a figura da mãe é 

também a primeira imagem do 

mundo que a criança formará: 

um mundo onde ela, a criança, 

é a protagonista e no qual todo 

o resto não passa de uma 

extensão da sua vontade. Essa 

sensação de onipotência e de 

protagonismo, típica de uma 

vida psíquica ainda pouco 

diferenciada, dada a pouca 

exposição a uma variedade de 

experiências na realidade, é 

descrita como uma inflação: 

“para a criança, é natural se ver 

como muito maior do que é, e a 

sensação que tem a respeito de si, 

quando não alterada pelas 

circunstâncias e mantida 

antinaturalmente até a 

maturidade física, dará nas 

megalomanias de quem se 

percebe como divino. Esse self 

inflado fica bem nítido na forma 

do desenho infantil, que 

reproduz pessoas com um corpo 

circular, uma expressão 

simbólica da totalidade” 

(EDINGER, 2020). 

Há um mito grego que diz que 

os primeiros homens, feitos de 

uma unidade perfeita e 

grandes como os deuses, 

tinham corpos circulares. 

Esses homens, ao descobrirem 

os deuses olimpianos, se 

organizaram para assaltar os 

céus e destroná-los. Isso não é 

tão diferente da história da 

Torre de Babel, na unitária 

humanidade auroral do Pós-

Dilúvio.  

Mas a vida não é perfeita. 

Além do próprio trauma do 

nascimento, o modo como o 

bebê é manipulado pela mãe, 

que direciona sua cabeça para 

o peito, e os momentos nos 

quais a mãe não está presente 

e não pode nutri-lo, são 

também pequenos traumas. 

Um trauma, em termos 

psicológicos, é uma 

contradição entre o evento e a 

estrutura da psiquê, de modo 

que esta não tem meios 

imediatos de assimilar aquele. 

N 



Edição Nº 7 | página 33  
 

Pequenos traumas, contudo, 

não são insuperáveis pela 

psiquê: um curto momento de 

fome seguido da amamentação 

será introduzido na psiquê 

como uma instrução sobre a 

vida - o bebê não é, na 

realidade, onipotente, e precisa 

se desenvolver e obter maior 

autonomia para não depender 

tão absolutamente do arbítrio 

externo. Dores físicas causadas 

por tombos, ou mesmo dores 

que emergem do 

desenvolvimento natural do 

organismo, como o 

crescimento dos dentes, 

também servirão de matéria-

prima para a mente melhor 

entender o mundo e a si 

mesma. Em diversas ocasiões, 

esse entendimento é mais bem 

expressado com imagens, que a 

criança encontrará fartamente 

nos contos de fadas. Junto às 

dores gengivais, prelúdio da 

vinda dos dentes, cresce o 

interesse pelo Lobo Mau, com 

sua bocarra cheia de dentes e 

sua fome sem fim (DURAND, 

2012).  

Em resumo: todo o 

desenvolvimento físico e 

psicológico do homem depende 

de níveis baixos e moderados 

de sofrimento, de dores que, 

abatidas sobre o corpo ou na 

mente, levarão a uma 

reconfiguração da 

autoimagem e da própria 

estrutura mental, ambas 

atualizadas para uma melhor 

adequação ao mundo e suas 

demandas.  

Espera-se que o homem 

adulto, maduro, seja portador 

de uma estrutura mental 

adequada à sua força física e às 

suas capacidades, estando 

habilitado a canalizar sua 

potência física e mental para a 

realização de tarefas 

socialmente úteis e 

pessoalmente satisfatórias. 

Nada mais perigoso do que 

jovens que, já tendo a força 

física de um corpo adulto, 

estão com suas mentes 

aprisionadas na infância, pois 

são eles que reagem com maior 

violência às proibições que lhes 

são impostas pela família ou 

pela sociedade, além de 

tenderem à inconsequência em 

seus atos, com o ônus de sua 

maior capacidade destrutiva 

(CAMPBELL, 2014). 

Ao longo de toda a história 

humana, a adequação entre o 

corpo e a psiquê foi uma das 

atribuições da cultura, da 

comunidade. Há alguns 

momentos da vida que são 

mais decisivos, onde a 

transição entre uma etapa e 

outra precisa ser definida 

melhor e bem assegurada. Os 

ritos de passagem das 

comunidades tradicionais são 

um exemplo clássico: 

adolescentes ainda 

infantilizados, mas com 

capacidade física para o 

exercício de atividades 

benéficas para o grupo, eram 

retirados do mundo caseiro das 

mulheres e levados ao círculo 

masculino da caça e da guerra, 

onde passavam por algum tipo 

de terror físico e/ou 

psicológico, capaz de dissolver 

a estrutura mental infantil e 

deixar o jovem predisposto a 

receber uma nova estrutura, 

que vinha por meio de mitos 

secretos e restritos aos homens, 

portadores de um conteúdo 

simbólico adequado para dar 

significado para a vida adulta 

e incentivo para o bom uso do 

corpo e das capacidades 

mentais nas novas tarefas. Em 

tempos mais recentes, outros 

ritos foram considerados 

iniciáticos, como a 

participação do menino em um 

esporte de contato físico e o seu 

primeiro dente ou braço 

quebrado em jogo, um 

acampamento, uma caçada… 

sempre acompanhado de 

algum mentor masculino mais 

velho e mais experiente, capaz 

de validar a transição e afirmar 

as qualidades do rapaz. 

Em nossos dias, contudo, não 

existem mais mecanismos 

rituais socialmente válidos e 

compartilhados para essa 

introdução de adolescentes na 

vida adulta, não há mais o 

ancião à espreita, esperando o 

jovem estar maduro para 

receber bons conselhos sobre 

como é ser e viver a 

masculinidade adulta. No 

espectro feminino, a ausência 

de anciãs conselheiras e 

virtuosas para ensinar as 

meninas e aconselhá-las cobra 

um preço semelhante: estamos 

vendo gerações subsequentes 

entrando na vida adulta sem 

saber o que fazer, como fazer, 

por qual motivo fazer, e sem 

uma ruptura adequada com a 

mentalidade, os desejos e as 

demandas psicológicas 

infantis. Por isso 

presenciamos,    além    de    um   



Revista Fé Cristã 

  



Edição Nº 7 | página 35  
 

crescimento vertiginoso nas 

psicopatologias, um aumento 

geral de adultos sedentos por 

entretenimentos que outrora 

eram restritos ao universo das 

crianças, como os super-heróis 

e os videogames, e temos que 

assistir a “pessoas grandes” 

com um emocional bastante 

superficial e fragilizado, sem 

boas reservas de capital 

psicológico, matriz da boa 

paciência, da tolerância à 

frustração, do foco, da 

capacidade de lidar com as 

complexidades do mundo real. 

Temos personalidades 

inchadas, sedentas pelo 

paraíso infantil e sempre em 

busca por reproduzi-lo através 

de fantasias diversas e da 

construção de um mundo 

artificialmente seguro, cercado 

de recursos para afastar o tédio 

e hiperestimular a mente. Em 

suma: pessoas que foram 

excessivamente poupadas do 

sofrimento por pais assustados 

e por instituições 

superprotetoras, não sabem 

como lidar com o sofrimento e 

querem afastá-lo a todo o 

custo - e esse custo envolve sua 

própria saúde mental. 

O psicólogo norte-americano 

Martin Seligman (2004) 

observou que jovens movidos a 

atividades prazerosas 

(atividades cuja finalidade é o 

prazer, o estímulo mais 

imediato possível), são 

também os jovens que 

apresentam maior incidência 

de distúrbios psicológicos, 

como ansiedade e depressão, e 

são, em geral, menos 

satisfeitos, considerando a si 

mesmos mais infelizes. Esses 

jovens, chamados de “jovens 

de shopping center”, não 

possuem em sua rotina 

compromissos e atividades 

complexas o suficiente para 

que a sua musculatura moral e 

psicológica seja bem 

exercitada e, portanto, 

acabam sendo menos bem-

sucedidos em suas vidas 

familiar, profissional e 

acadêmica, visto não 

possuírem quantidades 

adequadas de recursos 

cognitivos para estudos 

vestibulares, para crescimento 

profissional e para a 

manutenção de relações 

familiares ricas e no longo 

prazo. Em oposição a esses, 

temos os jovens que foram 

identificados como envolvidos 

em atividades gratificadoras 

(atividades mais complexas e 

que são procuradas justamente 

pelo desafio). Esses jovens, 

melhor engajados nas 

demandas domésticas da 

família, em projetos na 

comunidade onde residem, em 

algum esporte ou jogo, são 

também aqueles que 

apresentam uma melhor saúde 

mental e que se afirmam mais 

felizes e satisfeitos. Tais 

jovens, cujas faculdades 

mentais são estimuladas pelas 

demandas das atividades nas 

quais estão inseridos, tendem a 

uma vida mais satisfatória em 

todos os aspectos (familiar, 

profissional e acadêmico), pois 

têm maiores reservas para 

suportar provas difíceis e 

superar barreiras desafiadoras. 

Ou seja: acostumados a uma 

dose diária de pequenos 

sofrimentos, que tomam como 

estímulos e não como motivos 

para desistir, acabam mais 

felizes e, por serem mais 

competentes, veem-se com 

mais otimismo. 

Jonathan Haidt (2018), 

psicólogo estadunidense, 

observou como o uso dos 

smartphones desde a primeira 

infância tem adoecido uma 

geração inteira de 

adolescentes, viciados em 

estímulos constantes, como os 

que têm no celular, e criado 

uma legião de pessoas ansiosas, 

depressivas e portadoras de 

toda a qualidade de 

psicopatologias. Soma-se ao 

uso irrestrito dos celulares a 

influência de uma sociedade 

superprotetora, onde situações 

psicológica e fisicamente mais 

intensas, como aquelas que 

possibilitam os ritos de 

passagem, não podem 

acontecer. Pais ansiosos e 

incapazes de lidar com o menor 

nível de sofrimento em seus 

filhos, por terem sido eles 

mesmos privados de 

quantidades saudáveis e 

necessárias de sofrimento, e 

instituições obcecadas pela 

evitação de todo o tipo de dor, 

têm feito de nossos jovens e 

adolescentes pessoas 

altamente vulneráveis e 

incapazes de administrar com 

maestria as demandas da vida 

real. De certas filosofias que 

permeiam a educação primária 

e secundária, que não 

permitem testes difíceis, 

punições brandas e nem 

reprovações, até um ensino 

superior cada vez mais 



Revista Fé Cristã 

ocupado em assegurar 

conforto físico e psicológico 

para os universitários, estamos 

criando pessoas incompatíveis 

e inadaptadas ao mundo que 

conhecemos e no qual devemos 

viver. Essas pessoas, que são 

tolhidas do amadurecimento 

pela reação autônoma ao 

sofrimento natural, não 

conseguem se individualizar o 

suficiente e, cheias de ilusões e 

de expectativas fantásticas e 

infantis a respeito do que a 

sociedade lhes deve fornecer, 

certamente estão se frustrando 

terrivelmente quando pessoas 

anônimas, nas ruas e em seus 

locais de trabalho, lhes negam 

seus caprichos. E certamente 

sofrerão muito mais do que 

jamais poderiam ter sofrido 

antes, no ambiente seguro de 

seus lares e escolas, quando 

perceberem que não possuem 

recursos psicológicos para 

desempenhar com confiança e 

vigor suas demandas em casa, 

no trabalho, na igreja e na vida 

acadêmica. O fato é que é uma 

tremenda e desonesta mentira 

fazer as crianças e os jovens se 

pensarem como muito 

especiais e transformadores do 

mundo, ou como merecedores 

de tudo o que querem ou 

sonham, pois, a realidade é que 

o mundo nunca mudou para se 

adaptar a ninguém - são as 

pessoas que devem mudar para 

melhor estar no mundo, 

mesmo quando sabem que não 

são do mundo. 

Bibliografia 

CAMPBELL, Joseph. O Poder do 
Mito (São Paulo: Palas Athena, 1990). 

DURAND, Gilbert. As Estruturas 
Antropológicas do Imaginário (São 
Paulo: Martins Fontes, 2012). 

EDINGER, Edward. Ego e Arquétipo 
(São Paulo: Cultrix, 2020). 

HAIDT, Jonathan; LUKIANOFF, 
Greg. The Coddling of the American 
Mind: How Good Intentions and Bad 
Ideas Are Setting Up a Generation 
for Failure (Nova Iorque: Penguin 
Books, 2018). 

SELIGMAN, Martin. Felicidade 
Autêntica (Rio de Janeiro: Objetiva, 
2004). 

 

           

Natanael Pedro Castoldi é 

psicólogo clínico graduado 

pela Universidade do Vale do 

Taquari – UNIVATES. Possui 

formação teológica básica pelo 

Projeto ATOS, Janz Team 

Gramado, onde compõe a 

assembleia da missão do 

TeachBeyond Brasil. Tem 

experiência em pesquisa nas 

áreas de Ensino e 

Aprendizagem pela 

UNIVATES, na qual tem 

atuado como monitor de 

alunos com necessidades 

especiais. Serve no ministério 

de jovens da igreja 

Comunidade Cristã de 

Encantado, em Encantado - 

RS. Casado com Gabrielle.

  



Edição Nº 7 | página 37  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

á uma convicção basilar à fé cristã que, quando 

pensada profundamente, percebemos que é o 

único porto seguro existente no mundo: Deus age 

e fala. Sabemos que Deus age porque Ele falou, isto é, Deus 

agiu através de uma revelação verbal, decidindo gravar Suas 

palavras, onde se pode encontrar, em meio a agonia e ao 

caos epistemológico deste mundo caído, a Verdade. Se Deus 

não falasse, o conhecimento seria impossível, a sabedoria 

inexistente e a verdade desconhecida. No entanto, Deus 

falou e fala. 

A revelação verbal, sendo um conjunto de proposições 

válidas, verdadeiras e sagradas, compõe o que chamamos 

Cânon. Então, ao longo da história tanto da Igreja da 

antiga aliança – Israel -, como a partir da Igreja primitiva,  

H 



Deus levantou um conjunto de 

arautos comprometidos em 

anunciar as palavras do Cânon 

sagrado, ou da Bíblia Sagrada 

aos eleitos de todas as 

gerações, a fim de guiá-los 

(Salmos 119:105). 

No Antigo Testamento, Noé 

foi chamado de pregador da 

justiça (2 Pedro 2:5) e Abraão 

de profeta (Gênesis 20:7). No 

período em que a Lei foi 

entregue os sacerdotes, estes 

foram estabelecidos como seus 

pregadores (Levítico 10:11); 

Deuteronômio registra as 

pregações de Moisés à Israel. A 

pregação também estava na 

boca dos anciãos – sábios - 

(Jeremias 18:18) e dos profetas 

(Êxodo 4:14-17). 

No Novo Testamento, por sua 

vez, a pregação tem relevância 

singular: os judeus a tinham 

aprimorado desde o Exílio 

babilônico, onde passaram a se 

reunir em sinagogas para 

recitarem o shema – “Ouve, 

Israel, o Senhor nosso Deus é o 

único Senhor...” -, a orar em 

público e individualmente, a 

ler uma parte das Escritura, e 

isto era seguido da homilia ou 

explicação da passagem lida 

(Lucas 4:16-22). 

Há ainda a questão do que é a 

característica mais distintiva 

nos cultos do Antigo 

Testamento e Novo 

Testamento, pois, na Antiga 

Aliança, embora a pregação 

 
7 Anglada, Paulo. Introdução à 
pregação reformada, uma 
investigação histórica sobre o 

tivesse um importante papel, 

os sacrifícios eram mais 

importantes; já no Novo 

Testamento, com Cristo tendo 

cumprido em si toda a 

cerimônia sacrificial, para 

Quem as figuras apontavam, a 

pregação ganha destaque 

primordial. 

Já não há dúvidas quanto ao 

papel e importância da 

pregação ao longo da história 

da igreja, como diz Paulo 

Anglada:  

“Deus nunca deixou seu povo 

sem classes especiais de pessoas 

às quais competia o ensino e 

proclamação da Sua vontade 

com relação ao que o povo 

deveria crer e fazer para viver, 

servir e cultuá-lo de modo que 

Lhe agradasse.”7 

A pregação influencia. Quando 

verdadeira, traz vida (1 

Coríntios 2:4); quando falsa, 

conduz à morte (2 Pedro 2:1). 

Portanto, visto que a pregação 

tem essa importância e poder, 

é natural percebermos que o 

neopentecostalismo, com toda 

a sua problemática, está 

amalgamado com um perfil 

específico de pregação, a 

popularmente chamada de 

triunfalista. 

É importante ressaltar que o 

termo pode ser enganoso, 

porque o Evangelho é boas-

novas, mensagem de triunfo. 

Cristo ressuscitou! Cristo cura! 

modelo Bíblico-reformado de 
pregação (Knox) Pág. 22. 
8 Alencar, Glauber. Aspectos da 
cultura pentecostal brasileira 

Cristo salva! Cristo liberta! O 

triunfo pertence ao 

Evangelho, ao ponto de Paulo 

nos classificar como “mais que 

vencedores”, (Romanos 8:37). 

À guisa disso, triunfalismo é 

um termo incorreto para 

classificar a pregação 

neopentecostal. Antes, 

deveríamos chamá-la de 

pregação da ruína, do fracasso, 

da morte, do inferno. Todavia, 

como o termo popularizou-se 

assim, em termos didáticos, 

assumiremos por pregação 

triunfalista a pregação 

neopentecostal, apesar da 

observação feita. 

O neopentecostalismo é uma 

variação do movimento 

pentecostal, sua chamada 

terceira onda. Essa 

proximidade leva a algumas 

semelhanças, pois, assim como 

o pentecostalismo se distingue 

das igrejas tradicionais pela 

ênfase nas curas, segunda 

bênção, poder sobrenatural, o 

neopentecostalismo se 

distingue por estreitar demais 

a ênfase na prosperidade, 

somando isso a novas 

abordagens e métodos, e um 

conteúdo diferente na 

pregação: o triunfalismo.8 

A pregação triunfalista é 

imbuída de uma ideologia 

específica, importada do 

conceito de American Dream -

o sonho americano -. O  

(Mackenzie, 2015). Disponível em: 
http://tede.mackenzie.br/jspui/bitstr
eam/tede/2820/5/Glauber%20 
Rodrigues%20de%20Alencar.pdf 



Edição Nº 7 | página 39  
 

“evangelho da prosperidade 

foi constituído pela deificação 

e ritualização do American 

Dream [...] ambos 

compartilham uma 

antropologia inabalável, 

fortalecida através de traços 

que levam à ação, urgência, 

um senso de ser escolhido, e um 

desejo de tomar as rédeas da 

vida.”9 

A pregação, nessa linha, é o 

meio de expor associações do 

milagre, conquista, triunfo por 

meio de ações financeiras, 

sejam elas diretas, na 

aquisição de objetos que 

supostamente ajudam a 

conquistar o alvo desejado, 

seja um óleo, uma chave, uma 

vassoura ou qualquer coisa que 

representa um veículo de 

conquista, ou indiretas.  

A pregação é importante para 

criar essas associações, um 

imaginário de conquista não 

sob a égide da fé, na confiança 

no “firme fundamento das 

coisas que se esperam, e a prova 

das coisas que não se veem” 

(Hebreus 11.1), antes, é por 

meio de coisas visíveis que se 

espera algo de Deus. 

 

 

 

           

Dilson de Assis Batista 
Neto, ou Dilson Neto, é pastor 

auxiliar na Assembleia de 

Deus em Belém-PA, no templo 

Vileta. Formado em teologia 

pelo SETAD e bacharelando 

em Engenharia Elétrica pela 

UFPA, tem 27 anos, e é casado 

com Kathleen P. M. Batista. 

Pai de Heitor. 

  

 
9 Ibid, pág. 25. 



Revista Fé Cristã 

   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

rande parte dos 

púlpitos brasileiros 

ainda mantém certos 

tipos de pregações e ensinos 

destoantes das Escrituras, e 

muitos destes ensinos estão 

trasvestidos de piedade e 

benevolência, se apossando de 

uma capa enganadora, 

utilizando de falácias e boa 

retórica que, a princípio, 

convence os indoutos, mas com 

o objetivo final de os manter 

presos em uma cosmovisão 

destrutiva. 

A corrente denominada 

Teologia da Prosperidade, tema 

dessa edição, ou Teologia da 

confissão positiva, teve sua 

origem em solo norte-

americano, e foi grandemente 

difundida aqui no Brasil a 

partir dos anos 70, tendo seu 

principal precursor o Bispo 

Edir Macedo. Infelizmente, os 

ensinos desta linha ganharam 

muitos adeptos, fazendo com 

que a chamada “terceira onda 

do pentecostalismo” se 

estabelecesse de vez por aqui.  

Os ensinos desta teologia 

geraram, desde então, alguns 

questionamentos:  

 

G 



Edição Nº 7 | página 41  
 

é possível que determinados 

textos bíblicos realmente 

ensinem que há a possibilidade 

de se crescer financeiramente 

através da prática dos dízimos, 

oferta e votos? É possível que, 

através de uma fé ativa, a vida 

financeira do indivíduo 

alcance patamares altíssimos? 

Um dos pontos perigosos e 

maléficos do ensino da 

Teologia da Prosperidade é 

que o fiel é encorajado a usar 

Deus para qualquer coisa que 

deseje alcançar. Suas 

confissões, especialmente os 

favores que exige de Deus, 

devem ser afirmados e 

decretados positivamente e 

sem qualquer dúvida de que 

vão acontecer. Então, Deus 

ficará com a responsabilidade 

de responder a tal pedido. Um 

ponto muito divulgado pelos 

representantes desta teologia é 

a ênfase exacerbada no ganho 

de riquezas. Para estes, o 

crente deve desfrutar de bens 

materiais, boa saúde e ser 

muito próspero, pois esta é a 

vontade de Deus para seus 

filhos. 

Em grande contraste à esta 

ênfase da Palavra da Fé em 

ganhar dinheiro e ter muitas 

posses nessa vida, Jesus disse: 

“Não ajunteis tesouros na terra, 

onde a troca e a ferrugem tudo 

consomem, e onde os ladrões 

minam e roubam” (Mateus 

6:19). A contradição 

irreconciliável entre o ensino 

do evangelho da prosperidade 

e o Evangelho de nosso Senhor 

Jesus Cristo é resumida pelas 

palavras de Jesus em Mateus 

6:24: “Ninguém pode servir a 

dois senhores; pois odiara a um 

e amara o outro, ou se dedicará a 

um e desprezará o outro. Vocês 

não poder servir a Deus e a 

Mamom (Riquezas)”. 

Dito isso, quero pontuar aqui a 

proposta deste texto: nessa 

onda, algumas [ou muitas] 

igrejas pentecostais criaram 

uma “falácia da falácia”, se 

assim posso dizer, usando um 

discurso de aversão a tal 

teologia, mas, na prática, 

adotando os mesmos 

pressupostos. Isso tudo pode 

ser resumido na seguinte frase: 

“Eu não prego teologia da 

prosperidade, eu prego 

prosperidade bíblica”.  

O discurso é muito promissor e 

envolvente, cativando aqueles 

que já criaram uma aversão à 

etimologia da expressão 

teologia da prosperidade, 

fazendo-os crer que o ambiente 

pentecostal que adota esses 

termos, estão de acordo com a 

Sã doutrina. Entretanto, uma 

análise dos métodos, práticas e 

ensinos usados por essa tal 

“prosperidade bíblica” 

culmina nos mesmos pontos 

apresentados pela Teologia da 

prosperidade. E quais seriam 

eles?  

1) uso de textos bíblicos 

picotados de seus respectivos 

contextos.  

2) ênfase em dinheiro, usando 

atrativos que, no fim, sugerem 

uma troca de favores com 

Deus.  

3) alusão à certas situações na 

vida do crente que, 

supostamente, estariam 

precisando de libertação - no 

nosso caso, a vida financeira. 

A conclusão destes é o mesmo 

da dita Teologia da 

Prosperidade: fazer uma 

parceria com Deus em seus 

negócios. Mas, o que a Bíblia 

realmente ensina sobre 

riquezas? Qual caminho 

seguir? 

Sim, a Bíblia fala de 

prosperidade, dinâmicas e 

riquezas. No Antigo 

Testamento, temos mais de 

quinhentos versículos que 

falam especificamente sobre 

dinheiro. O próprio Jesus falou 

sobre dinheiro e riquezas 

durante seu ministério. 

Todavia, a maneira com que a 

Bíblia faz esta análise final é 

esta: mostrando que tais 

riquezas podem levar o homem 

à ruína, condenando quem 

deseja ardentemente se tornar 

rico e, assim, evidenciando o 

perigo da avareza e o amor ao 

dinheiro. 

Há um ponto de equilíbrio? 

Quando alguém é CONTRA a 

Teologia da Prosperidade, não 

quer dizer que seja a FAVOR 

de uma teologia da miséria.  

A questão crucial é que o 

relacionamento com Deus não 

é medido pelas aquisições ou 

perdas na vida. O que o 

evangelho sempre propôs foi o 

contentamento – a satisfação  



Revista Fé Cristã 

em Cristo, sem depender de 

oscilações exteriores. 

Deus é abençoador sim, mas 

perverter textos bíblicos para 

fazer dele um fantoche, ou um 

gênio da lâmpada que tem a 

obrigação de atender desejos 

egoístas é blasfemar de sua 

pessoa. 

A eficácia da mensagem da 

cruz não é definida por 

riquezas ou pobreza, saúde ou 

doença, e sim pela 

reconciliação em Cristo. 

Quando eu tiro isso da 

mensagem, eu reduzo o 

Evangelho. A fé em Cristo não 

é baseada em oscilações nesta 

vida, mas sim em seu caráter 

imutável. Portanto, a paz que 

Ele proporciona em meio a 

tudo isso, excede todo o nosso 

conhecimento, entendimento. 

Nem todos vão prosperar, nem 

todos serão curados, nem todos 

terão alívio de suas depressões 

e indagações. Porém, todos os 

que crerem em Cristo serão 

reconciliados com Deus, terão 

paz e serão satisfeitos Nele por 

toda eternidade. 

Sendo assim, os que estão 

contentes em Cristo, 

dificilmente ficarão frustrados. 

Pois, nada e ninguém tem o 

poder de nos separar do amor 

de Deus. 

          
Alisson Bruno é um pensador 

cristão, escritor e blogueiro. É 

presbítero na Igreja 

Assembleia de Deus - Nova 

Serrana - MG. Formando em 

Capelania cristã pela 

UCEBRAS, Bacharel em 

Teologia pelo Instituto 

Metodista Izabela Hendrix e 

médio pelo Seminário Batista 

Livre. Atua e é idealizador de 

vários projetos teológicos nas 

mídias sociais. Casado com 

Juliana Avelino e pai de 

Benício Lucas. 

  



Edição Nº 7 | página 43  
 

 



Império Romano foi, 

sem dúvidas, um dos 

impérios mais mistos e 

ricos, que conseguiu durar 

dando relativa liberdade aos 

que viviam sob seu poder. A 

Cidade de Roma, segundo 

Philip Schaff, era  

“o mundo em miniatura, ‘orbis 

in urbe’ [mundo na cidade]. 

Roma conquistou todo tipo de 

nacionalidade do mundo 

civilizado, trazendo sua 

população de leste a oeste, do 

norte e do sul. Todas as línguas, 

religiões e costumes [...] tinham 

uma casa lá.”10  

Se trocarmos Roma por 

“Estados Unidos” não haverá 

muita diferença. Em um 

sentido, os EUA têm sido a 

Roma moderna. Grande, 

dividida, mas com um único 

nome e uma paz 

aparentemente inabalável. Tal 

como Roma, as preocupações 

são internas, pois o conflito 

externo parece ser rotina, 

protocolo; o país, por dentro, 

parece desabar as estruturas 

que foram construídas para 

impedirem os piores ditadores 

de tocarem no cetro do 

governo político. 

Roma tentou se recuperar por 

meios econômicos (ao seu 

modo, na época) e, 

eventualmente, até mesmo 

conseguiu e voltou tão forte 

quanto antes (Apocalipse 

13.3). As reformas, entretanto, 

passaram da tentativa de 

 
10 SCHAFF, Philip. History of the 
Christian Church & Ecclesiastical 

voltar a adorar os antigos 

deuses ou, pelo menos, de 

manter o império tão pacífico 

quanto possível, para a 

perseguição contra os cristãos. 

Afinal, tendo o império lutado 

contra as crises pela economia, 

pela reforma política e pela 

busca aos deuses, e nada tendo 

resolvido, o único elemento 

que ainda não havia sido 

tratado era o Cristianismo - 

essa era a forma de pensar de 

cada imperador, que via no 

Cristianismo o último 

sacrifício para a purificação do 

Império. Para Roma, a 

remissão viria pelo sangue dos 

mártires, caso o sangue dos 

animais não resolvesse. 

EUA e Roma, conquanto 

distantes cronologicamente, 

não estão longe um do outro 

em sua fase histórica. As 

questões sociais, “raciais”, 

identitárias e religiosas 

racharam a estrutura do país, 

tornando ele uma espécie de 

império de culturas distintas 

com um único governante. 

Nisso, o caos existente pede 

um agente, não só para 

explicar sua existência, mas 

também para receber a culpa 

por ele [ainda que tal conflito 

esteja presente antes deste 

agente vir à existência]. 

Disso, surge a necessidade de 

um messias, alguém que 

restaure a ordem e consiga, em 

si mesmo, ser nada e tudo ao 

mesmo tempo, ser negro, 

History. Pág. 392. Edição Kindle. 
Tradução minha. 

mulher, não mulher, ateu e 

crente no poder do universo.  

Por outro lado, nem todo 

paralelo entre os EUA e Roma 

é justo, pois Roma, em seu 

poder misto, caiu para dar 

lugar ao poder do cetro cristão; 

já os EUA percorreram o 

caminho contrário, indo do 

governo cristão para uma 

divisão romana. Os romanos 

perderam a fé no poder político 

pela fé em Cristo, a América 

perdeu a fé em Cristo e, por 

isso, procura um messias 

político. E cada lado tem o seu 

próprio messias, pelas suas 

peculiaridades. Se os 

conservadores modernos 

apresentam Trump - “o último 

pilar do Ocidente”, a esquerda, 

menos exigente por natureza, 

aceita Biden, como seu 

suficiente salvador que, com 

uma vice-presidente “mulher”, 

“negra” e “asiática”, tem nas 

mãos o poder de unir os EUA, 

desde que expulse todo o poder 

opressor que lá tem, 

supostamente, residido. 

Alguém que tenha a santidade 

secular, com um pragmático 

interesse pelas causas dos mais 

fracos é o messias que uma 

nação dividida como os EUA 

pede. A perda do Cristo, para o 

povo da América, pede a vinda 

de outro, e este parece ser 

personificado em Biden. 

 

 

O 



Edição Nº 7 | página 45  
 

O unificador do caos e a Pax 

American 

Biden passou, pelo menos para 

nós brasileiros, quase 

despercebido durante o 

governo Obama. Foi ofuscado 

pelo fato de o homem “mais 

poderoso do mundo” ter sido 

negro. Talvez, a maioria 

sequer ficou sabendo que ele 

foi vice de Obama (ele tinha 

vice?), devido ao 

protagonismo deste nas 

mídias. Obama havia 

conseguido ser amado até por 

muitos que se diziam 

conservadores. Essa evidência 

do presidente apagou o vice, 

mas, agora, justamente o que o 

apagou no passado tem servido 

como parte de seu currículo. 

Ignorando o problema sobre se 

Biden ganhou ou não 

realmente as eleições, o fato é 

que agora ele está investido do 

poder presidencial. E, com esse 

poder, seu discurso traz a 

promessa de paz, amor, 

recepção e cuidado. Biden é o 

messias que pode atuar contra 

o caos levantado por Trump, o 

agente do caos imediato, e 

pode atenuar “o poder 

opressor do Cristianismo”. 

É importante analisar o 

discurso de Biden e a 

característica do seu 

esquerdismo americano. O 

esquerdismo que veio da 

Europa   e   da   Rússia   é   mais  

 
11 MORECRAFT III, Joseph. Com 
Liberdade e Justiça para Todos: 
Política Cristã Simplificada (1. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

violento, é uma busca explícita 

da divisão entre empregados e 

empregadores. O esquerdismo 

americanizado, por outro lado, 

propaga   a   ideia   de   unidade, 

prometendo união entre todos 

os grupos minoritários. O 

esquerdismo não americano 

buscava a vitória de um grupo 

majoritário – os trabalhadores, 

que, em comparação aos 

empregadores, estavam em 

maioria. Já o discurso 

antiarmamento, repetido à 

uma pelos democratas, 

evidencia mais como eles 

lutam por uma pax american: 

as armas matam, e isso é 

preocupante. Para um 

comunista, na Rússia, isso era 

justamente o que dava à arma 

a sua utilidade e era o motivo 

mais que suficiente para se  

Edição. Brasília: Editora 
Monergismo, 2016). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

armar os trabalhadores. 

Talvez, é por causa da 

influência do Cristianismo que 

os norte-americanos não 

consigam ser tão 

explicitamente sanguinários. 

Mas, a questão é ainda mais 

profunda.          Dentro          do 

Cristianismo, o Governo tem o 

papel de preservador. É dado 

algo ao Estado que existe em si 

e por si, e que o Estado tem o 

dever de proteger.11 Caso não o 

possa fazer, tem o dever de 

retribuir (Romanos 13:1-7). 

Para Biden, o Estado tem 

poder redentivo: ele 

reestrutura relações 

(antirracismo), guia para a 

verdade (a ciência), salva vidas 

(luta contra doenças) e garante 

o futuro do mundo (por meio 

da purificação da natureza). 

Todas essas atribuições são de 



Revista Fé Cristã 

um messias ou estão divididas 

entre as instituições de Deus. 

Biden prometeu unificar o país 

e, eventualmente, o resultado 

pode parecer bom. Afinal, o 

“racismo” parece ser um 

problema real, a ciência 

precisa ser utilizada, 

precisamos lutar contra 

doenças e a natureza precisa 

ser preservada. São coisas que 

todo o mundo concorda, 

mesmo crentes - não há por 

que o país se dividir neste 

ponto. A unidade parece clara 

visto que são questões que 

crentes e descrentes 

concordam. Seria melhor do 

que o Cristianismo. Religião 

sempre causou divisões, e há 

muitos pormenores que 

manteriam o país dividido. Por 

que não apelar para algo mais 

básico, ou mesmo instintivo? 

Preservar a vida por meio do 

instinto pode ser melhor do 

que depender de muitos 

questionamentos e gastar 

tanto tempo ensinando 

verdades absolutas que 

podem, no fim, serem elas 

mesmas motivo de divisão... 

Eliminando o Cristianismo do 

meio público, a América do 

Norte seguiria para um 

período de paz. Paz para o 

povo americano. Paz para as 

relações humanitárias. Paz 

pela verdade científica. Paz 

para o mundo. 

 

 

A bonança sobre a 

superfície e a luta contra o 

Cristianismo 

Mas, o que se parece com a paz 

pode servir apenas para 

algumas pessoas. Se Roma só 

podia ter paz se eliminasse o 

Cristianismo, que, nas 

palavras de Tácito, cometia 

“ódio contra a raça humana”, 

não seria o caso de a Nova 

Roma precisar de um inimigo 

religioso? 

Primeiro, seria importante 

entender algo sobre o 

Cristianismo e a política: a 

disputa política nos EUA não 

dividiu os cristãos entre 

“esquerda” e “direita”, ou 

entre “Democratas” e 

“Republicanos”, ou qualquer 

que seja o espectro. A divisão 

nasce antes da política. Cada 

indivíduo tem uma resposta 

para os problemas e males 

sociais. Cada indivíduo tem 

uma idéia sobre o que causa 

esses males. Quando surge um 

partido político e um cristão 

toma posição contra ele ou, a 

partir dele, contra outro 

partido, ele não está dividindo 

a “Igreja”, mas está expondo 

uma divisão que já existe, e 

que não está clara, apenas. 

Pode-se ignorar os rótulos 

políticos e as pessoas 

continuarão divididas em 

como resolver os problemas e a 

quem culpar. Por esta razão, a 

divisão americana já é uma 

divisão religiosa. 

Nenhum crente que era contra 

os imperadores romanos em 

sua época poderia dizer que 

esta era apenas uma questão 

política. Nem os imperadores 

romanos diziam o mesmo dos 

crentes – eles eram mais 

sinceros do que nossos políticos 

atuais, neste sentido. A busca 

pela paz americana é uma 

busca religiosa, não só porque 

seu inimigo é religioso e porque 

os cristãos se dividem na 

resposta, mas porque a disputa 

precisa de razões que estão 

além mesmo da ciência para se 

firmar. As pressuposições não 

podem ser evidenciadas pela 

ciência e, se a própria ciência é 

chamada de a pressuposição, 

então seria necessário, ainda, 

algo que dê a ela este status, 

sendo, por isso, esta outra coisa 

a base transcendental da 

afirmação. 

De qualquer modo, os EUA 

estão divididos religiosamente: 

uma religião secular e outra 

espiritual. Uma materialista e 

outra que se materializa. Uma 

verdadeira e outra falsa. Por 

esta razão, se uma das duas 

religiões clamar pela absoluta 

verdade, elas terão problemas 

entre si. Afinal, o problema 

para a religião secular não é, 

necessariamente, a existência 

de religiões espiritualistas. O 

Estado tolera (assim como em 

Roma), desde que nenhuma 

diga ser a única verdadeira. 

Contudo, não se deve esquecer, 

a religião secular tem um 

desenvolvimento lógico. 

O desenvolvimento lógico da 

religião secular é a crença nas 

influências do Universo, no 

que ele deseja, providencia, e 

como o universo quer que 



Edição Nº 7 | página 47  
 

determinadas coisas 

aconteçam. O Universo é a 

religião universal que une 

todas as outras. Por isso, não 

se pode exagerar. Biden ser 

contra a China e contra a 

Venezuela não é uma 

inconsistência. Se o Universo 

deseja a paz, e os EUA são o 

agente dessa paz, Biden 

precisa, por todos os meios, 

garantir a paz mundial, mesmo 

contra outros comunistas. 

Ir contra interesses comunistas 

é parte do apelo de Biden, pois 

comunistas de verdade apelam 

para verdades absolutas. 

Socialistas (violentos ou não) 

de verdade lutam contra 

comunistas. Hitler, que dizia 

“Eu sou socialista”12 e acusava 

os outros de se aliarem a um 

socialismo que é um “grosseiro 

marxismo” também tinha um 

ideal de socialismo. No ideal de 

Biden, o socialismo é pacífico 

com foco no identitarismo. 

Mas, como tudo isso é contra o 

Cristianismo? 

A pacificação do mundo por 

meio de um poder 

intramundano é um apelo a 

uma verdade absoluta interna. 

Qualquer poder que “não é 

deste mundo” precisa ser 

extirpado. O governo tem que 

ser do povo e para o povo (sim, 

mesmo Trump defendia isso). 

Não há espaço para 

governantes instituídos por 

Deus, com o dever de 

representarem a Deus (não o 

povo) no julgamento do povo. 

 
12 FEST, Joachim. Hitler (Edição 
Compacta. Rio de Janeiro: Pocket 
Ouro), [19--]. 

Por isso, ir contra o meio 

intramundano de pacificação é 

ir contra o próprio governo 

mundano – assim, fica claro o 

porquê é necessário eliminar 

ou, pelo menos, tornar o 

Cristianismo em algo palatável 

e dócil. 

Biden mesmo não tem a 

intenção de destruir o 

Cristianismo diretamente, 

uma perseguição direta num 

dos maiores países do mundo, 

que é, teoricamente, muito 

civilizado, mancharia sua 

busca pela pacificação. Por 

isso, a intenção é domesticar o 

Cristianismo. Torná-lo parte 

da cola social que une as 

pessoas. Biden quer que o 

Cristianismo se alie a ele, mas 

não aceita a transcendência 

absoluta da religião de Cristo. 

Esse aspecto transcendental 

ele quer destruído, embora não 

a religião em si. Ele quer Cristo 

com o Universo. Cristo com 

ele. Cristo e todos os outros 

deuses, no panteão político 

norte-americano. A antiga 

Roma foi civilizada e 

domesticada pelo 

Cristianismo, a nova, quer 

fazer o inverso. 

Isso é péssimo para o 

Cristianismo. A bonança e paz 

mundana são sustentadas por 

meio de um inimigo comum - 

qualquer cristão que não aceite 

o poder absoluto da Nova 

Roma, terá sua honra ou sua 

liberdade perdida. A Nova 

Roma não pune com a morte 

. 

seus opositores – não ainda. 

Sua punição é restritiva, 

porque a Nova Roma é fraca, 

por isso precisa de um inimigo 

para uni-la. A Antiga Roma 

precisava de sacrifícios. A 

Nova busca apenas um 

inimigo para culpar. 

Os novos cristãos, pela ajuda 

do governo, inconscientemente 

buscam a capitulação dos 

outros. Redimir o capitalismo 

e o socialismo, interesses 

individuais e causas sociais. 

Esse é o tipo de cristianismo 

que Biden procura, porque ele 

não crê que o Capitalismo e o 

Cristianismo precisam de todo 

ser eliminados, só precisam ser 

redirecionados, conduzidos e 

controlados. A Paz presente de 

Biden é uma paz externa, com 

conflitos internos. É a paz do 

amor a humanidade, sem amor 

ao próximo. A paz da verdade 

da ciência, que muda, sem a 

verdade absoluta, imutável. 

Alguns resultados e causas 

O fato é que 

providencialmente Deus julga 

seu povo, e o julga por meio de 

governantes, frequentemente. 

Deus usou o rei da Assíria para 

julgar o reino do norte, em 

Israel (Isaías 10:5-6) e este ato 

não precisa ser consciente da 

parte do governante. Ele pode 

não ter o que Deus tem em 

mente, pode agir unicamente 

por    sua    vontade    arrogante,  



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mas, ainda assim, cumprindo o 

interesse de Deus.13 

A expectativa é que Biden 

sirva para julgar aqueles que 

têm se afastado da verdade, 

isto é, de Cristo, em prol de 

salvadores seculares, 

temporários e inferiores. Ou 

seja, Deus tem dado a estes, 

justamente, alguém que tem 

todas as características de um 

salvador secular, para corrigir 

e repreender aqueles que por 

isso buscam. 

O Cristianismo dos EUA não 

só é a causa do poder atenuado 

da maldade, como também é o  

 
13 CAMPOS, Heber Carlos de. A 
Providência e Sua Realização 
Histórica (1. ed. São Paulo: Cultura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

objetivo deste poder. Tudo 

pelo que o Cristianismo lutou 

é, agora, desafiado - embora 

não se possa dizer que o desafio 

seja grande pela força do 

Império, ele é grande pela 

quantidade de aliados entre 

eles. A guerra contra o 

Cristianismo é evidente. 

A solução 

Devo contradizer muitos 

neocalvinistas, mas a realidade 

é que não se redime coisas ou 

ideias. Não se “redime” 

socialismo e capitalismo. Ou 

algo é bom desde que Deus o 

criou    e    foi    santificado    por  

Cristã, 2001). 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Cristo, ou não há o que se fazer 

daquilo. As coisas podem ser 

boas ou ruins ‘por natureza’, 

mas não podem deixar de ser 

ruins por terem o nome 

“cristão” na frente. Não basta 

fazer a democracia virar 

“cristã”, isto é lutar pelos 

mesmos instrumentos que 

todos os ímpios têm lutado. É 

preciso uma reformulação da 

coisa toda, algo que os cristãos 

têm lutado durante toda a 

história e que se encontra nas 

Escrituras.  

Disso, se deve notar que a crise 

real é espiritual e antecede à 

formação das ideologias 

políticas, de tal modo que essa 

crise tem se constituído a 



Edição Nº 7 | página 49  
 

própria ideologia do progresso. 

Toda decadência externa 

começou com a queda interna, 

com o afastamento daquilo 

que é ensinado nas escrituras 

sobre governo e vida. Assim, a 

noção de progresso está 

impregnada de noções 

religiosas e espirituais que 

antecedem à própria 

expectativa do progresso 

histórico. Mesmo Friedman, ao 

citar Nisbet, reconhece este 

fato de que o progresso tem 

caráter religioso antes do 

secular.14 

Se é aí (na espiritualidade) que 

se inicia a crise, nada mais 

correto do que ajustar as coisas 

logo no início. Um país só pode 

ser liderado de volta à correção 

pela pregação do Evangelho, 

por seus pastores. Aquele 

Evangelho que encontramos 

na Confissão de Fé de 

Westminster é justamente o 

que levou os EUA ao seu poder 

e protagonismo. Sem essa fé, os 

EUA têm caído. Essa fé, 

contudo, não só é 

pragmaticamente o que leva 

um país ao poder, mas, é pelo 

fato de ser verdadeira antes de 

tudo, que é eficaz. Portanto, o 

valor da verdadeira fé, no 

Messias correto, deve ser 

avaliado em si, não 

simplesmente com o interesse 

em melhorar a política e a 

vida. 

 
14 FRIEDMAN, Benjamin M. As 
Consequências Morais do 
Crescimento Econômico (1. Ed. Rio de 
Janeiro: Editora Record, 2009). 

Porém, é evidente que as coisas 

não acontecem uma por vez. 

Enquanto pastores pregam, 

ímpios governam, bem como 

ocorria em Roma. O que houve 

em Roma? A conversão de um 

Imperador, depois de quase 

300 anos de perseguição contra 

o Cristianismo. Constantino foi 

convertido e se tornou o 

modelo de governante para 

cristãos durante muito tempo, 

por meio de seus sermões e 

advertências aos seus 

subordinados.15 A mão 

perseguidora deu espaço ao 

governo de um cristão. Não 

fosse Constantino, o 

Cristianismo dificilmente teria 

tido grande sucesso público. 

O ponto é que a busca por um 

novo Constantino não é inútil. 

Enquanto Roma caiu e se 

ergueu sobre os ombros do 

Cristianismo Primitivo, os 

EUA podem cair, e se erguer 

mais uma vez sobre os ombros 

do Cristianismo Confessional. 

Às vezes, de fato, a crise que 

antecede à bonança pode ser 

maior, mas não é inútil orar 

para que um cristão de 

verdade governe, não só 

tornando as expectativas da 

Esquerda política em nada, 

mas mesmo indo além da 

expectativa da Direita. Direita 

que, atualmente, tem atuado 

como a esquerda, de tal forma 

que começou a explicar as 

crises como causadas pelos 

problemas econômicos e está 

15 LEITHART, Peter. Em Defesa de 
Constantino: O Crepúsculo de um 
Império e a Aurora da Cristandade 
(Edição Kindle. Brasília: Editora 
Monergismo, 2020). 

buscando, na economia, a 

solução para as crises 

espirituais. É claro, na 

política, a economia tem sido 

irmã mais nova do governo – 

algo absolutamente fora das 

soluções reais para os 

problemas. Isso, porém, não 

significa que a economia não 

deva ser tratada, ela deve, e 

veremos brevemente isso. 

Em seu livro, Capitalismo e 

Progresso, Bob Goudzwaard 

faz o que a maioria dos 

economistas atuais têm feito: 

criticar o capitalismo sem 

sequer oferecer uma definição 

dele que o valha.16 Termos 

como “sistema”, “mecânica”, 

“opressão” não só não 

explicam nada, como 

confundem mais ainda e 

distanciam o significado. E se 

tratando de um dos maiores 

problemas Ocidentais (nisso 

Goudzwaard está certo), é 

extremamente injusto não ter, 

ao menos, uma definição 

simplificada do que 

capitalismo significa. 

Capitalismo é apenas outro 

nome para Livre Mercado. 

Qualquer coisa que torne o 

mercado “não livre”, deixa de 

ser o capitalismo como tal. E 

“livre”, em mercado, tem a 

intenção não de dizer que 

somos livres de necessidades 

(afinal, compramos muitas 

coisas porque necessitamos 

delas), mas que somos livres 

16 GOUDZWAARD, Bob. Capitalismo e 
Progresso: Um Diagnóstico da 
Sociedade Ocidental (1. ed. Viçosa: 
Ultimato, 2019). 



Revista Fé Cristã 

em relação à obrigação de 

comprar algo. Se você não é 

livre para escolher qual 

empresa pagar para o 

fornecimento de energia da sua 

casa, você não está em um 

Mercado Livre. Portanto, pelo 

menos neste aspecto, não é o 

capitalismo que está sendo 

praticado. Pela falta de 

definições, com frequência, a 

culpa recai sobre o 

capitalismo. Tem se culpado o 

martelo, por este não servir 

para abrir a janela de vidro 

sem quebrá-la. 

A recuperação econômica é um 

dever cristão, e deve se 

começar demonstrando que 

não só Biden não pode 

controlar a economia para o 

“bem comum”, como seu 

controle implica restrição da 

liberdade. Resolver as crises 

econômicas vai de encontro 

com o dever cristão de 

trabalhar e ser produtivo. 

Contudo, o dever de recuperar 

a economia tem sido impedido 

ou confundido em dois pontos: 

• Primeiro, tem sido 

impedido pelas atuações do 

Estado moderno, que tem 

feito o possível para 

controlar o capitalismo (e, 

por isso, a liberdade) para 

ter em si todas as soluções e 

causas para a felicidade 

humana. A economia se 

tornou assunto do Estado, 

quando era para ser 

 
17 FOULNER, Martin A. Theonomy 
and the Westminster Confession (1. 
ed. Edinburgh: Marpet Press, 1997). 

assunto de indivíduos, 

família e comunidades. A 

Igreja, como instituição 

base, tem o papel de 

condenar o furto que o 

Estado tem feito na 

economia. 

• Segundo, tem sido 

confundido por causa do 

neopentecostalismo, que não 

só mistificou o ganho do 

dinheiro, como tornou 

qualquer apelo religioso 

para o ganho justo um 

espantalho do que o 

neopentecostalismo é. No 

final, o neopentecostalismo 

está na mente de quem 

acha que crentes não 

podem falar de dinheiro ou 

que só podem falar de 

pobreza, já que riqueza 

implica ser neopentecostal. 

As soluções não são humanas, 

antes, seguem o raciocínio de 

que Deus tem a resposta para 

cada aspecto governamental. 

E não só isso, Deus governa, e 

criou diferenças mesmo entre 

os anjos (evidenciado pelo fato 

de haver arcanjo, anjo, 

principado e potestade). Essas 

diferenças foram estabelecidas 

entre Deus e Adão, entre Adão 

e Eva, e entre eles e seus filhos. 

Para tudo Deus estabeleceu 

um tipo de governo e uma 

ordem. Porém, Deus 

estabeleceu que essas coisas 

funcionassem num mundo 

perfeito. Portanto, se é assim, 

somente aqueles que foram 

criados para tal mundo têm a 

legitimidade original para 

conduzirem o governo e 

levarem ele de volta ao seu 

estado original. 

Não se precisa ser uma 

democracia “cristã”. Não é o 

povo que governa, mesmo que 

o povo seja cristão. É a lei de 

Deus. Este foi o princípio que 

estava na mente dos Puritanos 

que vieram para o Novo 

Mundo, com a intenção de 

estabelecer um governo justo. 

Os Puritanos também 

pensaram nisso quando 

elaboraram a Confissão de Fé 

de Westminster.17 É evidente 

que conseguiram construir 

uma grande nação, e 

precisamos retornar para seus 

ensinos se quisermos não só 

manter ela, mas fazer outras 

deste modo também. 

 

           

Wallas Pinheiro, cursando 

Licenciatura em Filosofia, é 

Designer e Tradutor da 

Editora Caridade Puritana. 

Membro da 2ª Igreja 

Presbiteriana de Linhares, é 

casado com Samira Pinheiro.  



 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

omecemos com a 

realidade de que Deus é, 

sim, Incompreensível, 

porém, Cognoscível (que pode 

ser conhecido.) Em outras 

palavras, não vamos conseguir 

reduzir Deus a um conceito de 

compreensão, pois nossa 

mente é limitada. Porém, Deus 

se faz conhecer de acordo com 

o que Ele deseja revelar sobre 

Si mesmo ao homem. 

Esse é o cerne da questão 

quando tratamos o assunto sob 

a perspectiva da teologia 

reformada: Deus pode ser 

conhecido, mas, é claro que, ao 

homem, é impossível ter um 

conhecimento        perfeito        e  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

exaustivo de Deus. Por razões 

óbvias, o homem não 

consegue, em sua limitação, 

trazer uma definição clara de 

Deus no sentido estrito da 

palavra. Portanto, só é 

possível descrever a Deus de 

forma parcial. Se usarmos a 

razão lógica para definir Deus, 

enfrentamos a certeza de 

tentar reduzi-lo ao limite de 

nossa capacidade intelectual. 

Porém, o conhecimento de 

Deus só pode ser adquirido a 

partir da Autorrevelação de 

Deus, e cabe ao homem 

enfrentar o desafio de 

compreender isso mediante a 

fé. Esse tipo de conhecimento é  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

o que coloca em evidência o 

relacionamento entre Deus e os 

homens, sendo que, a estes, 

fica clara a absoluta soberania, 

majestade e grandeza de Deus 

e a insignificância de si mesmos 

diante dEle. 

A negação da 

cognoscibilidade de Deus 

Há muito tempo, a 

possibilidade de conhecer a 

Deus tem sido negada através 

de diversas perspectivas. As 

maiores contestações são 

apoiadas nas limitações das 

faculdades cognitivas 

humanas, isto é, estas 

contestações se baseiam na 

C 



Revista Fé Cristã 

afirmação de que a mente 

humana é incapaz de conhecer 

qualquer coisa além do que é 

natural e, portanto, 

necessariamente superficial, o 

que acaba por cegar o homem 

nas questões transcendentais e 

espirituais. Aqui, vemos o 

exemplo do típico pensamento 

agnóstico, que não nega 

diretamente a existência de 

Deus, mas que põe em dúvida 

se Ele existe ou não. 

A argumentação agnóstica foi 

influenciada e até mesmo 

estabelecida por nomes como 

Hume, Kant, Sir Willian 

Hamilton, Herbert Spencer 

entre outros. Vamos observar 

a seguir quais são os pontos 

comumente usados para 

sustentar a negação da 

Cognoscibilidade de Deus: 

• O homem só tem 

conhecimento mediante 

analogia. Esta afirmação 

argumenta que só podemos 

conhecer algo que tenha 

algum tipo de analogia com 

a nossa experiência e 

natureza. Concordo que 

isto é um fato, que 

aprendemos muitas coisas 

por analogia. Porém, 

aprendemos muitas outras 

coisas por contraste. 

Inclusive, no contraste, são 

justamente as diferenças 

que nos apontam um 

campo de conhecimento. 

Ponto este que os 

escolásticos utilizavam em 

seu pensamento, pois 

eliminavam de Deus as 

imperfeições das criaturas. 

Aos cristãos, algo que 

nunca podemos esquecer, é 

que somos à imagem de 

Deus. Portanto, há 

analogias entre a natureza 

divina e a natureza 

humana. 

• O homem realmente 

conhece somente aquilo que 

ele pode captar em sua 

totalidade. Esta é a tese que 

argumenta que o homem, 

que é finito, não pode 

compreender Deus que é 

infinito, e por não dominar 

o infinito, logo, não pode 

conhecer a Deus. O grande 

problema dessa afirmação 

é o fato de invalidar um 

conhecimento parcial. 

Obviamente, um 

conhecimento parcial é um 

conhecimento real. Se 

tratarmos todo 

conhecimento parcial como 

inválido, todos os campos 

do conhecimento deveriam 

ser invalidados, o que não 

faz o menor sentido. 

• Todos os predicados de 

Deus são negativos e, 

portanto, não fornecem 

conhecimento real. A 

lógica de Hamilton 

consiste em dizer que o 

infinito e o absoluto só 

podem ser compreendidos 

com um nível muito alto de 

negação, e, portanto, não 

podemos receber nenhum 

tipo de concepção a partir 

deles. Para os cristãos, esse 

tipo de afirmação não é um 

dilema, até porque, amor, 

espiritualidade, santidade, 

benevolência e diversos 

outros atributos de Deus 

são predicados positivos. 

Ainda que não consigamos 

conhecer a Deus em sua 

totalidade, o que em parte 

corrobora com os 

predicados negativos, as 

ideias sobre Deus são 

positivas. 

• Todo o nosso conhecimento 

é relativo ao sujeito que 

exerce o conhecimento. É a 

tese que argumenta que 

fazemos uma leitura do 

conhecimento a partir de 

nossos sentidos e 

capacidades, e não como o 

conhecimento de verdade 

é. O problema desta 

afirmação é que ela anula a 

realidade objetiva, que é o 

conhecimento real. 

Levemos também em 

conta que as leis de 

percepção não são 

arbitrárias e correspondem 

diretamente à natureza das 

coisas e do campo de 

estudo, e sem essa 

correspondência, qualquer 

tipo de conhecimento 

verdadeiro seria 

impossível. 

Autorrevelação: requisito 

de todo o conhecimento de 

Deus 

Uma vez que entendemos e 

superamos as argumentações 

que tentam negar a 

cognoscibilidade de Deus, 

vamos examinar e 

compreender as formas que 

Deus nos concede para O 

conhecer. 

 Deus transmite 

conhecimento de si próprio 

ao homem. A teologia é 

diferente em sua forma de 



Edição Nº 7 | página 53  
 

busca do conhecimento, 

pois, em outras áreas da 

ciência, como investigador, 

o homem se posiciona 

acima do objeto de sua 

pesquisa e, de forma ativa, 

utiliza o método que lhe for 

mais conveniente para 

extrair o conhecimento. No 

caso da teologia, não há a 

possibilidade de o homem 

se posicionar acima de 

Deus, pois o homem só 

pode conhecer a Deus na 

medida em que Deus, de 

forma ativa, se faz 

conhecido. E mesmo após 

Deus revelar-se de forma 

objetiva, o homem só 

compreende algo dessa 

revelação se Deus lhe abrir 

os olhos, ou seja, não é a 

razão humana que faz o 

homem conhecer Deus. 

 Conhecimento de Deus, 

inato e adquirido. 

Conhecimento inato é 

aquele que tem origem na 

própria constituição da 

mente humana, sendo esta 

à imagem e semelhança de 

Deus. Este não é o tipo de 

conhecimento que se 

adquire através do esforço 

humano, mas sim, que está 

no homem. Já o 

conhecimento adquirido é o 

resultado do estudo de 

Deus após a revelação 

ativa de Deus. Este não 

tem uma origem 

espontânea, pois somente 

através de muito esforço e 

dedicação, sob a orientação 

do Espírito Santo, é que tal 

conhecimento é 

estruturado.  



Revista Fé Cristã 

 A revelação geral e a 

revelação especial. Na 

Bíblia, podemos encontrar 

em diversos versículos que 

há uma revelação de Des 

na natureza, na ordem do 

mundo e na mente do ser 

humano, sendo estes 

exemplos da revelação geral 

(passagens como as de 

Salmos 19:1, Atos 14:17 e 

Romanos 1:19-20). Sobre a 

revelação especial, podemos 

encontrar exemplos 

claríssimos em passagens 

como 2 Reis 17:13, Salmos 

103:7, João 1:18. Hebreus 

1:1-2, etc. Ainda sobre a 

revelação natural (outro 

nome para a revelação 

geral) e a revelação 

especial, as maiores 

discussões sobre o tema 

têm origem na distinção da 

forma com que ambas são 

comunicadas ao homem, e 

as evidências presentes no 

decorrer da história. Na 

teologia reformada, a 

distinção entre ambas 

consistia em apontar que a 

revelação natural está 

encarnada nas coisas, e a 

revelação sobrenatural 

(outro nome para a 

revelação especial), está na 

Palavra de Deus. 

Notamos, também, que a 

revelação geral está 

enraizada na Criação e que 

ela é dirigida de forma 

particular à razão humana, 

e que consiste na 

descoberta do propósito da 

vida do homem, que é 

conhecer a Deus e ter 

comunhão com Deus. Já a 

revelação especial está 

enraizada no eterno plano de 

redenção do Senhor, que está 

direcionado ao homem que é 

pecador, e que somente 

mediante a fé pode ser 

compreendido. A revelação 

especial também mostra que, 

apesar da escravidão do 

pecado, o homem foi criado 

para ter comunhão com Deus. 

Conclusão 

Este artigo não esgota o tema, 

até mesmo porque há uma 

ampla discussão filosófica 

sobre o mesmo ao longo da 

história. Porém, conseguimos 

compreender como Deus se 

revela ao homem, quais são as 

argumentações frágeis que 

dizem que Deus não pode ser 

conhecido e como, 

biblicamente, conseguimos 

comprovar a revelação natural 

e especial de Deus. 

O fato de entendermos como 

podemos conhecer a Deus é de 

extrema relevância, 

justamente por discernirmos 

que o Senhor nos abriu os olhos 

para buscarmos mais 

conhecimento dEle. A 

misericórdia de Deus foi 

manifestada em nossa vida 

quando passamos a  

compreender que através de 

nossos esforços humanos, nós 

nunca iríamos encontrá-Lo, 

pois é Ele Quem nos encontra, 

nos chama, nos abre os olhos, 

nos dá a fé, e a capacidade de 

estudarmos sua Santa 

Palavra, sob a orientação do 

Espírito Santo. 

Deus os abençoe. Em Cristo. 

 

           

Marco Cicco é Bacharel em 

Ciências Contábeis, Bacharel 

em Teologia, Extensões 

Universitárias em Custos, 

Negócios e Administração 

Financeira, MBA em 

Compliance e Risco, MBA em 

Gestão e Liderança de Equipes 

com Habilitação em Docência 

no Ensino Superior, MBA em 

Gestão Tributária, Mestre em 

Divindade (M.Div) em 

Estudos Bíblicos e Pastorais. 

Criador do Evangelho 

Inegociável, é pastor na Igreja 

Anglicana Reformada.  



Edição Nº 7 | página 55  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

“Bem-vindo ao poema dele. À 

peça dele. Ao livro dele.” 

ssa frase é do intenso 

livro Notas da Xícara 

Maluca, do autor N. 

D. Wilson. Ele escreve sobre 

habitarmos um mundo cheio 

de conflitos e trevas, um 

mundo do tipo redondo, 

úmido, com pessoas que 

matam e pessoas que amam. 

Dessa leitura, dentre diversas 

reflexões, a frase “o mundo é 

belo, mas terrivelmente 

esfacelado”, mais uma vez me 

fez olhar para os dias e 

novamente   perceber   o   quão  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

fácil é perdermos a 

criatividade no viver, e 

cedermos à insatisfação ou 

atalhos, deixando escapar esse 

“belo” do mundo também 

esfacelado. 

Francis Schaeffer escreveu 

sobre vivermos a vida cristã 

como uma obra de arte. Ele 

falou sobre todas as pessoas 

serem artistas nesse sentido - 

mesmo não tendo o “dom da 

escrita, nem da composição ou 

do canto”, todas “tem o dom da 

criatividade no que diz respeito à 

forma como vive a sua vida” 

(essas  são  as últimas palavras  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

do seu livro A Arte e a Bíblia. 

Aprender a ver a nossa própria 

vida como parte de uma 

narrativa maior deve nos levar 

a aguardar com paciência o 

desenrolar dessa história. Bem 

como nos diz Romanos 8:28: 

“Porém, se esperamos por algo 

que ainda não podemos ver, com 

paciência o aguardamos”.  

Mesmo que períodos sombrios 

e de aparente abandono 

estejam inclusos nessa 

narrativa, a conclusão é como 

a da história do reencontro de 

José com os irmãos que o 

traíram: “Vocês planejaram o  

E 



Revista Fé Cristã 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

mal contra mim, mas Deus o 

tornou em bem, para que hoje 

fosse preservada a vida de 

muitos” (Gênesis 50:20). A vida 

de José estava destinada a um 

propósito maior do que o que 

ele estava conseguindo 

imaginar ou entender, mas 

Deus sabia o fim desde o 

começo. 

Um pintor, por exemplo, 

quando está a criar uma obra - 

somente ele sabe o fim daquele 

primeiro traço sobre o papel. 

Quem vê de fora pode não 

entender, mas ele tem o 

controle sobre a sua obra e 

todos os traços têm um 

sentido. Pode ser interessante 

essa perspectiva artística da 

vida, pois ela também 

desaguará na criatividade, o 

que pode mudar muito a  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

qualidade das nossas ações e 

nossa maneira de conceber o 

tempo. O ser humano é uma 

obra das mãos de Deus, e está 

sendo transformado em um 

tipo de pessoa capaz de viver a 

vida eterna. Pode-se ver a vida 

dessa perspectiva artística, na 

qual o homem é chamado a 

entrar nela ativamente, 

servindo a Deus e ao próximo 

no tempo presente. 

Não apenas viver a vida dessa 

forma, mas também apreciar o 

mundo assim. “O mundo 

anuncia a glória de Deus, um 

dia faz declaração a outro dia”. 

Se deleitar com os lírios do 

campo, com a beleza das aves, 

com o cheiro do chá de 

camomila, com os padrões 

matemáticos da natureza, com 

a luz oblíqua da tarde, o cinza 

da chuva, a semente que morre 

para dar o seu fruto, a colheita 

de amoras, o bom vinho, o 

vento bom de se ouvir... O 

mundo está repleto de lições 

silenciosas, como abordadas no 

livro de Wilson.  Jesus disse: 

“Olhai os lírios do campo”. Ele 

ensinou tanto através do 

mundo natural e das coisas 

simples que compõem a obra 

de arte!  

O ser humano está vivendo 

nesse mundo belo e esfacelado, 

onde toda a Criação geme e 

suporta angústias, sendo 

transformado de glória em 

glória, ansiando a eternidade, 

e, desde já, livre pelo santo 

sacrifício de Jesus. O Senhor o 

resgatou para uma viva 

esperança e desde já o homem 

pode viver em novidade de 

vida, redimido, livre para criar 

e se encantar (sim, se encantar) 

com o mundo, tendo todo o 

fortalecimento de Deus 

através de Sua Palavra para 

suportar a parte esfacelada 

dele, sabendo que não será 

fácil, que a criação geme, que o 

amor está esfriando, e a 

maldade se multiplicando. À 

luz das Escrituras, onde a 

verdadeira natureza humana 

caída é revelada, há 

embasamento para se ter uma 

reação diferente e esperançosa 

diante de tudo isso, que 

contrasta com a reação do 

restante do mundo frente aos 

problemas (de todos os níveis 

de gravidade). 

O esfacelamento do mundo, 

revela que, como seres 

humanos, estamos sempre em 



Edição Nº 7 | página 57  
 

luta com a nossa natureza 

ruim - seria ela os tons frios do 

quadro artístico. Todos os 

dias, será mais fácil xingar, se 

irritar, fazer de qualquer jeito, 

ser indiferente, agir sem 

carinho. Todos os dias, será 

mais fácil ser quem realmente 

somos: homens caídos. Porém, 

não foi para permanecermos 

na velha natureza do homem 

que cede às suas paixões 

(Efésios 4:22) que o Verbo 

encarnou - não é na realidade 

dessa antiga maneira de viver 

que Jesus nos quer. Ele nos 

ensinou a nos despirmos do 

velho homem e nos vestirmos 

do novo, renovados no modo 

de pensar. Aqui, colorimos 

nossa obra de arte, 

adicionamos luz a ela. 

Essa nova natureza de Deus 

para nós, nos faz não vivermos 

mais como antes, ansiosos de 

um lado a outro. Se portar de 

forma desesperada causa um 

desencontro com o propósito 

da “carta lida por todos” de 2 

Coríntios 3:3, com a “candeia” 

acesa para clarear toda a casa, 

e com o sal da Terra de Mateus 

5:13,15. Temos as Escrituras 

que influenciam nossa 

imaginação.  

“quando permitimos que a 

Verdade sobre a qual meditamos 

consuma nossos pensamentos e 

imaginação de forma 

consistente, tornamos isso mais 

real do que nossas 

circunstâncias”. (Vanessa 

Belmonte) 

Como obras, não estamos 

acabados, e isso ainda nos 

gerará um desconforto, pois 

“ainda não se manifestou o que 

haveremos de ser” (1 João 3:2). 

No entanto, confiamos no 

Artista e prosseguimos 

criativamente na composição 

dessa obra de arte que é nossa 

vida, de modo a contrastar 

com um mundo perdido e 

desesperado. 

Finalizo com um parágrafo do 

livro do N.D.Wilson: 

“Agradeço a Deus pelos olhos na 

minha cabeça e pelo furor do 

mundo girante que esses olhos 

enxergam. O mundo, moldado 

pelas palavras dele, jamais 

poderá ser domado pelas 

minhas. Contudo, existe a 

alegria a ser conquistada de 

tentar e fracassar. Meus cortes e 

feridas sararão. Posso viver o 

bastante para tentar de novo.” 

 

           

Francine Cabanas Tobin é 

Fotógrafa, artesã e musicista 

da Igreja Assembleia de Deus 

Jardim Botânico/POA. 

Graduada em Fotografia, pela 

ULBRA, em Canoas - RS.  

Através da fotografia artística, 

vem buscando retratar a 

teologia, usando a fotografia 

como narrativa, criando séries 

fotográficas com uma poética 

visual inspirada na cosmovisão 

cristã. 

 

     

 

  

  

 

  

 

  

 

  

 

  

 

 

 

  

 

  

 

  

 

  

 



Revista Fé Cristã 

  

 

   

 

 

  

 

  

 

  

 

  

 

  

 

  

 

  

 

  

 

  

 

  

 

  

 

 

 

 

 

 

 

 


